"AUBg

ASTONMOIT SYLNIF 1Y




PREFACE

Il n’est pas pensable que Bhagavan Sri Sathya Sai Baba soit
encore inconnu en France, ne serait-ce que pour I’importance du
phénomene socio-religieux qu’ll a suscité. Il a trente millions de
fideles en mdc, parmi lesquels des centaines de membres de
I’intelligentzia indienne: ministres, anciens vice-présidents de 1’Inde,
gouverneurs de provinces, grands commis de I’Etat, intellectuels,
écrivains ou artistes de renommée internationale, grands
scientifiques, universitaires etc. Des colleges, dont 1’enseignement
est centré sur la vie spirituelle, ont été fondés dans plusieurs états de
I’Inde par Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.

Il a annoncé que bientdt, Ses anciens étudiants accéderaient
en Inde au poste de responsabilité, et organiseraient une société
consciente de la nature divine de I’homme, une société fondée sur la
justice et I’amour. Ses fideles, groupés en organisations locales —

dont ’activité est également culturelle — font d’ores et déja
un important travail social.

Voila pour quelques aspects mesurables de ce phénomene
qu’aucun journaliste, aucun diplomate, aucun écrivain, n’a encore
fait connaitre en France, alors que la plupart des pays du monde le
connaissent et que le message de Sathya Sai Baba s’y répand. Si un
tel silence et une telle ignorance étonnent déja, au niveau des faits
matériels, qu’en penser alors au regard de I’immense réalité? «
Immense » au sens étymologique: non mesurable qu’est Sathya Sali
Baba?

Car Il proclame, sans circonlocutions, et ¢’est un choc pour
un occidental non préparé, qu’ll est 1’Avathar de notre age,
I’Incarnation Divine descendue ici-bas pour précipiter 1’évolution
spirituelle de I’humanité et la sauver ainsi de I’effroyable crise qui
s’annonce et la menace.

Il est facile de tenir un tel langage, moins facile de le rendre
crédible.



La Vie, I’GBuvre et le Message de Sathya Sai Baba pourraient
déja a eux seuls nous ébranler. Quant aux miracles fantastiques qui
jalonnent chaque jour de Sa vie, ils confondent I’intelligence, nous
interpellent, bousculent notre inertie intellectuelle.

Il dit, en substance: « Les différentes religions adorent toutes
le méme Dieu et diffusent toutes le méme message.de Vérité. Restez
fidéles au Nom et a la Forme sous lesquels vous adorez le Seigneur,
car Je suis les Noms et toutes les Formes... Un chrétien doit devenir
un meilleur chrétien, un musulman, un meilleur musulman, un
hindou, un meilleur hindou etc. ».

Avec ce livre, on a voulu offrir aux chercheurs spirituels de
langue francaise une premicre information sur 1’existence, la
personnalité et les enseignements de Sathya Sai Baba. Nous donnons,
pour qui voudrait approfondir, une liste de références
bibliographiques en anglais.

Ce livre commence par la présentation que fait de Lui-méme
Sathya Sai Baba, a travers le discours: « Why | incarnate » —

« Pourquoi Je M’incarne » — prononcé en 1968.

Il continue par le récit des années d’enfance et d’adolescence
de Sathya Sai Baba, jusqu’a Son départ de la maison paternelle, qui
annongca le début de Sa Vie publique.

Il raconte ensuite 1’histoire de Sai Baba de Shirdi, Sa
précédente incarnation, et annonce la prochaine, sous forme de  «
Prema Sai Baba ». Il décrit également les miracles principaux de
Sathya Sai Baba et leur raison d’étre, de la matérialisation de la
vibhuti (cendre sacrée) a la production du lingam (symbole de
I’univers manifeste).

Le chapitre VI expose des notions essentielles de la
métaphysique hindoue. Leur compréhension profonde, au-dela de
tout mot, est en fait I’ccuvre de toute une vie, et se confond avec le
progres spirituel lui-méme. Il s’intitule « La régle d’or » — « L’un
sans second » des Védas et nous enseigne la plus haute des doctrines
de I’Amour.

Quelques définitions choisies dans les discours de Sathya Sai
Baba et dans Ses écrits, sont rassemblées dans le chapitre VII et
constituent un petit guide spirituel.



La personnalité et I’enseignement du Christ apparaissent plus
clairement dans le profond commentaire que sont les «
Discours aux chrétiens » du chapitre VIII, discours faits par Sathya
Sai Baba lors des fétes de Noél.

Pour terminer, le livre reproduit des lettres a des fideles et des
poémes et chants, composés par Bhagavan.

Puissiez-vous, par Sa Grace, arriver un jour a Ses pieds, afin
d’y laisser tous vos chagrins et partager notre bonheur.



UN PHARE DANS LA NUIT

Evangile selon St-Jean; Verset 12-46:
« Je suis venu comme une lumiére dans le monde, afin que
quiconque croit en Moi, ne demeure pas dans les ténebres... »

La terre est devenue une véritable poudriére, de I’ Amérique a
I’ Asie, en passant par I’Europe, pas un pays ne peut affirmer qu’il est
en paix avec lui-méme ou avec ses voisins. Il suffirait d’une petite
étincelle pour que tout saute et que cette merveilleuse création soit
réduite & une terre inculte et désolée.

Beaucoup se demandent comment on a pu en arriver la...
Trente-cing ans se sont écoulés depuis le dernier conflit mondial, la
génération qui y a pris part est vieille ou éteinte. Elle a laissé aux
nouvelles générations la lourde tache de la reconstruction. Mais ces
derniéres ont construit sur les bases fragiles du bien-étre économique
et de la consommation.

La construction entiére tremble sur ses assises. La haine que
sement les luttes politiques, la soif de richesses et le godt du pouvoir,
venus des quatre coins de la terre, sont en train de donner leurs fruits
amers: le désordre général et la violence.

« Tu récolteras ce que tu as semé » disait Jésus-Christ. C’est
la justice immanente, la loi éternelle du Seigneur. Les forces
psychiques négatives influent sur 1’équilibre cosmique et ont besoin
d’étre neutralisées: lorsque le Mal s’insinue dans les familles, la
société et régne sur tous les peuples, lorsqu’il semble avoir prise sur
le Bien, quand I’homme de bonne volonté risque de se laisser
entrainer en dehors du droit chemin, a force de découragement et a
cause d’un manque total de bons exemples a suivre, le Seigneur prend
forme humaine afin de reconduire I’humanité vers le Bien et la guider
»,

Qui nous dit cela? Cet étre divin qui est déja parmi nous. Son
Nom est « Sathya Sai Baba ». Il nous enseigne ’art de vivre avec



nous-mémes et avec toute la création. Il a déclare: « Ma vie est Mon
message » et Il en donne la preuve a des milliers de personne depuis
des années, a travers Son mode de vie simple, Son dévouement
envers autrui et Son amour infini.

Sa formidable personnalité pousse des milliers de gens a se
rendre dans le petit village perdu entre les collines du sud de I’Inde,
lieu de Sa naissance, et devenu depuis, le théatre de nombre
d’activités spirituelles et éducatives. Certains s’y rendent dans
I’espoir d’y trouver la paix intérieure et pour tenter de répondre aux
éternelles questions que se pose 1’étre humain: « Qui suis-je? »  «
Ou vais-je? » « Pourquoi dois-je souffrir? » etc.

D’autres sont attirés par les miracles qu’ll accomplit depuis
I’dge de quatorze ans lorsqu’ll révela Sa véritable nature a Son
entourage. Ces miracles font penser a ceux de Jésus-Christ et a ceux
de tant de saints qui ont foulé la terre depuis le début des temps. Cette
haute stature spirituelle qui se découpe sur la nuit actuelle, nous
reporte a certaines prédictions des écritures chrétiennes. Dans
I’Apocalypse de St. Jean on trouve une description de I’aspect
physique du futur Sauveur de I’humanité, étonnamment semblable a
celle de Sathya Sai Baba:

11 — Puis je vis le ciel ouvert, et voici, parut un cheval blanc.
Celui qui le montait s’appelle Fidele et Véritable et il juge et combat
avec justice.

12 — Ses yeux étaient comme flamme de feu; sur Sa téte
étaient plusieurs diademes. Il avait un nom écrit que personne ne
connait si ce n’est Lui-méme.

13 — il était revétu d’un vétement teint de sang. Son Nom est
la parole de Dieu.

14 — Les armées qui sont dans le ciel Le suivaient sur des
chevaux blancs, revétues d’un fin lin, blanc, pur.

15 — De Sa bouche sortait une épée aigiie pour frapper les
nations; Il les paitra avec une verge de fer et Il foulera la cuve du vin
de I’ardente colére du Dieu tout-Puissant.

16 — il avait sur Son vétement et sur Sa cuisse un Nom écrit:
« Roi des Rois et Seigneur des Seigneurs ».



Apocalypse 19, 11-16 St. Jean

Le cheval peut étre le symbole du mental de I’homme qui,
domestique, peut le servir, mais qui, incontr6lé peut I’entrainer a sa
perte. Le nom du chevalier qui le monte, aprés 1’avoir dompté, est «
foi et Vérité », et sathya signifie « vérité » en sanscrit.

La robe rouge-sang nous rappelle celle qu’ll porte
invariablement. Quant au diadéme décrit, il semble bien qu’il
s’agisse de Sa chevelure surprenante. Les Védas et les Upanishads,
écritures saintes hindoues, nous informent aussi de la descente d’une
Incarnation Divine, appelée avathar. Ce phénomeéne se répéterait
d’age en age chaque fois que le monde est plongé dans les ténébres
du doute et de 1’ignorance. D’aprés ces Ecritures, I’avathar serait
donc la plus haute manifestation de Dieu sur la terre et s’incarnerait
en réponse aux prieres des saints et des sages du monde entier, quelle
que soit la religion qu’ils professent.

Sathya Sai Baba, lors d’un discours a Ses fidéles, en 1969,
exposa en ces termes, Sa Véritable identité et le but de Sa mission
terrestre :

« POURQUOI JE M’INCARNE »

« Je M’incarne d’¢ére en é&re pour protéger les hommes
vertueux, pour détruire ceux qui se complaisent dans le Mal et pour
établir la Moralité et la Vertu sur une assise ferme. A chaque fois
qu’ashanti ou le désordre, régne de par le monde, le Seigneur
s’incarne et prend forme humaine de facon a indiquer a I’humanit¢ le
chemin de la Paix. De nos jours, les conflits et la discorde détruisent
la Paix et I’Unité tant dans les familles que dans les écoles, tant dans
le domaine religieux que social, et toutes les nations sont en crise.

Les saints et les sages ont attendu avec impatience
I’ Avenement du Seigneur, les sadhous (sages) ont prié avec ferveur,
et Je suis venu... Ma tache principale consiste a faire revivre les
Védas (€écritures saintes) et a protéger les fideles, quelle que soit leur
religion.



C’est uniquement grace a votre vertu, votre self-controle,
votre détachement des choses de ce monde, votre foi et votre
constance, que le gens pourront avoir un apercu de Ma Gloire. Vous
ne pourrez-vous baptiser Mes « fidéles » que lorsque vous vous en
remettrez a Moi avec un abandon totale et sans trace d” « €go »...

Vous pourrez connaitre la Béatitude, grace a I’expérience que
I’avathar confére. L’avathar se comporte humainement, pour que les
hommes puissent découvrir le lien de parenté qui les unit a la
Divinité. Mais Il atteint également des niveaux surhumains de fagon
a les stimuler et faire naitre en eux le désir de s’élever jusqu’a leur
véritable nature, qui est, en réalité, purement divine.

Il vient sous cette forme pour vous faire prendre conscience
de la présence de la Divinité en chacun de vous et vous faire réaliser
que c’est Elle qui anime toute la création.

Les avathars précédents, du nom de Rama et de Krishna,
furent contraints d’éliminer un ou méme plusieurs individus que I’on
pouvait identifier comme ennemis d’un mode de vie dharmique
(moral et empreint de Vertu) de fagon a rétablir le dharma (la VVertu).
Mais de nos jours, pas un étre humain n’est entierement bon. Qui
donc mérite la protection du Seigneur? Tous sont souillés par la
méchanceté ou par d’autres vices. Qui pourrait bien survivre, si
I’avathar décidait d’éliminer les méchants? Je suis donc venu avec
I’intention de rectifier le buddhi (I’intellect) en appliquant différentes
méthodes selon chacun. Je dois donner des conseils, commander et
parfois condamner, ou encore devenir votre ami, celui qui est
toujours prét a vous porter secours, de fagcon a vous faire abandonner
VOS mauvais penchants et vous ramener ainsi sur le droit chemin
jusqu’a ce que vous ayez atteint le but final.

Je dois faire découvrir aux gens la valeur inestimable des
Védas et des Sastras et des textes spirituels qui sont la pour indiquer
les normes a suivre. Si vous M’acceptez et que vous dites “Oui!” Je
répondrais moi aussi: « Oui! Oui! Oui! » mais par contre, si vous Me
reniez et que vous dites: « Non! », Je ferais écho: « Non! ».

Venez donc, faites votre propre expérience, examinez les faits
et ayez la foi. Voila la meilleure fagon de vous servir de Moi.



Dans aucun de Mes discours Je ne fais allusion a Sai Baba, bien que
comme avathar Je porte ce nom. En fait, Je n’apprécie pas le moins
du monde que I’on fasse des différences entre les diverses apparences
du Seigneur, telles que Rama, Krishna, Jésus-Christ, etc. Jamais non
plus, Je n’ai dit que 1’'une de ces incarnations était supérieure a
I’autre. Continuez donc a rendre hommage a la forme de Dieu que
vous avez choisie, selon les rites qui vous sont familiers, et vous vous
rendrez compte que vous vous rapprochez de Moi... Car tous les
noms et toutes les formes sont le miennes. Aucun besoin de changer
la forme qui vous séduit le plus pour en adopter une autre, apres
M’avoir vu et entendu.

Le moindre pas dans la carriére d’un avathar est prédéterminé.
Rama est venu pour alimenter les racines de sathya (la vérité) et du
dharma (la loi morale, la vertu) et Krishna, pour entretenir shanti (la
paix) et prema (I’amour). A 1’époque ou nous vivons, ces quatre
qualités sont menacées et c’est la raison pour laquelle cet avathar a
fait Son apparition. Le dharma, qui est allé se réfugier avec les ascetes
au cceur de la forét, doit étre ramené dans les villes et les villages.
Quant a I’ « anti-dharma » qui régne dans ces derniers, il doit étre
repoussé dans la jungle d’ou il est venu.

Je suis venu pour vous donner la clef du trésor d’ananda (la
béatitude) et pour vous enseigner comment faire jaillir cette source
qui est vous, car vous avez tous oublié le chemin du vrai bonheur. Si
vous perdez cette occasion de vous sauver, c’est votre affaire. La
plupart d’entre vous viennent ici pour que Je leur donne bibelots et
camelote de toute sorte, ou bien pour étre guéris de leurs maux, ou
encore pour obtenir un quelconque avancement dans leur travail.
Mais trés peu viennent pour prendre ce que Je suis venu donner a
tous: la libération... Et méme parmi ces quelques-la, seulement une
poignée suivent le sadhana (discipline spirituelle) recommandé et
arrivent au but.

Jamais votre intelligence humaine ne pourra sonder les voies
du Seigneur, et méme une intelligence brillante n’est pas a méme de
le faire. Peut-&tre pourrez-vous recevoir certains bienfaits de Dieu,
mais jamais vous ne pourrez L’expliquer. Toutes les explications que
vous pourriez donner ne sont que pures conjectures pour tenter de



masquer votre ignorance sous de pompeuses expressions.
Transformez plutdt votre conduite quotidienne, prouvant ainsi que
vous avez vraiment eu un apercu du secret qui permet de mener une
vie élevée. Faites donc preuve de plus de sympathie et de fraternite,
parlez avec plus de douceur et de self-controle, accueillez le succés
comme 1’échec avec plus de calme et de résignation.

A chaque instant, Je suis conscient du passe, du présent et du
futur de chacun d’entre vous, et ¢’est pourquoi Je ne me laisse pas
émouvoir aussi facilement! Puisque Je connais votre passe, Ma
réaction est obligatoirement différente de celle a laquelle vous
pourriez vous attendre. Si vous souffrez pour une raison ou pour une
autre, dites-vous bien que c’est le résultat des mauvaises actions que
vous avez accomplies délibérément au cours de vos existences
précédentes, et Je permets donc que vous enduriez cette souffrance,
vous donnant parfois quelques compensations, Je ne suis la cause ni
du chagrin ni de la joie, car vous étes vous-mémes les artisans de ces
deux chaines qui vous entravent. Je suis anandaswarupa,
I’Incarnation de la béatitude. Alors, venez a Moi, prenez une fraction
de cette ananda, contemplez-la et laissez-vous envahir par shanti (la
paix).

Les actions que J’accomplis sont les fondations sur lesquelles
Je batis Mon ceuvre et établis la tache pour laquelle Je suis venu.
C’est dans cet esprit que vous devez interpréter les actes miraculeux
qui se produisent devant vous. Les hommes doivent se servir de
I’Incarnation du Seigneur de différentes fagons, dans le seul but de
s’élever spirituellement.

Le Seigneur n’a aucune intention de se faire de la publicité,
aucun avathar n’en a le besoin. Quelle réclame pourriez-vous donc
bien faire, et pour qui? Que savez-vous donc sur Mon compte? VVous
dites une chose aujourd’hui et en déclarerez une toute autre demain.
Non, votre foi est loin d’étre inébranlable. Vous Me couvrez de
louanges lorsque tout va bien et Me blamez lorsque les choses ne
vont pas comme vous le voudriez.

Partout ou 1’on étalera les richesses et ou on les accumulera
pour le simple plaisir de posséder, Je serai absent. Je ne vais que la
ou I’on donne de la valeur a la sincérité, a la foi et & la soumission a

10



la volonté du Seigneur... Seuls les esprit inférieurs se délectent a faire
de la propagande et se complaisent dans leur orgueil. Tout cela n’a
rien a voir avec 1’avathar, car Il n’a aucun besoin de réclame.

Mon but est d’établir a nouveau le dharma (la vertu) et Mon
propos est de I’enseigner et le diffuser partout. Les « miracles »,
comme vous les appelez, ne sont 1a qu’a cette fin. Certains d’entre
vous font remarquer que Ramakrishna Paramahamsa (grand saint
hindou) a déclaré que les siddhis (pouvoirs acquis par la pratique du
yoga) sont pour le sadhaka (aspirant spirituel) un obstacle sur la voie
de la réalisation. Cela est tout-a-fait exact. Ces pouvoirs représentent
un danger, car ils risquent d’entrainer le sadhaka loin du chemin et
de retarder sa réalisation. Il doit donc rester froid devant de telles
manifestations, savoir que cela ne représente qu’une étape et que ce
n’est pas le but final. D’autre part, il risque de succomber a la
tentation de faire montre de ces pouvoirs, augmentant ainsi son
orgueil. Mais dans Mon cas, I’erreur est justement de Me comparer a
ces sadhakas que Rama-Krishna guidait. Les siddhis en effet
participent de la nature de 1’avathar. Ainsi la création de choses
matérielles — création qui est spontanée et durable — dans le seul
but le protéger et de gratifier les fidéles, et la préservation et la
destruction, ne peuvent-elles survenir que par le pouvoir du Tout-
Puissant et par aucun autre pouvoir.

Les cyniques critiquent sans savoir de quoi ils parlent. Ils
n’auront une chance de Me comprendre que s’ils se décident a étudier
les Sastras (Ecritures Saintes) et autres Ecritures ou s’ils ont le
courage de faire leur propre expérience. Malheureusement, votre
paresse innée vous empéche de vous soumettre a la pratique
spirituelle nécessaire qui vous mettrait en mesure de connaitre la
nature de la Divinité. 1l vous faut a tout prix éliminer cette facheuse
tendance, sous quelque forme qu’elle se présente.

Voila Ma véritable mission, et comme vous le voyez, il ne
s’agit pas seulement d’accomplir des guérisons, de consoler ou de
soulager les miseres individuelles. Non, Ma tache est autrement plus
importante, et le soulagement que Je peux apporter a certains est pour
ainsi dire fortuit, comparé aux Véritables desseins que Je me suis
assignes.

11



Ma mission est la protection des Védas et des Sastras, comme
Je I’ai déja dit, afin d’en montrer la valeur a tous les peuples. Je
réussirai, rien ne pourra m’arréter ou me retarder, car lorsque le
Seigneur décide de faire quelque chose, rien au monde ne peut L’en
empécher. Vous avez probablement entendu certaines personnes dire
que ce que Je fais n’est en fait que vulgaire magie; mais c’est une
grosse erreur que d’interpréter la manifestation du pouvoir divin en
ces termes. Les magiciens, en effet, font leurs tours pour gagner leur
pain, la célébrité ou la fortune. Tout n’est que supercherie en ce qui
les concerne. Mais dites-vous bien que jamais ce corps physique ne
se prétera a de telles activités. Ce corps est né comme concreétisation
du désir qu’a le Seigneur d’aider I’humanité et cette résolution
implique le soutien de sathya (la vérité). Souvenez-vous également
qu’il n’y a rien que le Pouvoir Divin ne puisse accomplir... 1l peut
transformer le ciel en terre et inversement. Si vous mettez cela en
doute, vous prouvez tout simplement que vous étes encore trop
faibles pour pouvoir saisir la grandeur méme de I’univers!

Je suis venu pour exposer a tout un chacun I’essence des
Védas et pour offrir ce don précieux a qui veut bien I’accepter. Je suis
venu pour protéger le Sanathana Dharma c’est-a-dire la Sagesse des
Anciens et la préserver de la destruction. Ma mission est de répandre
la joie autour de Moi, et Je suis toujours prét a venir parmi vous, non
pas une, mais deux ou trois fois, et aussi souvent que vous Me
voudrez.

Il y en a beaucoup parmi vous qui, du fait que les gens
viennent des quatre coins de 1I’'Inde et méme des pays étrangers
jusqu’a Puttaparthi, pensent qu’il se déverse des fortunes dans les
coffres du Nilayam (nom de I’ashram de Sathya Sai Baba). Mais
laissez-Moi vous dire la vérité: Je ne prends ni ne recois rien de
personne si ce n’est I’amour et la dévotion. Cela est la régle que Je
respecte depuis toutes ces années et les personnes qui viennent ici me
donnent la richesse de leur foi et le trésor de leur amour, voila tout.

Beaucoup d’entre vous viennent Me voir parce qu’ils ont des
problémes de santé physique ou mentale. Ce ne sont la que des appats
pour vous attirer jusqu’ici: la raison véritable de votre venue est de
recevoir la Grace et de renforcer votre foi dans le Seigneur. Vous

12



devez apprendre a accueillir avec joie les soucis de toute sorte, car ils
vous enseignent le respect et I’humilité. Toutes les déceptions
actuelles viennent de ce que les hommes courent apres les choses
extérieures. Mais malheureusement ce genre de désirs n’a pas de fin.
Une fois que vous étes devenus les esclaves des sens, ils ne vous
lachent plus jusqu’a votre mort et ¢’est une soif inextinguible. Je vous
appelle aupres de Moi et vous fais méme parfois don de choses
matérielles pour que vous vous tourniez vers Dieu. Aucun autre
avathar ne s’était comporté ainsi jusqu’a maintenant, se déplacant au
milieu des foules, les consolant et les guidant pour les aider a s’élever
spirituellement et a fouler le sentier de sathya, dharma, shanti et
prema (la vérité, la vertu, la paix et I’amour).

Quel que soit I’opinion que les gens puissent se faire de Mes
actions et de Mes gestes, ils demeureront les mémes. Je ne modifierai
ni Mes plans en vue du dharmasthapana (restauration du dharma), ni
Mes discours, ni Mes gestes, ni Mes déplacements. Cela fait des
années que Je m’en tiens a cette détermination, et Je suis déja engagé
dans cette tache que Je me propose de mener a bien: vous donner la
foi et le courage nécessaire pour fouler le chemin qui méne a
Prashanti (la paix supréme). Je ne m’arréterai pas et Je ne ferai pas
un seul pas en arriére.

Méme le plus grand de tous les savants ne peut me
comprendre avec le seul appui de sa connaissance de laboratoire. Je
suis toujours plein de bonheur, d’ananda et rien ne peut effacer Mon
sourire... C’est la raison pour laquelle Je suis en mesure de vous
rendre heureux et d’alléger votre fardeau. Je n’exulte pas si I’on me
porte aux nues et jamais Je ne me décourage si I’on me critique ou
m’insulte. Tres peu ont réalisé le but véritable de ma venue en ce
monde, mais pourquoi devrais-Je m’en inquiéter? En ce qui me
concerne, Je dis toujours: « Oui! » Si seulement vous vous
abandonniez au Seigneur, Il vous protegerait et vous guiderait. Le
Seigneur Lui-méme est descendu justement dans ce but. Il déclare
devant vous que c’est Sa véritable mission sur terre et qu’ll
I’accomplira.

Je connais les doutes qui troublent votre cceur et vos
aspirations les plus secrétes. Je réagis devant votre bonheur comme

13



devant votre chagrin, car Je suis en vous. Je suis 1’habitant de ce
temple qu’est votre coeur. Vous devez faire en sorte de ne pas perdre
contact avec Moi, car c’est seulement lorsque le charbon est en
contact avec les braises qu’il peut devenir charbon ardent...

Essayez donc de vous rapprocher de Moi, mais dans votre cceur et
VOUS Serez récompenses, car vous aussi pourrez acquérir une fraction
de cet amour supréme. C’est une grande chance qui vous est offerte.
Soyez certains que vous serez tous libérés. Sachez une fois pour
toutes que vous étes sauves.

La plupart des gens hésitent a croire que les choses iront
beaucoup mieux dans un futur proche, que la vie sera heureuse et
pleine de bonheur, et que 1’age d’or fera a nouveau son apparition. Je
vous affirme que ce dharmaswarupa, ce corps divin, n’est pas venu
en vain et qu’Il réussira a écarter la crise qui menace I’humanité.

PUTTAPARTHI APRES BETHLEEM

Evangile selon St. Jean, verset 1-14:

14



« Et la parole a été faite chair, et elle
a habité parmi nous, pleine de grace et de veérité... »

A cent-soixante kilomeétres de Bangalore, ville industrielle du
Sud de I’Inde, se trouve, dans 1’Etat d’ Andra Pradesh, le petit village
de Puttaparthi, perdu au milieu de collines désertiques, et exposé a
un soleil sans pitié pratiquement toute 1’année.

C’est la que le vingt-trois novembre 1926 venait au monde le
petit Sathya Narayana Raju, quatriéme enfant d’Easwaramma et de
Venkappa Raju. Nous nous limiterons ici a ne donner que quelques
détails sur Son enfance et Son adolescence. L’histoire de Sa vie a été
relatée par le professeur Kasturi, Son biographe, en quatre volumes,
en langue anglaise.

Les quelques mois précédant Sa naissance furent
accompagneés de phénomenes inexplicables et qui mirent en émoi
plus d’un membre de la famille. Des instruments musicaux
retentissaient dans le silence de la maisonnette sans que 1’on puisse
en découvrir I’origine. Les anciens du village en déduisirent que
c’était 1a le signe d’une influence bénéfique, présageant harmonie et
élévation spirituelle. Et quelle ne fut pas la frayeur de Ses parents
lorsque, quelques heures apres Sa venue au monde, on se rendit
compte que sous le petit lit du bébé était lové un cobra qui s’échappa
une fois découvert. Autre signe qu’il s’agissait d’un étre divin: le
cobra est en effet I’'un des attributs du Dieu Shiva et symbolise
I’impuissance du Mal en présence de la Divinité. Shiva représente
I’aspect masculin de la Divinité, Celui qui détruit le Mal en vue de la
régénération du Bien.

Dés Sa plus tendre enfance, Sathya Narayana manifesta un
profond dégodt pour les aliments non-végétariens et fuyait les
endroits ou 1’on sacrifiait les animaux. L’anecdote suivante nous
prouve a quel point Il était animé de profonde compassion.

A chaque fois qu’un homme affamé ou en détresse passait devant
chez Lui, Il se précipitait dans la petite cuisine pour y prendre un peu
de nourriture et 1’offrir au mendiant ou au vagabond. Mais tous les
mendiants de la contrée s’étaient passé le mot et la charité de Sathya

15



¢tait jugée excessive par Sa mére qui n’arrivait plus a joindre les deux
bouts!

Un beau jour, la pauvre femme se mit en colére et menaca
Sathya en lui disant que s’Il continuait ainsi, elle ne lui donnerait plus
rien a manger. Le petit garcon continua imperturbablement a nourrir
tous ceux qui se présentaient, donnant la une preuve étonnante de Son
amour pour la Veérité, car 1l se soumit sans mot dire au jelne dont
I’avait menacé Sa meére. Lorsque cette dernicre, prise de remords lui
offrit de se mettre a table, Il refusa catégoriquement. Apres plusieurs
jours de ce traitement, et voyant que le petit semblait ne pas en
souffrir, Ses parents Lui demandérent comment Il pouvait étre en
aussi bonne forme. C’est alors que Sathya, révélant déja Sa véritable
nature, leur expliqua qu’un « vieil homme »Lui procurait tout ce dont
Il avait besoin!

Au dix-neuvieme siécle, vivait dans le Sud de I’Inde, un grand
saint du nom de Sai Baba de Shirdi, et vénéré de Son vivant par des
milliers de fideles. Il mourut en 1918 apres avoir annoncé a Ses
fideles les plus proches qu’ll « reviendrait » apres huit ans et
S’incarnerait dans 1’état de I’ Andra Pradesh. Le « vieil homme » dont
parlait le petit n’était autre que Lui-méme... Bien s(r, a cette époque-
13, les parents ne purent comprendre de quoi il s’agissait car personne
n’avait jamais entendu parler de Sai Baba de Shirdi et était encore
moins prét a croire a de telles balivernes! Mais Sathya donnait la
preuve qu’ll avait mangé a Sa faim, en faisant humer le bout de Ses
doigts a Sa mere pour qu’elle puisse sentir le délicieux parfum des
boules de riz soi-disant « offertes » par le « vieil homme».

Tout le monde aimait ce petit garcon si généreux, qui ne se
disputait et ne se fachait jamais, méme devant les pires provocations.
Bref, ¢’était un enfant idéal.

Lorsqu’il eut 1’age d’aller a 1’école, on 1’envoya a I’Ecole
Primaire du petit village ou Il apprit a lire et a écrire en Télougou, Sa
langue maternelle. A huit ans, 1l fut inscrit a la « Higher elementary
school » de Bukkapatnam, a trois kilomeétres environ de Puttaparthi.
A cette époque déja Son passe-temps favori consistait a composer des
chants religieux appelés bhajans et qui décrivent les nombreuses

16



formes, avec leurs attributs, de Brahman, seule et unique Réalité dans
1’ Absolu.

Un jour, Sathya Narayana était tellement absorbé par la
composition de I’'un de ces bhajans, justement, qu’Il n’écoutait pas
ce que le professeur était en train de dire. Ce dernier qui n’aimait pas
tellement le jeune garcon, sauta sur 1’occasion pour Le punir et Lui
ordonna de rester debout sur le banc jusqu’a la fin de la classe.
Lorsqu’enfin la cloche retentit et que le professeur voulut se lever, il
se rendit compte avec beaucoup de géne, qu’il était collé a sa chaise!
C’est alors qu’un autre professeur entra pour donner le cours suivant.
Il lui demanda pourquoi Sathya était dans cette position et pourquoi
lui-méme restait assis sans bouger. Il répondit en chuchotant, a la
grande joie des éleves qui éclatérent de rire et qui, comprenant la
raison de son embarras firent courir le bruit que tout cela était dd aux
« pouvoirs magiques » de Sathya. A I’instant méme ou le professeur
dit a Sathya qu’Il pouvait descendre du banc, il fut libéré et quitta la
salle d’un air géné.

Il faut dire que contrairement aux apparences, aucune
animosité ou esprit de vengeance n’animait le jeune gargon, qui
tentait par-la de prouver 1’unité qui lie chaque homme a son prochain:
« Ne fais pas aux autres ce que tu ne voudrais pas qu’ils te fassent»
comme le répéte souvent Sathya Sai Baba, «car les autres ne sont en
réalité que toi-méme, sous une forme et un nom différents ».

L’un des fréres de Sathya ayant terminé ses études, était
devenu professeur de I’Ecole Secondaire d’Uravakonda et c’est la
que I’on envoya le jeune Sathya pour y poursuivre Ses études.
Pendant cette période Il commenca a surprendre tout Son entourage
en produisant des objets variés qui semblaient sortir du néant, tels
que des cahiers, des crayons et des bonbons, qu’ll offrait a Ses
compagnons de classe. 1l révélait aux gens 1’endroit ou se trouvaient
certains articles qui leur avaient été volés auparavant, ou encore dans
quel coin se trouvait le bétail égaré.

Son frere et Sa belle-sceur étaient trés heureux de tout ce qui
se passait et Sathya continuait a étre le favori de tous. Il avait alors
treize ans, le 8 mars 1940, quand Il s’écroula sur le sol en poussant
un cri percant. Tout le monde pensa qu’ll s’était fait mordre par un

17



scorpion. Il perdit connaissance et Son frere Seshamaraju dat appeler
un médecin. Sathya revint a Lui mais depuis ce jour Il se conduisit
d’une fagon plus inexplicable encore... Il n’avait plus I’air d’étre la
méme personne et chantait, par exemple, des chants en Sanscrit alors
qu’ll ne I’avait jamais appris auparavant!

Selon le Professeur Kasturi dans son livre intitulé Sathyam
Shivam Sundaram — ou sont illustrés les événements saillants de Sa
vie jusqu’a ces derniéres années — Sathya Lui-méme déclara qu’ll
avait amorceé le processus par lequel Il devait révéler Sa Divinité. Il
déclara qu’ll n’avait plus de temps a perdre en passant Ses journées
en compagnie de Ses petits camarades et enjouait le role du « gentil
petit garcon » lorsqu’ll était « en famille ».

Par cet autre incident Il voulut démontrer qu’Il était au-dela
de ’emprise du monde objectif, et le venin du scorpion symbolisait
les différents poisons des plaisirs sensuels et des attachements aux
choses de ce monde.

Le frére ainé de Sathya informa leurs parents, qui étaient a
Puttaparthi. Ces derniers accoururent au chevet de leur fils, qu’ils
trouverent dans un état de demi-transe, récitant de temps a autre des
poémes et des vers en Sanscrit, ou encore, racontant avec force
détails des évenements qui semblaient se dérouler dans de lointains
pays, ou naturellement Il ne s’était jamais rendu. Les médecins
pensaient qu’ll était en proie a la folie et Ses parents Le ramenérent
a Puttaparthi.

La ils consultérent bon nombre de sorciers et de guérisseurs,
persuadés que leur fils était « habité » par quelque mauvais esprit. Le
pauvre enfant fut soumis a toute sorte de tortures, en particulier de la
part d’un sorcier cruel qui tenta d’exorciser le démon par tous les
moyens. Mais jamais Sathya ne versa une larme et Il resta impassible
alors qu’on Lui infligeait les pires traitements. Evidemment tout fut
inutile, et Ses parents pris de remords, décidérent de mettre fin a cette
magie noire en rentrant au village.

Le 23 mai 1940, Sathya Narayana appela Ses parents aupres
de Lui, et ceux-ci purent étre les témoins, ainsi que d’autres membres
de la famille, de plusieurs « matérialisations » qui consistaient en
fleurs et en morceaux de sucre candi appelés mishri. Tout cela,

18



comme d’habitude semblait sortir du néant. La moiti¢ du village
accourut a la rumeur de ce qui se passait dans la petite chambre. Le
pére de Sathya en fut vivement contrarié et Lui dit d’un ton agacé: «
Mais enfin, qui es-tu? Pourquoi fais-tu tout cela?» L’adolescent se
contenta de sourire et répondit: « VVous voulez savoir qui Je suis? Je
vais vous le dire: Je suis Sai Baba. Je suis né dans cette famille pour
exaucer la priere de votre ancétre, Venkatavadootha » (considéré
comme un guru — maitre — dans les villages alentour).

Venkappa Raju, le pére de Sathya, Lui demanda ce qu’il
devait faire et Sathya lui répondit: « Rendez-Moi hommage tous les
jeudis » — Le jeudi est un jour sacré, le jour consacre au Guru —  «
Purifiez votre esprit et gardez vos maisons propres...». Il est évident
que cette voix n’était plus celle du jeune gargon, mais bien celle du
célébre Saint de Shirdi.

Le jeudi suivant, alors qu’un groupe de curieux et de fidéles
s’était rassemblé autour de Lui, quelqu’un Lui demanda de donner
une preuve tangible qu’ll était la réincarnation du Saint de Shirdi.
Sathya demanda qu’on Lui apporte quelques fleurs de jasmin. 111es
prit et les jeta sur la terre nue, ou elles tomberent en formant d’elles-
mémes le nom de Sai Baba, en Télougou. C’est a partir de ce jour-la
qu’on commenga a adorer Sathya Narayana comme « Sathya
Sai Baba » mot composé des deux noms « Sathya » (Narayana) et «
Sai Baba » (de Shirdi).

Tous les jeudis, donc, des groupes de personnes venus
également de villages voisins se rassemblaient pour L’adorer et Lui
rendre hommage. Sathya matérialisait des photos du Saint de Shirdi,
des fleurs et des bonbons qu’ll offrait aux personnes présentes en
guise de prasad (nourriture consacrée).

Le 28 octobre 1940 est une date mémorable qui marque la fin
d’un chapitre dans I’histoire de Sa vie. Ce jour-la, mettant de coté
cahiers et livres d’école, 11 dit a Sa belle-sceur: « Je ne suis plus votre
Sathya. Il n’existe aucun lien de parenté entre vous et Moi; Maya a
disparue ». Il ajouta: « Je ne veux plus rester ici » et s’éloigna en
répétant: « Maya a disparue, Ma mission M’attend ». Il alla ensuite
s’asseoir au milieu d’un groupe de fideles et de curieux qui L’avaient
suivi jusque-la et Il se mit a entonner le fameux bhajan (chant sacré)

19



de Sa composition: « Manase bhajare Guru charanam, dustar bhava
sagar therenam » et qui signifie: « Méditez aux pieds du Guru, Il vous
aidera a traverser ’océan des vies et des mortsy; c¢’est-a-dire qu’ll
vous libérera du cycle interminable es renaissances. »

Maya est I’illusion qui nous fait percevoir le monde objectif
comme étant réel, et nous fait voir multiplicité et variété la ou, en
réalité, il n’y a qu’une seule entité Brahman —. Sathya Sai Baba
compare souvent maya aux images qui défilent sur 1’écran, nous
faisant perdre du vue I’écran lui-méme sans lequel pourtant, ces
images ne pourraient étre projetées. Maya est le jeu de Dieu, Son  «
Lila ».

La mission de Sathya Sai Baba était amorcée... I 1’a divisée
en quatre périodes: jusqu’a seize ans, les lilas ou jeux divins; de seize
a trente-cinq ans, les miracles; et de trente-cinq a soixante ans,
enseignements et miracles. « Ce corps vivra jusqu’a 96 ans et restera
jeune » a-t-1l affirmé.

SYMBOLE DE L’ASHRAM DE SATHYA SAI BABA

Le pilier qui porte ’embléme de la fleur de lotus est un ancien
symbole arien, qui exprime I’aspiration intime de tout homme a
I’illumination. Il posséde un certain nombre d’anneaux indiquant les
différents stades de la discipline du yoga, avant d’arriver a
I’épanouissement total du lotus du cceur. Il est entouré ici des
symboles des cing grandes religions du monde.

coeur comme dans celui de 1’univers entier.

@ Ecoute le pranava primordial, aum, qui résonne dans ton

Souviens-toi de la roue de la cause et de ’effet, de 1’action
et du destin, et de celle du dharma qui régit le tout.

; Offre au feu sacré toutes les amertumes, pour en sortir fort,
grand et saint.

20



gagne enfin I’éternité, en laissant mourir ton ego sur la

Coupe d’un trait net tout sentiment du « moi » inférieur et
I Croix.

A Sois comme I’étoile qui jamais ne se détache du croissant,
fixée par une foi solide.

LES TROIS SAI

Sai Baba de Shirdi
« Allez ou vous voulez de par le monde, car Je serai toujours
avec vous... ».

A I’age de trente-sept ans, Sathya Sai Baba révéla Sa véritable
identité, le jour ou Il prit sur Lui la maladie d’un de Ses fideles. Il
s’agissait — le diagnostic médical était formel — d’une attaque de

21



thrombose cérébrale qui Le cloua au lit du 29 juin au 6juillet. L’ceil,
la jambe gauche et les deux bras étaient atteints, la voix était
inaudible, et le visage contracté par la paralysie.

On dut Le porter littéralement dans la salle du temple pour
qu’ll s’asseye sur le trone d’argent devant les fidéles qu’Il avait fait
réunir ce jour-la. Il n’avait évidemment concédé aucune entrevue
depuis une semaine, et tout I’ashram était émoi. Certains affirmaient
qu’ll était en proie a un maléfice quelconque, d’autres disaient que
Sa fin était proche, tandis que ceux qui avaient foi en Lui
conservaient une lueur d’espoir et attendaient la suite des
évenements, devinant qu’il s’agissait d’un décret divin dont ils ne
pouvaient comprendre la raison.

On I’installa donc sur le trone devant les fideles éplorés et qui
avaient été prévenus de I’état pitoyable de Bhagavan par le
Professeur Kasturi, quelgques minutes auparavant. Bon nombre
d’entre eux eurent du mal a retenir leurs larmes et Bhagavan
S’adressa a eux de cette maniére: « Cette maladie est une maladie
que Swami a prise sur Lui pour sauver I’un de Ses fidéles, car jamais
Swami ne pourra tomber malade. Ne soyez donc pas tristes, sinon
Moi aussi Je le serai.., et vous savez que Ma nourriture est votre joie
»,

A cet instant précis, Il s’interrompit et murmura quelque
chose a I’oreille de Kasturi qui traduisait Ses paroles du télougou a
I’anglais, mais Sa voix était tellement faible, que personne n’arrivait
a comprendre ce qu’ll voulait dire. Il fit alors comprendre qu’ll
voulait de 1’eau et quand on la Lui eut apportée, Il en aspergea les
membres paralysés avec la main droite qui était en proie a un violent
tremblement. L’effet fut instantané et spectaculaire! A la seconde
méme, toute trace du mal disparut. Bhagavan se leva alors devant les
fideles éberlués et qui étaient au comble de la joie, et Il poursuivit
Son discours comme si rien n’était jamais arrivé!

« Dieu est le refuge de ceux qui n’ont pas de refuge » — dit -
Il — voila pourquoi J’ai dii prendre sur Moi la maladie qui aurait
frappé un fidéle sans défense. Il aurait dd subir cette terrible épreuve
en plus des quatre crises cardiaques auxquelles il n’aurait pu survivre.

22



Donc, selon Mon dharma (devoir) de bhaktasamraskshana
(protection des fidéles de tout mal) J’ai dd lui porter secours.

Il 'y a une autre raison pour laquelle Je devais respecter cette
période de huit jours — quelque chose que J’ai gardé pour Moi
pendant toutes ces années passées. Aujourd’hui Je vais vous en
parler, car le temps est venu de le faire...» Voila ce qu’ll déclara donc,
ce jour-la, devant une assistance captivée et muette de surprise.

« Il'y a des milliers d’années, le grand sage Bharadwaja qui
voulait posséder a fond les VVédas (Ecritures Saintes) requt d’Indra (le
Souverain des Dieux) le conseil de célébrer un yajna (rituel védique).
Bharadwaja se rendit donc a Kailasa (pic sacré de 1’Himalaya,
demeure de Dieu Shiva) car il voulait que Shakti (Epouse de Shiva)
préside au rite et lui donne Sa bénédiction (Shiva et Shakti sont
I’aspect masculin et féminin de la Divinité).

Bharadwaja attendit pendant huit jours que la danse cosmique
a laquelle ils se livraient prenne fin. Shiva e Shakti faisaient semblant
de I’ignorer et Bharadwaja n’avait pas remarqué le sourire de
bienvenue que lui avait pourtant adressé Shakti dés son arrivée.

Triste et dégu, il allait s’en retourner chez lui et descendait le
long du flanc de la montagne, lorsque, tout-a-coup, son c6té gauche
se paralysa a cause du grand froid et de la fatigue qu’il avait enduré
pendant une semaine. C’est alors que Shiva s’approcha de lui et le
guérit complétement en aspergeant les membres paralysés avec un
peu d’eau de Son kamandalu (vase traditionnel).

Shiva le consola et lui dit qu’ll serait heureux d’assister au

yajna, ainsi que Shakti, et tous deux lui accorderent des faveurs
spéciales.
Shiva promit au rishi (Grand Sage) que Shakti et Lui s’incarneraient
dans sa lignée, Shiva tout seul a Shirdi, en tant que Sai Baba, Shiva
et Shakti ensemble, a Puttaparthi en tant que Sathya Sai Baba et enfin,
Shakti toute seule, en tant que Prema Sai.

De plus, pour expier la maladie que Bharadwaja avait dd
subir, Shiva lui fit une autre promesse: « Lorsque nous prendons tous
deux naissance en tant que Sathya Sai, cette Shakti subira la méme
paralysie et le huitiéme jour, J’y mettrai fin en aspergeant d’eau la

23



partie atteinte, tout comme Je viens de le faire a Kailasa pour te guérir
».

Baba continue: «Voila ce dont vous venez d’étre témoins
aujourd’hui et tout au long de cette semaine, et la promesse faite
durant le tretayuga a été tenue. Le pauvre fidéle délaissé n’était en
fait qu’un prétexte pour que tout se déroule selon cette promesse. Le
fidéle y a échappé, la promesse a été tenue et le mystere est éclairci.
Cette Divinité devait se manifester plus amplement grace a ce grand
miracle, et tout ce qui était écrit et devait arriver est résumé dans cet
incident.

Laissez-Moi vous dire autre chose: rien ne pourra jamais
empécher le travail de cet avathar de s’accomplir. Lorsque J’étais la-
haut pendant ces huit derniers jours, certaines personnes ont fait
courir le bruit que ¢’en était « fini » de Sai Baba et ont influencé
beaucoup de gens qui se rendaient a ’ashram. D’autres encore ont
affirmé, comme si J’étais un simple sadhaka (aspirant spirituel) que
J’étais en samadhi (communion avec I’étre supréme), d’autres ont
méme cru que I’on M’avait fait de la magie noire, comme si quelque
chose pouvait Me toucher!

Sachez que la splendeur de cet avathar grandira de jour en
jour. Lorsque, par le passé, le petit garcon qu’était Krisna, souleva la
montagne du Govardanagiri, les gopis et les gopalas (les vacheéres et
les vachers) réalisérent que Krisna était le Seigneur. Mais cette fois-
ci, c’est une chaine entiere de montagnes que Je souléverai! Vous
verrez, ayez foi et patience!

Prashanti Nilayam (la Demeure de Paix Supréme, nom de
I’ashram de Sathya Sai Baba) deviendra trés bientdt une nouvelle
Mathura (Lieu de naissance du Seigneur Krisna, ville sainte) et une
Tirupati (place sainte du Sud de I’Inde), attirant des centaines de
milliers de fideles. De nombreux sages et saints afflueront au
Nilayam pour réaliser 1’ambition d’une vie enticre, la béatitude
éternellex.

La naissance et les premiéres années de la vie de Shirdi Baba
resterent obscures, jusqu’a ce que Sathya Baba en donne le détail.
Lors de Sa précédente incarnation, jamais Il donna aucune indication
a ce sujet. Voila ce qu’ll révéla il y a quelques années:

24



« Dans le petit village de Parthi, vivait un passeur du nom de Ganga
Bhavadia, qui habitait avec sa femme, Srimati Devaghiriamma, dans
une hutte en dehors du village.

A son grand regret, le couple n’avait jamais eu d’enfant. Un
soir de tempéte, a I’époque des moussons, le fleuve menagait de
monter en crue, et Ganga Bhavadia dat courir a la rive pour attacher
plus solidement sa fréle embarcation. Il laissa donc sa femme seule
dans la maisonnette. Devaghiriamma était en train de prier comme
elle le faisait chaque soir, lorsque tout a coup, elle entendit quelqu’un
frapper a la porte d’entrée du co6té de la véranda. Elle alla ouvrir et se
trouva devant un vieil homme en haillons, qui avait ’air épuisé et
mendiait un peu de pain.

Dans la tradition indienne, 1’invité n’est autre que Le Seigneur
Lui-méme donnant & celui qui Le regoit, la grace immense de pouvoir
Le servir. La femme de Ganga Lui servit donc tout ce qu’elle avait
de meilleur. Dix minutes plus tard, elle entendit frapper a nouveau,
ouvrit et se trouva en présence du pélerin qui, cette fois lui demanda
la permission de passer la nuit a 1’abri, sous la véranda; elle y
consentit avec gentillesse et rentra dans la maisonnette, mais apres
quelques minutes d’autres coups retentirent, et cette fois-ci, le vieil
homme lui demanda si quelqu’un pouvait masser ses jambes
douloureuses. Dans le village il y avait deux prostituées qui faisaient
également les masseuses, et la femme du passeur, jetant un pan de
son sari sur sa téte pour s’abriter de la pluie, sortit dans la nuit et se
dirigea vers I’endroit ou habitaient les deux femmes.
Malheureusement elle ne les trouva pas chez elles et s’en retourna le
cceur en peine, parce qu’elle ne pouvait pas aider le vieil homme
comme elle I’aurait voulu. En effet, en tant que femme mariée, elle
ne pouvait accéder elle-méme a cette requéte, sans risquer de perdre
son honneur. Elle se mit a prier de toutes ses forces en pleurant
lorsqu’elle entendit frapper cette fois, a la porte de derriere. Elle
ouvrit, et 1'une des femmes qu’elle avait été cherché quelques
instants auparavant entra. Devaghiriamma lui dit: « Il y a la un pauvre
homme qui souffre des jambes et qui a besoin d’un bon massage.
Allez-y, et je vous donnerai ce qu’il vous faut moi-méme, lorsque
vous aurez terminé ». Elle les laissa seuls, mais aprés un quart

25



d’heure, on frappa a nouveau. Devaghiriamma alla ouvrir et elle se
trouva devant... Shiva et Parvati, resplendissants dans la lumiére de
Leur Divinité! La brave femme, au comble de la surprise, se
prosterna, mais Parvati I’aida a se relever et lui dit avec douceur: «
Devaghiriamma! La femme que tu es allée chercher, c’est Moi, et le
vieil homme est ‘Sri Shiva’! Pour te récompenser de ta bonté,
J’exaucerai ta priere, et tu auras les deux filles que tu as si longtemps
désirées ». Shiva ajouta: « Je te donnerai un troisieme enfant et Je
M’incarnerai en lui ». Puis la vision s’évanouit et Devaghiriamma
resta en extase, jusqu’a ce que son mari rentre.

Quand le temps fut venu elle mit au monde les deux petites
filles que lui avait promis Shakti et fut enceinte une troisieme fois,
comme I’avait promis Le Seigneur. Mais vers le fin de la grossesse,
son mari fut pris d’une crise mystique et décida d’abandonner la vie
de grihasta (la vie de pére de famille) et de se retirer dans quelque
ermitage pour y méditer jusqu’a la fin de ses jours. Selon la tradition
indienne, le mari est Vishnou (un des aspects de la Divinité) et la
femme est Lakshmi (la déesse de la fortune) et tous deux sont
inséparables, étant une seule entite. Donc, Devaghiriamma ddt
accompagner son mari. lls décidérent de laisser les petites chez leur
grand-mere, et tous deux se dirigérent vers la forét en quéte du
fameux ermitage.

A peine avaient-ils fait quelques kilométres, que les douleurs
commencerent et Devaghiriamma, qui n’osait pas dire a son mari de
s’arréter, s’¢loigna du chemin, et sous un arbre, toute seule, elle mit
au monde un joli petit garcon. La pauvre femme eut quelques instants
d’hésitation, mais son dharma de femme mariée (le sens du devoir
envers le mari qui est la Divinité qu’il faut servir — devoir passant
avant celui de mére) fut le plus fort, et aprés avoir recouvert le bébé
avec des feuilles, elle s’¢éloigna d’un pas rapide pour aller rejoindre
son mari qui était déja loin. Plus personne n’entendit jamais parler
d’eux.

Quelques instants apres, une tonga (petite charrette tirée par
un cheval) vint a passer non loin de I’endroit ou gisait le petit. Une
femme était assise sur la carriole, tandis que son mari marchait en
tenant le cheval par le licou. Ils venaient d’un village voisin et

26



rentraient chez eux a Parthi. lls entendirent les vagissements du
nouveau-né, et s’arrétérent, cherchant d’ou ils pouvaient bien
provenir.

IIs ne tardérent pas a découvrir le bébé encore souillé de sang
et qui pleurait tant qu’il pouvait. La femme chercha alentour pendant
quelques instants, mais ne voyant personne arriver, elle dit & son
mari: « C’est Le Seigneur qui nous 1I’envoie! Nous n’avons jamais eu
d’enfant... », et ils emportérent chez eux le petit, qu’ils éleverent
comme leur propre enfant. Ils I’appelérent Babou, et Babou, devint
rapidement un petit garcon trés éveillé et intelligent. A six ou sept
ans, il commenga a prendre 1’habitude d’aller au temple hindou pour
y chanter les sourates (versets du Coran) et a la Mosquée, pour y
chanter les slokas des VVédas!

Comme beaucoup de villages en mdc, ces deux religions
étaient pratiquées couramment: la religion traditionnelle hindoue, et
la religion musulmane, importée par les Arabes plusieurs siéecles
auparavant.

Les gens du village n’en revenaient pas et tous criaient au
scandale, tout en restant émerveillés devant I’étendue du savoir de ce
petit garcon.

Babou était aussi trés habile et il jouait souvent avec un petit
voisin, de famille aisée. Un beau jour, Babou gagna toutes les billes
de son petit camarade, qui ne voulut pas s’arréter la et se précipita
chez lui pour aller chercher une petite pierre de couleur noire qui était
dans la piéce de la puja (petit autel) et la mettre en jeu. Mais Babou
était plus adroit et gagna encore une fois. Pour prévenir la punition
qui Pattendait, son petit ami courut aupres de sa mere et se mit a
pleurer dans ses jupes en lui disant que Babou était un tricheur et
qu’il lui avait pris toutes ses billes, y compris la petite boule noire.
Sa mere se mit en colere et lui dit: « Tu ne te rends pas compte de ce
que tu viens de faire! Tu as pris le Shiva-lingam® de la pu/a!’ C’est
une chose sacrée! », et elle se précipita dehors avec la ferme intention
de tirer les oreilles de Babou et de lui faire rendre la fameuse « bille
». Mais Babou n’en voulut rien savoir et, au lieu de la restituer, il la
mit dans sa bouche. La mére de son petit camarade lui boucha le nez
pour le forcer a ouvrir la bouche, et lorsque le petit 1’ouvrit, elle eut

27



une vision « cosmique « de la Divinité! Et dans la splendeur
aveuglante de mille soleils, elle vit les étoiles, les nébuleuses, la
création et toutes les créatures. L’ananda (extase) qu’elle ressentit fut
ineffable, et elle se jeta aux pieds du petit garcon en signe de
révérence.

A partir de ce jour, elle Lui rendit hommage, chaque fois
qu’elle Le rencontrait.

Mais la conduite de Babou était toujours objet de scandale, car Il
continuait a pratiquer les deux religions en inversant les rites. Son
pere adoptif décida de 1’envoyer a I’ashram du Gourou (Maitre)
Venkusa, pour Le protéger de la colére des villageois. La nuit
précédant I’arrivée du petit, Venkusa eut un réve prophétique dans
lequel Shiva Lui-méme lui annongait Son arrivée a 1’ashram le
lendemain matin. A dix heures, Babou arrivait a 1’ashram. Venkusa,
qui était au courant de Sa nature Divine, Le préférait aux autres
disciples, faisant naitre ainsi une certaine jalousie en eux.

1. Shiva-lingam: Pierre de forme ovale, qui symbolise I’ Absolu,
Puja: Rite. Par extension: lieu ou I’on accomplit les rites.

Un jour, le Gourou les envoya tous dans la forét voisine, pour
aller chercher des feuilles destinées au culte, et I’'un des compagnons
de Babou, ramassant un brique qu’il avait trouvée par terre, lui langa
sur la téte, le frappant a la tempe. Babou ne dit rien, et rentra a
I’ashram. Lorsque Venkusa Le vit dans cet état, il se mit a pleurer et
baigna la brique de ses larmes, puis, déchirant un pan de son
vétement, il banda le front du petit.

Plusieurs années apres cet incident, lorsque le temps fut venu
pour Babou de quitter 1’ashram, son Gourou Lui donna la fameuse
brique encore tachée de sang en signe d’initiation (Gurudiskhsha).
Sai Baba la conserva toute Sa vie et s’en servait de coussin pour
dormir! Il se rendit ensuite dans le village de Shirdi et demanda asile
au gardien du temple qui refusa de Le faire entrer a cause de son
aspect musulman, mais Lui suggéra d’aller se réfugier entre les murs

28



délabrés d’une mosquée abandonnée. C’est 1a qu’ll passa le reste de
Ses jours.

Comment décrire en quelques lignes la vie terrestre et
I’enseignement de cette précédente incarnation du Seigneur? Les
fideles, hindous et musulmans a la fois, fascinés par la force de Son
Message et par 1’originalité de Son comportement, arrivérent de plus
en plus nombreux, cherchant auprés de Lui, la lumiere. Des centaines
de milliers de pelerins, venant de toute I’Inde, affluérent bientot.
D’incroyables miracles jalonnerent toute Sa vie. «Je donne aux gens
— disait-1l — ce qu’ils désirent, pour qu’ils désirent un jour ce que
Je veux leur donner».

En 1918, un jour d’octobre, un jeune gargon était en train de
balayer le sol de terre battue de la mosquée, et fit tomber la fameuse
brique, qui se cassa en deux. Lorsque Shirdi Baba le vit, Il dit avec
tristesse: «Ce n’est pas la brique qui s’est brisée, mais Mon destin.
Le compagnon d’une vie entiere m’a laiss¢ aujourd’hui. Avec lui, Je
méditais sur le Moi supérieur, et J’y tenais comme a la prunelle de
Mes yeux».

Le 15 octobre de la méme année, a quatorze heures trente, Il
laissa Son corps, et le jour suivant, le 16, apparut a I'un de Ses fidéles
en lui disant: « Les marchands d’huile et les droguistes M’ont créé
trop de problemes, et J’ai décidé de laisser Shirdi. Le masjyd (la
mosquée — mais probablement se référait-Il a Son corps) s’est
écroulé et Je M’en vais. Je suis venu pour te dire d’aller a la mosquée
et de recouvrir Mon corps avec de fleurs de bhakkhal».

Il avait annoncé un peu auparavant, a un autre fidéle, qu’ll «
reviendrait » huit ans apres Sa mort. Le 23novembre 1926 venait au
monde dans le village de Puttaparthi, le petit Sathya Narayana Raju...
Lorsque Shirdi Sai Baba mourut, les fidéles hindous et musulmans
lui rendirent hommage chacun selon leur propre rite.

C’est ainsi que Shirdi Baba' creusa les fondations de la
mission spirituelle de Sathya Sai Baba, en démontrant 1’unité des
deux religions principales de I’inde qui, toutes deux, L’avaient
reconnu comme leur Maitre. En tant que Sathya Sai Baba, Il a
construit I’édifice, démontrant I’unité de toutes les religions et en tant
que Prema Sai, qui naitra, selon ce qu’ll a déclaré, dans le «

29



Mandta district » — Karnataka — 1l établira «le paradis sur terre,
comme une spire s’élevant vers le ciel».

Pour définir le but de ces trois incarnations, Sathya Sai Baba
a expliqué que lorsqu’ll était Shirdi Baba, Il était comme la mére de
famille qui prépare les plats dans la cuisine et se montre souvent
impatiente lorsque les enfants tournent autour d’elle; qu’en temps
que Sathya Sali, Il sert les plats a toute la famille, avec tout I’amour
dont une mére est capable, et méme plus, car, dit-11, «Je vous aime
plus que mille méres terrestres»; et qu’en tant que Prema Sai, tous
pourront godter les fruits de ce repas céleste...

Qui suis-le? L’Entité qui persiste au-dela du réve et de 1’état de
veille. Baba

1. Shirdi Baba, avait ’habitude de garder un feu toujours allumé dans le
masjyd — il brille encore aujourd’hui, nourri par I’huile qu’il versait. Il en
retirait 1’huddi, cendre qu’il offrait a ses fidéles lorsqu’ils partaient de Shirdi.
Pour les mémes raisons qu’aujourd’hui, il donne la «Vibhuti» en temps que
Sathya Sai.

v

LE VRAI MIRACLE

Evangile selon St Jean, verset 10-34:

Jésus lui répondit:

«N’est-il pas écrit dans notre loi, J*ai dit, vous étes des Dieux?
».

Depuis le début des temps, le miracle a toujours fasciné I’étre
humain. Le miracle est une chose inexplicable par I’intelligence, la
logique ou la raison, et on le considere donc comme étant surnaturel.

30



Au cours de I’histoire de 1’humanité, nombreux furent ceux qui
accomplirent des miracles, des thaumaturges tels que Cagliostro,
Paracelse, le Compte de St. Germain, jusqu’aux incarnations divines,
telles que Krisna, Rama ou Bouddha et le Christ.

En Orient, ce phénomeéne est considéré comme « normal » et
conséquence d’une certaine élévation spirituelle. On les appelle les
siddhis (ou pouvoirs acquis par la pratique du yoga). En Occident,
cela frappe les esprits comme étant « pure magie » et la réaction la
plus courante est la méfiance et I’incrédulité.

Dans le courant du siécle dernier, de nombreuses disciplines
sont nées, dans le but d’étudier tous ces phénomenes, a I’aide des
méthodes offertes par la science moderne; mais les résultats sont bien
au-dessous de ce que 1’on espérait. Quant aux autorités religieuses,
elles adoptent presque toujours une attitude assez négative, et quand
des faits sont irréfutables, elles les attribuent au diable ou a Dieu,
selon le cas. Dans le cas de Sathya Sai Baba, ce phénomeéne des
miracles prend une telle envergure qu’en Orient comme en Occident
on reste stupéfait devant leur nombre, leur répétition, leur puissance
et leur splendeur.

A commencer par la création de Vibhuti (cendre sacrée)
d’objets de tout genre tels que des bagues, des médailles, des pierres
précieuses, montées sur des métaux nobles, tels que 1’argent, 1’or, ou
le platine, jusqu’aux guérisons de maladies jugées incurables par la
science médicale, telles que le cancer, la paralysie, la cécité, et la
résurrection de personnes décédées plusieurs jours auparavant, et
déja dans un état de décomposition avancé! Enfin, tous les
phénomenes dits miraculeux auxquels se réferent les traditions
humaines de tous les temps, sont maintenant & la portée de
I’observation de tous.

Les intellectuels ont, pour la plupart une attitude de dédain
devant de telles manifestations, prouvant ainsi leur incapacité d’en
saisir le c6té merveilleux. Par contre, quiconque a eu la grace de
pouvoir en bénéficier a eu la possibilité, en plus de la guérison
convoitée, d’¢largir son horizon intérieur. Les chercheurs
scientifiques, eux, quand ils ont assez d’humilité pour bien vouloir
examiner les faits, restent bouche bée et doivent admettre qu’ils se

31



trouvent devant un phénomene qui transcende toutes les lois connues
jusqu’ici.

En Mai 1974, Sathya Sai Baba a Lui-méme expliqué dans un
discours, Dattitude qu’il fallait adopter devant les miracles qu’il
accomplit: « Tous les pouvoirs sont a la portée de Sai.
Malheureusement, bon nombre de personnes « instruites » et qui
s’auto définissent yogins, d’autres encore qui font réellement partie
de cette catégorie et sont souvent trés avancés dans leur pratique, des
chercheurs et des personnes spécialisées dans différents domaines, se
limitent & ne parler que des « miracles » que Je réalise et ne font aucun
effort pour tenter d’évaluer la puissance et la véritable nature du Sai
qu’ils croient voir. C’est une preuve de sottise de ne mentionner que
cet aspect de Ma personnalité. Il n’est pas correct de ne parler par
exemple que de la Vibhuti et des autres choses que Je matérialise. Ne
vous laissez pas influencer par ceux qui ne parlent que des choses
que Je leur ai données, telles que les médailles, les bagues ou autres,
car cela n’a aucune signification profonde. Sachez que si vous
réussissez a gagner Ma grace, c’est comme si vous aviez le monde
entre vos mains. Ne parlez donc pas de Mes miracles, parlez plutdt
de P’amour que vous pouvez recevoir de Ma part pour vous
récompenser de votre conduite».

Il a également expliqué la raison pour laquelle Il agit de la
sorte et le but des miracles: « Les manifestations divines de Sai sont
appelées chamaikuara. Tout fidéle devrait tenter d’en interpréter le
sens et de comprendre leur raison d’étre. Un phénomene de ce genre
attire, et c’est 1a une qualité divine, basée sur la force de 1’atman
(I’ame). Comment utiliser cette qualité? Seulement pour le
samskaara, c¢’est-a-dire dans le but de transformer la nature humaine
en nature divine. Le chamatkaara est donc un instrument propre a
transmuter la nature intrinseque de ’homme, qui est divine, mais
seulement en puissance.

Ce samskaara constitue la base de paropkaara ou service
rendu a autrui sans trace d’ego, et sacrifice de soi-méme, en vue
d’aider les autres membres de la société.

La pratique de paropkaara vous portera naturellement au but
final: sakshatkaara ou « autoréalisation ». Donc, le seul et unique but

32



du miracle est de vous conduire a la réalité ultime. Pour cela, les
quatre étapes sont les suivantes: chamatkaara samskaara paropkara et
sakshatkaara. Vous saurez donc que les miracles ne sont pas une
vulgaire exhibition mais qu’ils sont en fait des manifestations de la
puissance divine, et qu’ils ont un propos non moins divin, qui ne peut
en aucun cas faire de mal a qui ce soit ».

La Vibhuti ou cendre sacrée, qu’ll produit, a également une
profonde signification spirituelle, qu’ll a d’ailleurs expliquée Lui-
méme: « Dans les Upanishads Brihad (I’'un des textes sacrés) la
Vibhuti est le symbole de la prospérité et de la splendeur spirituelle,
et, semblable au talisman, qui contient un secret divin, elle élimine
tout danger, et protege celui qui se pare de cet ornement de pureté.
C’est un message Silencieux qui évoque le détachement des choses
de ce monde et le renoncement, et qui enseigne le tout premier pas
dans le sadhana (discipline spirituelle).

En outre, la Vibhuti n’est pas de nature périssable, ce qui la
rend propre a étre offerte au Seigneur. Les fleurs que 1’on donne en
offrande durant le culte, finiront par se faner, les feuilles secheront,
les fruits deviendront blets et véreux. Seule la Vibhuti reste intacte,
puisqu’elle représente le tout dernier stade des cing éléments de la
création. De plus, nos désirs doivent étre réduits en cendre, et la
Vibhuti symbolise cette victoire. Cette cendre-1a est digne d’étre
offerte au Seigneur.

Elle apparait spontanément dans les maisons de fidéles en
Inde et dans d’autres pays, comme manifestation de Son
omniprésence. Dans les lieux de priére, ou I’on chante la gloire du
Seigneur, elle recouvre les images saintes, en signe de gréace.

Une autre manifestation, d’une importance spirituelle
extraordinaire est la création du fameux lingam, que 1’on pourrait
définir comme « ceuf cosmique », qui se forme dans 1’estomac de Sai
Baba, et qu’ll produisait il y a quelques années encore devant des
foules immenses, durant la nuit de Mahashivaratri (ou la grande nuit
de Shiva). Pour les hindous, cette date est la plus favorable pour la
conquéte du mental, car I’influence de la lune est alors nulle. Shiva-
Rathri se répéte une fois tous les mois, a la nouvelle lune, et
Mahashivaratri une fois par an.

33



Le lingam de forme ellipsoidale est fait de métaux ou de
pierres semi-précieuses, telles que 1’agate, et, dans des cas rares, il
est en cristal. La forme ellipsoidale symbolise 1’acte de la création,
qui n’a ni début ni fin, est bipolaire et nous indique la dualité de cette
création, contrairement a la sphere, qui représente la perfection, ¢’est-
a-dire, I’'un sans le second. Le lingam est la forme de la réalité, et
signifie: “La ou se fondent tous les noms et toutes les formes, et vers
lequel tout ce qui a été créé se précipite pour la consommation
finale”. Tout est résumé dans lingam. Le phénoméne de la création
du lingam semble mystérieux aux yeux de 1’observateur occidental
et fait parfois naitre en lui une réaction de peur, a moins qu’il ne tente
d’¢élever sa propre conscience, il lui est impossible d’en comprendre
le sens profond.

Voila ce qui se passe, ou plutét, ce qui se passait, car, depuis
1977 Sathya Sai Baba a cessé de produire le lingam en public, a cause
des foules que cela engendrait et du danger que représente toujours
I’hystérie des masses.

En présence de dizaines de milliers de fidéles, Sai Baba
célébrait la cérémonie de [D’abisheka, qui consiste en la
matérialisation de Vibhuti a profusion, sortant de la paume de Sa
main, agitée circulairement dans un vase vide tenu a I’envers par 'un
des fidéles (peut-étre est-il inutile d’ajouter que le volume produit
était dix fois celui que pouvait contenir le vase...).

La cendre, donc, finissait par recouvrir entierement la statue
de Son corps précédent, représentant Sai Baba de Shirdi, qu’ll avait
auparavant consacrée en la baignant de lait, selon la tradition, et
ornée d’un bijou matérialisé pour 1’occasion.

Ensuite, Sathya Sai Baba s’adressait a la foule pendant
environ une demi-heure et concluait son discours par un bhajan ou
deux, durant lesquels, généralement, une petite toux nerveuse
semblait pré-annoncer la montée imminente du lingam le long de
I’cesophage.

Puis Il rejetait le lingam qu’ll recueillait d’un geste vif dans
un mouchoir prét a cet effet. Les vibrations étaient terriblement fortes
et la foule, au comble du délire. Il passait ensuite entre les rangs ou
étaient massés des volontaires dont le role, lors des grands festivals

34



religieux est d’empécher d’éventuels désordres, et montrait le lingam
a tous ceux qui avaient eu la chance d’assister a sa « naissance
»,

Puis, Sai Baba remontait sur I’estrade et le posait sur un lit de
fleurs de jasmin, ou il serait adoré toute la nuit, tandis que la foule
entonnait les premiers bhajans qui marquent le début de la longue
nuit de Mahashivaratri. Les chants se poursuivaient jusqu’a I’aube,
heure a laquelle Sathya Sai Baba, qui s’était retiré pour la nuit,
réapparaissait pour s’adresser a nouveau a la foule et la bénir. Chaque
année depuis 1977, la nuit la plus longue de I’année se passe de cette
maniere, mais sans la production du lingam. Auparavant, ce dernier
était placé par Bhagavan dans certains endroits du monde, dans le but
d’y régénérer 1I’atmosphere spirituelle. Il est arrivé également qu’ll
I’offre a I'un de Ses fidéeles, lequel devait I’adorer selon certains rites
bien définis.

Tous ces faits miraculeux n’ont qu’un seul but, celui de

réveiller la Divinité qui est immanente en chaque homme; mais le
plus grand de siddhis (des pouvoirs de Dieu) reste prema, I’amour
supréme envers toute la création, et qui n’a «ni raison, ni saison» dit
Sathya Sai Baba, qui en est un exemple vivant. Cet amour parfait, le
plus grand des siddhis qui soit, et dont tout homme est doté, est le
seul instrument dont Dieu se serve pour créer tout ce qui existe.
« L’étre humain détient la vérité, et c’est pour cela qu’il est inutile
qu’il cherche au dehors ce qui est en lui, miracle des miracles. Ce qui
n’est pas en lui, ne peut en aucun cas étre en dehors, et tout ce qui est
visible a ses yeux, n’est en fait que le pale reflet de la réalité qu’il a
en lui ».

Il a le macrocosme et le microcosme en lui, mais I’homme a
perdu cette vision et il lui faut la reconquérir. Ses yeux sont
incapables devoir le Dieu qui est la cause de ce monde multiforme et
qui ’anime. Dans le soleil qui nous donne la vie-méme et qui en
soustrait tous les jours une fraction; dans les nuages et leur
fantasmagorie neigeuse; dans les gouttes de pluie, dans la lune qui
illumine la nuit; dans les étoiles suspendues au firmament,
composant de merveilleux dessins qui nous font réver.

35



« Votre réalité est I’atman — dit encore Bhagavan — cette
atman est la conscience divine en vous, vague dans ’océan de
Paramatma (I’Ame Supréme) et le seul but de votre existence est de
reconnaitre [’une et I’autre, afin d’établir la relation qui existe entre
elles. Entre la vague et I’océan, Toutes les autres activités sont futiles
et les étres humains les ont en commun avec les animaux. Le
privilege de cette réalisation est le propre de 1’homme ».

Voila comment Il s’adresse & nous avec des mots pleins
d’amour dans ce message qui contient la plus grande vérité de tous
les temps: « Vous en tant que corps, ame et mental, n’étes qu’un réve
et ce que vous étes en réalité est verité, connaissance et béatitude,
sath-chit-ananda. Vous étes le Dieu de cet univers et c’est en vous
qu’ll se realise et se manifeste. Pour conquérir cette individualité
infinie et universelle, vous devez vous évader de la petite prison de
votre individualité actuelle. La dévotion n’a rien a voir avec les
larmes ou avec n’importe quelle autre condition négative. C’est au
contraire avoir la vision de 1’unité partout ou vous posez les yeux.
C’est a I’aide du cceur que vous pouvez parvenir au but final. Suivez-
le donc. »

Un ceeur pur oriente sa recherche au-dela de I’intellect et suit
son inspiration. Le moindre de nos actes provoque une réaction et si
nous semons le bien, c’est le bien que nous récolterons, et
inversement. Le vrai bonheur est en vous et ¢’est encore en vous que
se trouve ’océan du nectar divin. Cherchez-le donc vous-mémes,
essayez de le découvrir! Il est 1a, a deux pas: il n’est autre que vous-
mémes! Ce n’est ni le corps, ni le mental, ni I’intellect, ni le cerveau.
Ce n’est ni le fait de désirer, ni le sujet qui désire, ni I’objet désiré.
Non! Vous étes bien au-dela dc ces simples manifestations. \Vous ne
faites que passer en ce monde, que pouvez-vous donc bien y désirer?

Je vous bénis avec amour...»

Sathya Sai Baba

36



\Y

LA RENAISSANCE SPIRITUELLE

Evangile selon St. Jean, verset 6:
« Il est écrit dans les prophétes: ils seront tous enseignés de
Dieu...»

De nos jours, beaucoup se demandent si Jésus-Christ était un
révolutionnaire. A Son époque, on Le considérait en tous cas comme
un subversif dangereux, si bien qu’on Le mit en prison et qu’ll fut
crucifié.

37



L’ordre constitu¢ craignait que les enseignements de
fraternité, égalité et liberté, interprétés sur un plan purement
temporel, puissent avoir prise sur le peuple, et que cet homme qui
déclarait étre le « Fils de Dieu » représente une menace pour leurs
petits intéréts.

Méme parmi Ses fidéles les plus proches, tres peu comprirent
le sens des paroles et des gestes de Jésus. Lui-méme déclara a Ses
amis qu’ll aurait voulu leur expliquer plus de choses, mais qu’ils
n’auraient pas été en mesure de les comprendre, et que lorsque I’ «
Esprit de Vérité » viendrait, Il les conduirait dans « toute la
Vérité » (St. Jean, 16, 12-13: « J’ai encore beaucoup de choses a vous
dire, mais vous ne pouvez pas le porter maintenant. Quand le
consolateur sera venu, 1I’Esprit de Vérité, 1l vous conduira dans toute
la vérité. »

Aprés Sa mort, Son message franchit les frontiéres de Son
pays et se propagea dans le monde entier. Les gens se laissérent
fasciner par Ses paroles d’amour et fixérent au fond de leur cceur la
lumiére qui émanait de cet étre divin, la maintenant longtemps
vivante. Au cours des siecles qui suivirent, cette flamme intérieure
diminua et finit presque par s’éteindre complétement, mais la
prophétie de Jésus s’est avérée, car I’Esprit de Vérité est venu pour
sauver le monde et guider les hommes de bonne volonté.

La tache gigantesque qu’assume 1’avathar de cette ere est la
restauration du Sanathana Dharma 1’Antique Loi Morale —
immortelle et une avec le Créateur. Le Sanathana Dharma semble
parfois disparaitre totalement, mais c’est pour régner plus magnifique
sur le monde lorsque Dieu le décide. Tout comme le soleil, il disparait
a I’horizon pour surgir a nouveau, plus splendide encore, lorsque
pointe I’aube de la sagesse. Le dharma est immuable et immortel et
toutes les créatures, toutes les communautés, tous les peuples, et
toutes les nations ont un certain code de conduite a respecter, grace
auquel chacun trouve sa raison d’étre.

« Le premier pas a effectuer, pour garantir la paix et
I’harmonie, est que chacun suive le code de conduite établi par sa
propre religion... ».

38



« Le dharma protége celui qui le respecte et détruit ceux qui
veulent I’éliminer... ».

« Le dharma n’est pas seulement un concept métaphysique,
mais bien une force morale puissante que 1’on ne peut ignorer.
«Quiconque déviera du chemin « dharmique » devra le payer un jour
ou I’autre...».

L’animalité représente le dharma de 1’animal et 1’humanité,
représente celui des hommes. Chaque catégorie doit respecter le sien.

En 1974 Sathya Sai Baba adressa cette prophétie aux étudiants
et aux professeurs, pendant une conférence sur 1’éducation: « Il
suffirait que I’homme se comporte comme un étre humain et non
comme un étre démoniaque. L’inhumanité des hommes entre eux
trouble 1’ordre cosmique et se manifeste sous forme de catastrophes
naturelles, tels que les tremblements de terre. Si 1’on ne fait rien pour
changer cette situation qui opprime la sociéte actuelle, le futur de nos
enfants risque d’étre gravement compromis ».

L’éveil des consciences a la Divinité représente la plus grande
des révolutions qui soit, et Sai Baba nous I’illustre en ces termes: «
Des millions d’années d’efforts accomplis en vue du progres, ont
produit la société actuelle. Des milliers de chercheurs et de sages de
tous les pays ont enseigné a ’homme la fagon de mettre a nu la Vérité
qui git sous le panorama de la création, d’adorer le Créateur et de
pratiquer I’humilité, I’équanimité, de rendre service a autrui, pour
que 1’étincelle divine qui est dans son cceur puisse se manifester dans
toute sa gloire. Mais I’homme n’a fait qu’entrainer la société au bord
de la destruction totale. »

I s’est servi de son intelligence pour polluer les terres ou il
vit, ’air qu’il respire, et I’eau qui est la source méme de son
existence. Il a transformé son mental, qui devrait étre un instrument
de libération, en gedlier de la prison qu’il s’est créée, Il a appliqué
certaines méthodes d’éducation, certaines lois, des systémes
politiques, des pratiques commerciales et des reésultats scientifiques
pour batir une prison faite de préjuges, des credos politiques et
religieux, de nationalisme etc. Le monde rapetisse au fur et & mesure
que les moyens de communication se multiplient sans pour autant
combler le gouffre intérieur qui sépare les hommes entre eux.

39



L’homme ne vivra vraiment que lorsqu’il aura le sentiment de n’étre
qu’un avec son prochain.

Une révolution est en marche, qui n’a rien a voir avec- la
politique, I’économie, la science ou la technologie et qui est bien plus
puissante et profonde qu’aucune révolution jamais faite auparavant,
et c’est la révolution spirituelle. Son réle est d’éclaircir la vision
intérieure de I’homme, de facon a ce qu’il puisse connaitre sa réalité
atmique. L impact de ce mouvement touchera et enrichira toutes les
communautés humaines et fera de I’humanité un fleuve de sadhakas
(aspirants spirituels) se dirigeant doucement vers 1’océan infini de la
Divinité.

L’Inde a enseigné au monde, des si¢cles durant, des idéaux
d’unité, de tolérance et de paix, et une fois de plus elle doit assumer
ce role -dans la révolution actuelle.

Cette révolution spirituelle a I’amour pour fin et pour moyen
et elle déclenchera le ressort de I’amour de par le monde, dans le
domaine de I’éducation, de la moralité, de la loi, de 1a politique, du
commerce et de la science.

Elle inspirera a I’homme une attitude altruiste et le poussera a
rendre service a son prochain, révélant ainsi la fraternité des hommes
et la paternité de Dieu. Chacun, indépendamment de I’endroit ou il
vit, de sa position sociale ou de sa foi peut prendre part a cette
révolution et devenir un instrument propre a libérer I’humanité de
I’ignorance dans laquelle elle est plongée.

Chacun devrait accomplir la tache qui lui incombe avec un
sens profond des responsabilités et avec le meilleur de lui-méme. I
devrait exister une coordination parfaite entre ce que I’on pense, dit
et fait.

Le travail est la plus grande des offrandes que I’on puisse faire
a la Divinité. J’encourage donc vivement les jeunes a se rendre utiles
a lacommunauté. Travailler dur et rendre service a autrui sans aucune
trace d’égoisme, sont les attitudes a adopter si 1’on désire que le pays
soit uni, fort et prospere. Je demande a chacun de remplir de sa joie,
le monde autour de lui. Le service rendu a la communauté humaine
est la meilleure des offrandes que 1’on puisse faire au Seigneur
Supréme».

40



Le progres technique est une de caractéristiques de notre
époque. Les moyens de communication entre les peuples se sont
perfectionnés a un tel point qu’il suffit de quelques secondes pour
faire parvenir une nouvelle a ’autre bout de la terre. L humanité
entiére connait ’heure a laquelle le Président des Etats-Unis a pris
son déjeuner ou connait la température du Président Soviétique, mais
ignore totalement que depuis cinquante ans il existe sur la terre un
étre divin en mesure de guérir tous le maux dont I’humanité est
affligee.

Sathya Sai Baba a dit Lui-méme que Son ceuvre serait lente,
mais saillante et durable. Bien sir, Il pourrait utiliser les mass média
actuelles, mais cela ne donnerait pas le méme résultat, car il s’agit la
d’un rapport « coeur a cceur » qui e passe parfaitement de la radio ou
de la télévision!

Les fideles de Sai Baba se comptent par millions en Inde, mais
les fideles du Seigneur, — peu importe le nom et la forme qu’ils ont
pu choisir pour exprimer leur amour envers Lui — sont nombreux de
par le monde. Sathya Sai Baba est venu pour tous, sans exception,
parce que: «Le monde est Ma maison, Je nettoie tout d’abord Ma
chambre qui est I’inde, aprés quoi Je passerai aux autres pieces».

L’Inde, ce merveilleux pays, a su préserver pendant des
millénaires sa culture et sa civilisation de "usure des siécles; alors
que dans les autres pays, cultures et civilisations apparaissaient et
disparaissaient comme des nuages dans le ciel. Elle est aujourd’hui
encore le théatre d’une renaissance spirituelle.

Tout le peuple indien est porté a reconnaitre I’atma dans

chaque créature vivante et jamais un indien ne fera couler le sang de
ses fréres pour gagner la suprématie de son propre credo religieux.
« Il 'y a un fait — dit Sathya Sai Baba — dont chacun devrait se
souvenir, et c’est le suivant: peut-étre les indiens ont-ils de
I’attachement envers leurs corps physique et prennent-ils un certain
goQt & maintenir parfois un standard de vie élevé mais il ne leur
viendrait pas a I’idée de couper la gorge de leur prochain. L’indien
fanatique religieux préférera plutdét s’immoler sur le blcher en
alimentant les flammes de son propre corps, que de brdler vif
quiconque n’accepte ou ne révere pas sa religion».

41



Beaucoup de gens critiquent le peuple indien, et leur premiere
réaction des qu’ils mettent les pieds en Inde, est de critiquer sa misere
et sa pauvreté. Ces personnes n’ont pas la vision de I’'unité qui devrait
constituer la base des rapports entre tous les peuples. Le professeur
Gokak, un éminent poete indien, écrit: « Jusqu’au 16éme siécle,
I’Orient et 1’Occident était au méme niveau de richesse matérielle;
mais, alors que 1’Occident acquérait de nouvelles notions du monde
physique a travers une science bourgeonnante, 1’Inde refusait de
suivre cet exemple qui allait a ’encontre de sa culture spirituelley.
Elle fut ainsi exposée a étre privée de toutes ses ressources naturelles
et devint la proie d’occidentaux sans scrupules, les mémes qui,
aujourd’hui s’étonnent de tant de miséres matérielles.

L’homme est le maitre des sciences et de la technologie, mais
il est devenu I’esclave de Mammon. Il croit étre un géant de 1’ére
atomique et ne réalise pas qu’il est un nain dans le domaine moral.

Cet énorme progrés technologique n’a contribué qu’au
confort du corps et a la création d’armes toujours plus puissantes et
raffinées, dans le seul but de détruire.

L’¢ére des ordinateurs permet a I’homme de gagner du temps,
temps qu’il utilise en loisirs destructeurs pour le corps et pour 1’esprit.
L’homme a débarqué sur la lune, mais il ignore encore les motifs qui
I’ont poussé a le faire. Il dépense des millions de dollars pour la
fameuse conquéte de 1’espace, alors que, sans dépenser un seul sou,
il serait a méme de conquérir son propre espace intérieur, acquérant
ainsi la paix et la joie, sans compter le bénéfice matériel qu’en
retireraient tant de nations souffrantes.

Depuis des millénaires, I’Inde a toujours été le témoin
d’Incarnations Divines: «L’inde est une mine spirituelle — dit Sathya
Sai Baba — vers laquelle les spécialistes et les ingénieurs du monde
entier se tournent de fagon a extraire la matiére premiére, pour la
distribuer ensuite sous forme de connaissance aux différents pays du
monde».

C’est ici que prend forme ce vaste dessein qui est au-dela de la
compréhension du monde, en tant qu’ceuvre divine, et qui comprend
la réforme de I’humanité toute entiere, en 1’espace d’une vie
humaine. Qui ne pourra jamais pousser I’humanité a faire un pas

42



ultérieur sur le chemin de I’évolution, sinon le pouvoir divin qui
contr6le évenements et circonstances?

A I’heure actuelle, Sathya Sai Baba s’occupe de réformer tout

le systéeme d’éducation indien. En Inde comme dans la plupart des
pays, l’instruction est devenue un simple moyen, pour les jeunes,
d’obtenir des diplomes et des emplois, et de se garantir une certaine
sécurité économique. L’instruction est ainsi dévaluée et 1’individu,
réduit a 1’état de robot. Par contre, comme le souligne Bhagavan,
«elle devrait servir uniquement a former le caractére des jeunes
générations, car un bon caracteére est la seule chose qui puisse garantir
un bon citoyen et donc une bonne nation». Le systéme éducatif d’un
pays est la banque sur laquelle la nation pourra tirer des cheques, a
chaque fois que le besoin de travailleurs habiles et consciencieux s’en
fera sentir. En cas de banqueroute, cela sera un véritable désastre
national, mais si le systeme actuel est révisé et reconstruit, la
génération suivante sera certaine d’avoir de bons leaders, et ce qui
est non moins essentiel, de bons citoyens.
«Il existe deux types de connaissance que 1’homme devrait
approfondir. La premiere est la connaissance du monde, qui lui sert
a se procurer de quoi vivre, et ensuite celle de Dieu, qui en réalité est
le seul but de son existence».

Au cours de ces dernieres années, des colléges, des écoles et
des universités ont pris pied, s’inspirant de ces deux principes. Des
centaines de milliers d’enfants et d’adolescents les fréquentent, et
Puttaparthi, du petit village qu’il était, est devenu une véritable cité
universitaire. Sai Baba dit que les €léves de Ses institutions
deviendront les leaders de I’Inde dans un futur proche. Ils seront les
exemples vivants de Son message d’amour qui s’est déja propagé en
dehors de 1’Inde, et alimentera toutes les sources d’amour
momentanément desséchées, comme le fleuve qui gonfle au fur et a
mesure qu’il accueille les eaux des divers affluents et qu’il porte
ensuite jusqu’a I’océan infini de la béatitude.

« Il n’est pas nécessaire de réformer tout un peuple, car il
suffit de transformer la conscience de deux pour cent des membres
de la société pour assurer la justice, le bonheur et la paix au reste de
la communauté. Ces deux pour cent sont représentés par les individus

43



qui-détiennent le pouvoir et ’autorité dans le domaine de 1’éducation,
de ’administration, du commerce et de I’industrie, et qui influencent
moralement et d’une fagon naturelle les autres partenaires sociaux. Il
faut éduquer ces responsables et leur indiquer la facon la meilleure
d’utiliser leur position en vue du bien général.

La construction ne sera solide que si elle a pour fondation des
principes tels que ceux de dharina (la vertu) sathya (la vérité) prema
(’amour) et shanti (la paix) qui sont les quatre piliers de la loi morale
»,

C’est sur de telles bases que le futur du monde doit s’édifier.
L’avatar nous assure du succes final, nous encourageant a avoir plus
de foi, et nous disant d’ceuvrer dans ce but.

Rien ni personne ne pourra arréter ou méme retarder le cours
des événements qui se préparent, car telle est la VVolonté Divine.
Une nouvelle société, un nouvel édifice basé sur les quatre piliers de
sathya (vérité) dharma (la loi morale) prema (I’amour parfait) et
shanti (la paix supréme) est en train de surgir, selon la promesse du
Seigneur. Ces quatre piliers sont interdépendants. La base de la
création est Brahman, seule et unique entité, pure énergie qui pénétre
tout ce qui existe. Toute la perfection visible a nos yeux, le
mouvement des €toiles et des planétes, tout est gouverné par 1’énergie
divine qui est la cause et la raison d’étre de la création. Voila sathya,
la vérité. Comment construire quelque chose qui ne s’appuie pas sur
le vrai? La nouvelle société devra reconnaitre cette vérité comme
principe inspirateur de tous ses actes. -

L’immobilité est la principale caractéristique de la montagne.
La graine semée devient vite arbuste, puis arbre et finit par donner
des fruits; c’est 1a sa caractéristique. Quant a I’animal, il se déplace
d’un endroit a un autre, et comme la plante, il nait, grandit et meurt.
Le mouvement est également un trait commun a I’animal et a 1’étre
humain, mais ce dernier est doté de I’intelligence, qui lui permet de
partir en quéte de sathya (la vérité). Le lila, le grand jeu divin qu’est
la création, posséde des régles bien précises et ’homme, 1’animal, la
plante et le minéral doivent s’y soumettre pour que la paix, la
prospérité et le bonheur puissent régner. Cet ensemble de lois et de
regles représentent le dharma. Une conduite dharmique porte

44



naturellement a la Divinité. Il ne s’agit pas seulement de suivre les
dix commandements, mais surtout de reconnaitre 1’unité de toute la
création et d’agir en ayant conscience que tout est Dieu, et que rien
n’existe en dehors de Lui. C’est cette loi éternelle, le sanathana
dharma que 1’avathar de notre

ére est venu rétablir. Voici la définition qu’en donne Sathya Sai Baba
Lui-méme dans Son: dharma vahini page 1, premier chapitre: «
L’homme doit se consacrer au dharma. Si sa vie n’est pas en accord
avec le dharma jamais il ne pourra gagner la grace du Seigneur ni
obtenir la paix supréme, Prashanti. Le dharma est la base d’une
humanité prospere et quand il n’est pas respecté, le monde est envahi
de peur et d’angoisse et les guerres éclatent. Quand sa splendeur
n’illumine plus les relations entre les hommes, le monde est plongé
dans les ténébres ».

L’homme doit élargir le cercle restreint de ses affections telles
que celles qu’il a envers sa famille, ses parents, ses amis, etc., jusqu’a
comprendre la création et I’humanité toute enticre. Cet amour
universel prema, doit constituer la base des relations entre les
peuples. Dans un message qu’il donne aux fideles occidentaux,
Bhagavan dit: «Le message de la paternité de Dieu et de la fraternité
entre les hommes, que Jésus-Christ a proclamé il y a deux mille ans,
doit devenir une foi vivante afin d’obtenir la paix intérieure et I’unité
du genre humain. Les sages de I’antiquité et les chercheurs spirituels
ont affirmé que ’unité est a la base de toute la création, et qu’elle se
manifeste a travers un amour transcendant qui embrasse tous les étres
sans distinction entre les communauteés, les credos et les langages ».

Malheureusement, de nos jours, cet amour a pratiqguement
disparu. L’amour entaché d’égoisme et I’amour physique n’ont rien
a voir avec prema et sont les germes qui infectent et font proliférer la
peste qui ronge I’humanité. L’amour divin est pureté, puissance,
paix, gloire et harmonie. Bhagavan dit encore: «Avec prema nait la
foi, avec la foi nait la connaissance et avec elle la dévotion qui nous
aide a atteindre Dieu». Comment cultiver prema? Il nous indique Lui-
méme deux méthodes, dans Son prema vahini: — « Considérez
toujours les défauts de votre prochain, aussi importants qu’ils soient,
comme mineurs et négligeables, mais considérez les votres, aussi

45



petits qu’ils soient, comme importants, et soyez tristes et plein de
repentir. VVous éviterez ainsi de laisser grandir en vous des défauts
majeurs, et finirez par ressentir plus de fraternité et de tolérance
envers votre prochain.

— Souvenez-vous toujours, quoi que vous fassiez, que le
Seigneur est omniprésent qu’ll voit et entend tout, qu’ll sait tout.
Dites toujours la vérité et discernez entre ce qui est éternel et ce qui
est éphémeére en ce monde, Quoi que vous fassiez, discernez entre le
bien et le mal et ne faites que le bien. Comportez-vous a chaque
instant en ayant conscience de I’omniprésence divine. Le corps est le
temple dans lequel réside I’individu, et I’individu est une étincelle de
la Divinité. Tout ce qui arrive dans ce temple regarde 1’individu, et
de la méme maniére, le monde est le corps du Seigneur: tout ce qui
s’y passe, tant le bien que le mal, Le regarde. En vous basant sur la
relation évidente qui existe entre I’individu et son corps, vous devez
tenter de découvrir la verité sur celle qui existe entre le Seigneur et
le monde ».

Seme sur le terrain fertile de sathya — la vérité —, suis le
dharma — le droit chemin — aime ton prochain comme toi-méme
— prema — et tu obtiendras shanti — la paix supréme —.

Quand Ponce Pilate demanda a Jésus-Christ: « Dis-moi ce
qu’est la vérité? » 1l se tint coi... Nous ne pourrons entendre la voix
du Seigneur, que si les agitations mentales cessent et que la paix et le
silence descendent en nous. Prema porte a shanti, la paix supréme est
basée sur sathya, la vérité, et cette derniére est le dharma de tous.

46



Nous avons tous quatre meres: la mere terrestre, la mere
patrie, la mére nature, et la mére divine.

Baba.

Vi

LA REGLE D’OR

Evangile selon St. Jean 10, 30:
« Moi et le pere nous sommes un... ».

Tout comme la graine enfouie dans la terre devient une jeune
pousse, puis un arbre vigoureux produisant des centaines de fruits,
qui contiennent tous la méme graine, de laquelle ils proviennent,
ainsi, chaque homme a en lui, prét a s’épanouir, le germe du principe
divin qui I’a engendré.

« Voyez-vous en Moi, car Je Me vois en vous. VVous étes Ma
Vie, Mon Souffle, Mon Ame. VVous étes toutes Mes Formes, et quand
Je vous aime, c¢’est Moi que J’aime. Et lorsque vous vous aimez, c’est
Moi que vous aimez. Je Me suis séparé de Moi-méme pour pouvoir
étre Moi-méme, c’est-a-dire prema et ananda swarupu —
I’Incarnation de I’amour et de la béatitude. Mais comment aurais-Je

47



pu donner prema et ananda et a qui? Voila la raison qui M’a poussé
a Me séparer de Moi-méme et a devenir tout cet univers». -

L’avathar nous illustre le secret de la création a travers ces
paroles pleines d’amour et de simplicité: mi par Son amour infini, le
Seigneur crée 1’objet de Son amour. Sa volonté se manifeste comme
pur acte d’amour, sous forme de I'univers.

« Au commencement était la parole, et la parole était avec
Dieu, et la parole était Dieu... Toutes choses ont été faites par elle...»
(St. Jean 1, 1-3).

Pour la métaphysique hindoue, la parole aum (se prononce «
om », et correspond a 1’ « amen » des chrétiens) est le Verbe incarné
dans tout 1’univers manifesté. Toutes les vibrations et tous les sons
qui existent se résument dans cette syllabe. Le « a» prend son origine
au niveau du nombiril, le « u » vibre au-dessus de la langue et le « m
» finit sur les levres. C’est la parole de Dieu, Son sankalpa (Volonté
primordiale) qui soutient I’'univers entier. Pour la science, la matiére
est vibration et des physiciens de grand renom se sont étonnés de la
concordance entre les concepts millénaires de la métaphysique
hindoue et les plus récentes théories physiques.

Comme le dit Krisna dans la Bhagavad-Gita: « Le fleuve du
karma (action créatrice) continuera a couler, alimenté par Ma
volonté, et ne se dessechera pas tant que Je ne 1’aurai pas décidé...».
Le besoin primordial du Seigneur nait en tant que désir, il est création
et représente le tout premier acte ou karma. Le karma est la loi qui
soutient les trois principes de création, de préservation et de
destruction des étres. «Tous les mouvements — dit Krishna — toutes
les activités, toutes les agitations sont des conséquences du karma
originel.

L’univers n’a pas de réalit¢ de base autre que celle de
Brahman (Brahman vient de la racine sanscrite Brh et signifie vaste,
immense, et indique la Divinité). L’univers apparait comme
I’émanation de Brahman et, aprés qu’on en ait fait I’expérience, il se
désintegre. Ces trois phases ne sont que des projections sur
I’immuable réalité qu’est Brahman.

Des siécles des recherches n’ont pas pu révéler le mystere de
I’origine du cosmos. La cause de cet univers n’est pas dans le cosmos

48



lui-méme, sinon on 1’aurait déja découvert... Son degré de réalité peut
étre mis en lumiére par cet exemple: vous trouvez une corde sur le
chemin, au crépuscule, et vous prenez peur, car vous étes persuadés
que c’est un serpent. Lorsqu’il fait enfin jour, il disparait et vous
réalisez qu’il n’y a jamais eu de serpent. C’était une illusion, maya.
De la méme maniere le monde phénoménal semble réel a I’homme
qui vit dans les tén¢bres de I’ignorance, en maya.

Maya — dit le Seigneur Krisna — est faite de la méme
substance que Moi et il est erroné de dire qu’elle est séparée de Moi.
C’est Ma création et elle est sous Mon controle total» (St. Jean « ...et
la parole était avec Dieu et la parole était Dieu..»).

« Maya est un attribut du mental qui t’empéche de voir Dieu
et t’incite a donner de I’importance a la multiplicité des noms et des
formes. Elle cache et révéle en méme temps: elle cache la corde et la
fait paraitre un serpent qui redevient corde des que point 1’aube. Mais
I’univers lui, ne disparait pas de la méme maniére et son existence ne
peut étre définie par le méme processus de pensée. C’est un
phénomeéne unique en lui-méme et que 1’on ne peut comparer a aucun
autre. On ne peut I’écarter comme étant purement « irréel » ni
I’accepter comme étant pleinement « réel ». Il est sathasath et non
asath c’est-a-dire qu’il est « réel-non réel » et non pas « irréel ». Etant
donné qu’il a une certaine durée, il est « réel » mais étant donné qu’il
ne dure pas éternellement, il est « irréel », car on ne peut dire qu’une
chose posseéde la réalité que si elle n’est pas susceptible de se
transformer en une chose différente. Donc, si on analyse le monde
phénoménal au niveau temporel — pratique relatif, I’univers reste bien
I’univers. Mais il n’a qu’une réalité relative, car la vérité absolue
possede une seule et unique caractéristique, tandis que 1’univers lui,
présente des manifestations changeantes dont on peut faire
I’expérience a travers I’espace, le temps, la causalité.

Lorsque 1’on pergoit la plus haute vérité, 'univers apparait
comme n’¢étant que le reflet, I’apparence, et donc distinct de Brahman
qui en est la base, puisque jagath (1I’univers) est projeté par le mental
sur la vérité absolue qu’est Brahman. On doit le traiter comme un
phénomene brahmique et arriver a la conclusion que:  « Sarvam
Khavidam Brahman... » «Tout ceci est en fait Brahman...»

49



« En réalité, Brahman et maya sont intimement liés et lorsque
phénomene de maya. Maya n’est pas fondamentalement vraie, elle
est ce que I’on pergoit par le jeu de 1’apparence — elle est pseudo-
connaissance ou mit hyajnana -r- Mithya disparaitra dés le moment
ou I’on niera le reflet, et saisira enfin la vérité.

Donc, il est erroné de dire que maya est valable, ou qu’elle est
complétement sans valeur. L’univers, en fait, apparait simplement
selon le point de vue et I’angle de vision de I’observateur et n’a pas
d’existence propre, sinon celle, apparente, que peut lui préter le
mental de celui qui I’observe et en fait I’expérience.

C’est une projection mentale qui ne peut en aucun cas affecter

la réalité de base qu’est Brahman. Brahman est le support de cette
projection et Celui qui la soutient tout le temps qu’elle durey.
Ici Sai Baba donne souvent I’exemple de I’écran qui n’est pas affecté
par les images qui défilent, bien que son existence soit indispensable
a celle des images projetées. « La cause et ’effet ne peuvent avoir
aucun effet sur Brahman. L’effet est maya et il est soumis a des
changements inévitables ».

« Brahman est la supréme et unique vérité qui a assumé la
multiple apparence de cette création. La perception et la fausse
interprétation de cette création est maya. Lorsque 1’on pergoit
Brahman, comme étant maya, Il devient alors la cause du Jagarh
(univers). Il est dans 1’univers, se manifeste comme univers. On dit
que Brahman est la cause du jagath mais que maya est I’influence qui
le suggere. Brahman est au-dela de la cause et de ’effet.

On peut aussi concevoir le jagath comme étant un tableau dont
la toile serait Brahman, les couleurs le jagath, apparence immanente
sur la toile, et les silhouettes humaines, les points sombres.

Le jiva (I’individu qui se sent séparé du Tout) fait I’expérience
du chagrin et du plaisir en se laissant entrainer dans le jagath.
L’individu est I’objet vu par le sujet atman (I’ame). Brahman est la
vérité, jagath est la piece de théatre, la pantomine, le jeu. C’est la
manifestation de la volonté latente qui est en Brahman. Lorsque
I’individu prend conscience de cette volonté supérieure qui anime le
spectacle, il atteint la libération, but de toute vie humaine».

50



L’avathar vient en ce monde comme la lumiére qui dissipe les
ténébres et nous indique le chemin a suivre. Il insiste en nous disant
de ne pas nous attacher a ce réve qu’est le monde, mais plutét a Celui
qui a créé ce royaume des réves. Quelles joies durables peut donc
bien nous procurer un tel attachement aux choses de ce monde? Tout
y est éphémere et il faut apprendre a I’observer avec détachement, en
ayant toujours a I’esprit sa véritable nature qui est maya.

« Soyez dans le monde, mais pas du monde... » nous dit
Sathya Sai Baba « Soyez comme la fleur de lotus qui prend racine et
vit dans la boue, mais dont la corolle se dresse au-dessus de 1’eau et
reste toujours immaculée ». De quoi peut bien naitre le désir, s’il
n’existe que 1’unité en tout?

Les désirs font également partie de I’illusion. IlIs nous
éloignent de la source de vie et nous précipitent au fond du samsara,
cet océan des changements perpétuels.

« Aime ton prochain comme toi-méme... ». Voila la plus haute
doctrine de I’amour: se reconnaitre dans I’autre, réalisant qu’il n’est
autre que soi-méme mais sous un nom et une forme différente. Le
servir en sachant que c’est a soi-méme que 1’on rend service est la
meilleure facon d’adorer Dieu. Il n’existe pas de discipline spirituelle
plus élevée.

Le mot « religion » vient du verbe latin religare ¢’est-a-dire «
lier a nouveau »...I’homme a Dieu. C’est en fait le seul et unique but
de toutes les religions existantes.

Sathya Sai Baba nous dit encore: « Commence ta journée par
I’amour. Vis-la avec amour et termine-la avec amour. Voila le
chemin qui mene a Dieu ».

L’amour est le chemin royal, et c’est pour cela qu’ll nous dit:
I1 existe une seule religion, la religion de I’amour
— Il existe une seule caste, la caste de I’humanité
— Il existe un seul langage, le langage du cceur
— Il existe un seul Dieu, Il est omniprésent».

C’est 1a un véritable hymne a 1’unité qui est la « régle d’or »
que tous devraient saisir et tenter de mettre en pratique, car c’est la
seule chose qui puisse donner sa raison d’étre a la vie humaine.

51



Lorsque I’on demande a un enfant occidental ou se trouve le
Seigneur, il pointe son petit doigt vers le ciel. Mais si on le demande
a un enfant indien, il indigue son cceur. Nous voyons ici la différence
entre deux systémes de pensée qui sont apparemment opposés, mai
qui admettent tous deux I’existence de Dieu.

La premicre est ce que I’on appelle la philosophie du dualisme
— dwaita — qui reconnait trois entités distinctes, I’homme, Dicu et
I’univers, chacune étant séparées de 1’autre.

La seconde appartient a la philosophie du monisme qualifié
Visishta-adwaita qui reconnait 1’existence de ces trois mémes entités,
mais I’homme et I’univers sont interpénétrés par 1’¢lément divin. Et
le troisieme, la philosophie du monisme pur adwaita admet 1’unité
entre les trois éléments précédents, en soutenant qu’il n’existe aucune
différence entre 1’un et I’autre et que tout est Brahman.

Voila la vérité a laquelle tous doivent arriver un jour ou
I’autre. Il ne s’agit pas de conceptions contradictoires, mais de
différents stades de conscience, de vérités partielles vers la vérité
absolue. « L’individu progresse avec la méme vitesse et régularité
que le fait la communauté. C’est ainsi que nous passons de 1’enfance
a 1’adolescence, de 1’adolescence a 1’age mir, de I’age mir a la
vieillesse, tout cela de facon imperceptible et inexorable, et nous
réalisons que flous avons atteint un certain stade au moment ou nous
le traversons.

Il en est de méme en ce qui concerne les trois stades de la
recherche philosophique. Chaque état est caché par le précédent et
nait de I’expérience vécue au stade précédent ».

Tous les systémes de pensée sont compris dans ces trois-Ia, et
les philosophes occidentaux, de Kant & Spencer ne se sont arrétés que
sur quelques facettes de chacune d’entre elles. « Je suis dans la
lumiere, la lumiére est en Moi, Je suis la lumiére » sont les trois
marches a gravir avant d’atteindre 1’illumination.

Dans la vie spirituelle, la connaissance livresque n’a rien a
voir avec la véritable connaissance dont on doit faire 1’expérience.
Sai Baba dit: « Un ceeur pur oriente sa recherche au-dela de I’intellect
et se laisse guider par I’inspiration. La religion est expérience directe,
et ce secret doit étre imprimé au fond du ceeur de chaque étre humain.

52



On doit faire 1’expérience des principes religieux, pour pouvoir
établir leur validité.

Se limiter a écouter et a répéter quelques bribes de discours
recueillis ¢a 1a, est complétement inutile. En supposant que votre
intellect approuve certains exposes, cela ne vous ménera pas loin, car
leur but est en réalité la transformation de votre étre tout entier».

Le sadhana ou discipline spirituelle sert a purifier le mental et le
ceeur, de fagon & nous rendre aptes a recevoir la grace du Seigneur
qui n’est autre que notre Moi Supérieur.

A 1’époque ou nous vivons, le chemin le plus rapide et le plus
simple, nous dit encore Sathya Sai Baba est namasmarana c’est-a-
dire la répétition continue de 1I’'un des Noms du Seigneur, en
visualisant la forme et les attributs qui sont propres a ce nom, ainsi
que la seva ou service rendu a autrui et accompli dans un esprit de
sacrifice total, sans attendre d’autre récompense que la joie ressentie,
récompense en soi.

Un jour ou I’autre, tous emprunteront ce chemin que les saints
de tous les pays ont parcouru. Chacun d’entre nous est doté de tout
ce qu’il faut pour accomplir ce voyage vers la source, et méme si
certains ont le sentiment que ce qui leur arrive est injuste et que le
destin est “avare” avec eux, ils ne doivent pas oublier que la Grace
de Dieu est a la portée de tous, toujours préte a effacer nos dettes
karmiques, c’est-a-dire le résultat de nos actions passées, et qu’il n’y
a pas de circonstances ou d’événements qu’elle ne peut changer.

« Gagnez Ma gréace, et cela sera comme si vous aviez le
monde entre vos mains ». La grace est a la portée de tous ceux qui la
désirent, elle est semblable au soleil dont les rayons tombent sur tous,
indifféremment, et les réchauffent. On ne peut accuser le soleil de
nous laisser dans le froid et I’obscurité, car il dépend de nous d’ouvrir
la fenétre pour bénéficier de la lumiere et de la chaleur qu’il nous
offre.

Sathya Sai Baba n’est pas venu, pour créer une nouvelle
religion, mais pour renforcer les antiques vérités exposées dans les
textes sacrés de toutes les religions, et Il dit: « Un chrétien doit
devenir un meilleur chrétien, un musulman un meilleur musulman,
un hindou un meilleur hindou ». Et encore: « Lorsque chaque religion

53



fait le projet d’étendre son influence, elle doit obligatoirement avoir
recours au dénigrement des autres, pour proéner sa propre excellence.

C’est ainsi que la pompe et la publicité finissent par devenir
plus importantes que la foi et la mise en pratique des principes établis.
Mais ce que désire Sai, c’est que les fervents de chacune d’entre elles
cultivent la foi dans sa propre excellence et en réalise la validité a
travers une pratique intense. Voila la religion de Sai, une religion qui
nourrit et entretient toutes les autres, tout en soulignant la grandeur
qu’elles ont en commun. Adoptez donc cette religion avec confiance
et joie ».

Méditez sur la vérité, et vous découvrirez que vous n’étes
qu’une bulle a la surface de I’océan...

Baba.

54



Vil

EXPERIENCES

J’ai connu Sai Baba il y environ neuf ans. J’ai clairement a
I’esprit le souvenir de cet événement qui marqua un tournant décisif
dans notre vie et il m’est facile de 1I’évoquer.

Je suis né en 1936 a Milan, ou j’ai vécu pendant presque 40
ans. Ma vie se fondait sur une vision purement matérielle de
I’existence et du monde, et je n’avais aucun Dieu a remercier ou a
adorer. Peut-étre avais-je 1’idée de renvoyer a un lointain futur, la
possibilit¢ d’une vie spirituelle, ou tout au moins, d’un
rapprochement, pendant la vieillesse, des valeurs métaphysiques de
I’existence. Comme si I’on pouvait décider combien de temps rester
sur la terre!

Mais une malédiction inattendue changea completement notre
vie... Andréa vint au monde, le 29Juin 1973. C’était un bel enfant
blond qui, a six mois fut pris de convulsions cérébrales et devint
handicapé. Son corps se développait normalement alors que son
cerveau restait comme celui d’un bébé de six mois.

Nous commencames tout-de-suite a chercher un reméde
contre cette maladie inexorable qui semblait irréversible. Une a une,
toutes les portes de la médicine officielle se fermérent devant nous.
Nous nous tournames vers le domaine obscur et encore inexploré,
équivoque et sinistre des guérisseurs et des mages modernes qui
pullulent aujourd’hui en Occident et que je considére comme de
dangereuses manifestations de 1’ego, faisant encore plus de mal a
ceux qui s’y livrent qu’a ceux qui s’y soumettent.

Nous allames aux Philippines pour y rencontrer les célébres
faithhealers et 13, nous vimes des choses stupéfiantes, telles que des
opérations a mains nues, ¢’est-a-dire, sans instruments autres que les
doigts, ou I’on trouvait toute la panoplie impressionnante d’une

55



opération chirurgicale authentique: sang, morceaux de chair, odeur
de putréfaction etc. Mais rien n’y fit et la santé d’Andréa ne
s’améliora pas.

Les guérisseurs.

Nous rentrames chez nous décus, nous demandant pourquoi
nous ne trouvions pas de remede a cette maudite maladie. Nous
commencames a prier de toutes nos forces.

Nous rencontrames quelques temps apres, un ami
parapsychologue qui nous parla de Sathya Sai Baba. Curieux, nous
lui demandames si par hasard il y avait un livre sur lui, publié en
Italie. Il nous expliqua qu’un écrivain australien en avait écrit un et
que probablement, il était en vente en librairie. Nous partimes donc
en quéte de cette publication.

Toute une journée, nous cherchames avidement ce livre dans
toutes les librairies de Milan, mais en vain. Nous entrames
découragés et fatigués dans la derniére librairie et nous demandames
aux employés s’ils avaient entendu parler de I’ « homme des
miracles », la réponse fut, une fois de plus, négative. Nous venions
de décider d’abandonner nos recherches lorsqu’un homme ag¢, le
commis de la librairie qui avait entendu notre conversation,
s’approcha de nous: « Que cherchez-vous exactement»? nous dit-il.
Apres avoir entendu le titre du livre il répondit: Attendez un instant,
hier soir, pendant que j’étais en train de nettoyer les étageres, je crois
en avoir vu un exemplaire ». Il monta en haut de 1’échelle et, a notre
stupeur, en redescendit avec notre livre entre les mains.

Cela nous parut un signe du destin. Apres 1’avoir remercié¢,
nous rentrames a la maison et nous limes le livre d’un seul trait. Nous
décidames de partir pour I’Inde. Nous pensions qu’il était inutile de
prendre le petit avec nous parce que, si Sai Baba était vraiment ce
qu’il déclarait étre — un Etre Divin — il n’avait aucun besoin de voir
I’enfant, étant donné son omniscience. Nous confiames Andréa a des
amis, et pleins d’espoir, partimes pour ce qui allait étre notre ultime
aventure.

56



C’¢était le mois de Janvier 1977, Swami était a Brindavan a vingt
kilometres de Bangalore, dans le Karnataka. Quelques jours plus tard,
nous le suivimes jusqu’a son ashram, dans le Sud, a Puttaparthi.

Nous étions en mdc depuis quinze jours lorsqu’un beau matin,
Swami nous appela pour une entrevue. Il avait appelé un groupe
d’américains, parmi lesquels se trouvait un de nos amis, un italo-
américain. Swami s’adressa tout-de-suite a lui et lui demanda: « Ou
sont les italiens? ». Notre ami qui avait compris de qui il s’agissait
lui répondit: « Je vais les chercher! ». Il partit a notre recherche mais
ne pouvant nous trouver, il retourna mortifié dans la chambre des
interviews, déclarant son échec: « Ne t’en fais pas — lui dit Swami
avec un sourire — ils arrivent! Swami est comme un tigre et quand il
décide de prendre quelqu’un, on ne peut échapper a son emprise! ».

Entre temps, en effet, un autre jeune américain nous informait
que Swami voulait nous voir. Nous nous précipitames vers la
chambre des entrevues et nous nous assimes par terre, ma femme
d’un coté et moi de ’autre, avec les autres. Swami s’adressa a ma
femme: «Comment va ton fils?». Elle éclata en sanglots. D’un geste
de la main droite, la paume tournée vers le sol, et dessinant de petits
cercles, Swami produisit la cendre sacrée ou Vibhuti qu’il lui donna
en lui disant avec douceur: « Pourquoi avoir peur, alors que Je suis
1a? ». Elle se calma et Swami entama une conversation spirituelle.

Il s’interrompit a I’improviste et s’adressa a moi, qui me
trouvais tout au fond de la pic¢ce, contre la porte d’entrée: « Viens ici
», me dit-Il en me faisant signe de m’asseoir a c6té de Lui, a sa droite.
Jétais extrémement ému et des gouttes de sueur coulaient sur mon
visage. Nos regards se croisérent quelques secondes et je me sentis
envahi d’une paix profonde et d’une joie inexplicable. Dans ce regard
pénétrant, je reconnus tout ce que j’avais de plus cher au monde: ma
meére, mon pére, ma femme, mes enfants, mes frére et sceur, tout! Je
portais autour du cou un chapelet indien appelé japamala que j’avais
acheté dans les échoppes qui jalonnent la rue principale du village,
en dehors de 1’ashram. Il me demanda: « Tu t’en sers? ». « Oui »
répondis-Je. « Montre-moi comment tu fais? » ajouta-t-il. J’6tai mon
chapelet et le fit courir entre mes doigts en le tenant entre les mains.
Swami le prit en me disant: « Pas comme ¢a! » et posant, en

57



souriant, le chapelet sur le majeur, I’annulaire et le petit doigt de la
main droite, Il poursuivit: « Ces trois doigts symbolisent les trois
gounast. Le pouce représente Dieu, et I’index, 1’individu, toi. Quand
Dieu et I’étre humain travaillent ensemble, la vie entiére devient une
priere! »,

Il me regarda encore avec beaucoup de douceur et fit a
nouveau quelques petits cercles de la main. Une bague en argent
apparut — je découvris par la suite qu’il s’agissait d’un alliage de
plusieurs métaux — representant le Dieu Shiva engagé danse
cosmique qui symbolise le triomphe des forces du bi celles du mal.
Il me prit la main gauche, y enfila la bague: elle était parfaite et
encore chaude, comme si elle venait de sorti fusion.

II s’adressa a ma femme: « Sceur, es-tu jalouse? » Elle était
radieuse et heureuse et pensait, je le sus plus tard: « Je sais bien que
tu me donneras une croix, quand le moment sera venu! ». Depuis
qu’elle était petite elle appelait Jésus son « grand-frére » et le
considérait comme tel. Deux jours plus tard, Swami produisit de sa
main divine, un petit crucifix fait du méme métal que la bague, en lui
demandant: « Tu veux Jésus? ».

Il nous fit entrer dans une petite piece voisine de celle, plus
spacieuse, qui servait pour les entrevues de groupe et, aprés nous
avoir pris les mains dans les Siennes, comme une meére pleine
d’amour, il nous parla d’Andréa: « Je sais que vous étes tres inquiets
pour son futur, mais maintenant cela suffit. Ce n’est plus votre
probleme, mais le Mien! Je lui ferai un futur tout droit, je vous le
promets! » répéta-t-ml trois fois en ajoutant: « J’ai donné a ta femme
de la Vibhuti spéciale ». Et Il nous congédia avec amour.

1. Gounas: Les caractéristiques humaines, elles sont trois: satwa ce qui est bon,
noble et donne la prospérité. Rajas: les passions qui poussent ’homme a agir,
le dynamisme et thamas: les ténebres de I’ignorance, 1’inertie.

Nous étions fous de joie et nous pensions qu’Andréa guérirait,

notre imagination aidant, nous le voyions déja courir dans les champs
autour de la maison lui, qui n’avait jamais pu s’asseoir! Mais au

58



tréfonds de mon étre quelque chose me disait que tout ne serait pas si
simple et que les contes de fée sont des Iégendes...

Je savais que quelque chose arriverait tout-de-méme! Sur ce,
nous rentrames en Italie et nous trouvames notre fils en pleine forme.
Il avait pris du poids et malgré la maladie cérébrale, semblait bien se
porter. La premiére chose que nous fimes fut de lui donner la Vibhuti
spéciale comme nous I’avait conseillé Swami. Nous partimes ensuite
pendant deux jours, pour aller chercher nos deux petites filles que
nous avions confiées a leurs grands-parents en France, avant de partir
pour 1’Inde.

Aprés notre retour en Italie, cette nuit-la, Andréa eut une
violente crise d’épilepsie qui dura pendant prés de dix heures, malgré
les calmants et les médicaments. Il ne se réveilla plus de sa crise et
finit par entrer dans un coma profond. 1l mourut le septiéme jour, le
3 Mars 1977, a sept heures du matin.

Pourquoi Sai Baba avait-Il donc parlé d’un « futur tout droit»
? Le futur n’est-il donc pas sur cette terre, ou les dimensions
d’espace et de temps sont mesurables? Parlait-1l du « futur » de I’ame
dans la lumiére auquel cas il s agirait du présent, de 1’Eternité. Telles
étaient les questions que nous nous posions, sans trouver de réponses.
Un mois plus tard, nous décidames de repartir pour 1’Inde, pour tenter
de résoudre ce dilemme.

C’était 1’époque du Summer course — Cours de Spiritualité
Hindoue — a Brindavan et Swami était tres occupé; Il faisait un
discours par jour, a I’auditorium du collége des gargons. Cela dura
plus d’un mois pendant lequel Il nous ignora totalement et fit méme
semblant de nous avoir jamais rencontrés. L’épreuve fut assez rude.
Nous rentrames bredouille mais confiants car, au fond du cceur, nous
entendions tous les deux une voix qui nous disait: « Courage, tenez
bon! ».

Au mois de Décembre de la méme année, a 1’occasion de
Noél, nous décidames de partir a nouveau pour 1’Inde. Il s’était passé
bien des choses entre temps: —Tous nos soi-disant « amis » nous
avait complétement laissé tomber et nous considéraient comme des
fous a lier qui disaient, dans leur crise de délire, qu’ils avaient parlé
avec Dieu le Pére.

59



—La meéfiance affectueuse de la famille qui nous regardait
avec compassion, convaincue qu’avec le temps, nous finirions par
changer d’avis.

—La quatriéme grossesse de ma femme.

Aprés environ deux mois et demi de grossesse, un matin
d’automne, Bettina, notre fille ainée, qui avait alors trois ans et qui
n’avait plus jamais parlé de son petit frere depuis sa mort, demanda
a sa meére, avant d’aller a 1’école maternelle: « Je veux voir Andréa,
je veux voir Andréa! ».

Sa meére, au comble de la surprise, I’accompagna dans le
salon, la prit dans les bras pour lui montrer la photo de son frere, sur
la cheminée, a coté de celle de Swami. La petite la regarda
longuement et elle partit pour 1’école. Quand elle rentra, dans 1’apres-
midi, elle joua pendant quelque temps et semblait avoir tout oublié
lorsque, tout-a-coup, avant le diner, elle alla dans la cuisine et dit a
sa mere stupéfaite: « maman! Andréa est dans ton ventre! Andréa est
dans ton ventre! » Elle fit un geste de la main, de haut en bas, comme
pour montrer un avion descendant du ciel. Sa mére lui posa quelques
questions, mais Bettina, qui avait un peu de mal a s’exprimer étant
donné son jeune age, se borna a répéter: « Sai Baba, Andréa,
L’avion... » puis, se fermant dans un profond mutisme, elle ajouta: «
je ne veux plus rien dire! ».

A partir de ce moment-1a, une idée s’insinua dans ’esprit de
ma femme: I’ame du petit Andréa pouvait en effet revenir, expliquant
ainsi le mystérieux « futur » auquel Swami avait fait allusion. Nous
décidames donc d’aller passer Noél en Inde. Swami nous accorda une
entrevue en compagnie d’un groupe de vingt-cing italiens qui
s’étaient joints a nous pour le voyage. Je lui demandai: « Swami, tu
te souviens du petit garcon auquel tu as promis un futur tout droit,
maintenant.., il est mort ». Swami répondit en se tournant vers ma
femme avec un sourire d’une extréme douceur: « Oui, je le sais!
Maintenant, une vie longue et heureuse! » La réponse ne nous
satisfaisait pas entierement et nous laissait encore dans le doute. Mais
a la sortie, alors que tout semblait terminé et que Swami nous
raccompagnait a la porte, ml planta ses yeux dans ceux de ma femme
et lui dit: «Je t’ai donné le méme gargon, la méme forme, les méme

60



traits physiques.., amenez-le ici I’année prochaine, je lui donnerai son
nom> puis Il ajouta: « Ce sera un bon gargon! ».

Notre visage était couvert de larmes — de bonheur — cette
fois. L’histoire ne s’arréte pas la. Apres avoir dit ces quelques mots
a Sylvie, il dit, en montrant du doigt notre fille ainée, Bettina: «
C’est ton fils? ». Ma femme Lui répondit: «Non, Swami, c’est ma
fille». « Oui, je sais — dit—mi amusé — mais.., ton fils...» et me fit
le méme geste de la main que Bettina quelques semaines plus tét, un
avion descendant du ciel.

Puis Il se tourna vers moi et me demanda, montrant, cette fois,
notre deuxiéme fille de deux ans, Alessandra: « C’est un gargon?» je
répondis vivement: «Non! C’est une fille! ». Swami sourit d’un air
énigmatique et referma doucement la porte.

Nous en deduisimes que ces étranges questions confirmaient
les paroles de Bettina, et qu’il avait voulu nous assurer que c¢’était
bien Lui qui nous avait averti a travers notre fille, du retour d’ Andréa
ou plutét de son ame, sur la terre.

A la fin de sa grossesse, a notre grande consternation, ma
femme mit au monde une jolie petite fille a laquelle nous donnames
le nom d’Ananda en attendant qu’elle regoive son nom spirituel,
comme 1’avait promis Swami. Il y avait une contradiction apparente
entre ce que Swami nous avait dit puisqu’il avait parlé d’un «
garcon » et la réalité. Mais nous avions appris une chose, ¢’est que le
sexe peut changer d’une incarnation a 1’autre, ou plutdt, que I’ame
n’a pas de sexe.

Apreés une analyse approfondie des paroles de Swami, suivies
ensuite du fameux geste de la « descente «, semblable a celui de
Bettina, nous en conclimes qu’il avait probablement voulu dire: «
Oui, mais... votre fils descend dans le corps d’une fille! ».

Quand elle eut 6 mois, nous emmenames Ananda en Inde,
pour qu’elle regoive la bénédiction de Swami. Avec un grand sourire,
Il dit @ ma femme qui tenait la petite dans le bras: « C’est un gargon
ou une fille, ¢’est ton fils ou ta fille? » Nous comprimes alors le sens
des questions étranges qu’Il nous avait posées auparavant. Quelques
jours plus tard, Swami célébra la cérémonie traditionnelle du nom et
confirma le nom d’Ananda en disant: « C’est un trés bon nom!».

61



Il matérialisa pour le bébe une chaine avec une petite medaille
d’argent portant en relief, Son effigie: « Voila Ananda! » dit-Il
en souriant et en la passant au cou d’ Ananda.

Bien d’autres expériences se succédérent, mais ce fut celle-Ci
qui nous poussa a demander a Swami la permission de rester a ses
cotés, parce que nous étions préoccupés de I’éducation de nos enfants
en Europe, et que nous voulions leur donner avant tout, une formation
spirituelle.

Swami y consentit et c’est la raison pour laquelle nous
passons maintenant la plus grande partie de notre tempe en Inde et
quelques mois seulement en lItalie. Voila I’histoire d’Ananda —
béatitude — qui a aujourd’hui sept ans, et qui est en train de préparer
le « futur tout droit » promis par Swami. Cette expérience nous
prouve que la plupart des situations désespérées et les souffrances
humaines sont toujours des bénédictions que Dieu nous envoie pour
nous conduire sur la VVoie Spirituelle.

ORIENT ET OCCIDENT

62



Pendant notre séjour a 1’ashram de Sathya Sai Baba, ma
femme et moi, en contact avec le mode de vie et la pensée indienne,
avons retiré quelques expeériences et vécu certains enseignements que
nous aimerions partager avec vous.

Nous nous considérons comme des étudiants de science
spirituelle aspirant a la Connaissance Supréme. Au cours de ces huit
ans, passés en grande partie en Inde, nous avons essayé de
comprendre la philosophie indienne, dont I’expression la plus élevée
est le Védanta. Ce terme dérive de Védas — les textes sacrés les plus
anciens de la terre —.

Les Védas ne sont pas a proprement parler des écritures, mais
des sons, des vibrations recueillis par le mental épuré des grands
sages — les rishis — qui les captaient dans 1’éther, dans le profond
silence de leur méditation. Les Védas sont la voix de Dieu parlant
aux hommes. «Au début était le verbe, et le verbe était avec Dieu, et
le verbe était Dieu».

La pureté de ces hommes qui pouvaient se mettre en syntonie
avec la parole divine nous a permis a nous, communs des mortels, de
bénéficier du trésor immense de la Connaissance que sont les Védas.

Le Védanta n’est pas une religion mais il les comprend toutes,
car elles ont été engendrées par le Védanta au cours des siecles, et
qu’elles ont pris forme selon la volonté de Dieu. Tout d’abord
I’Hindouisme, puis la religion Parsi, le Bouddhisme, le Christianisme
et enfin, la religion Musulmane.

Le Védanta est né en Inde et quatre-vingt pour cent des
indiens connaissent cette doctrine. Dans les pays occidentaux, on
I’étudie dans des cercles culturels assez fermés et il est peu répandu.
Le Védanta est la philosophie de la vie par excellence, et il devrait
pouvoir pénétrer dans les foyers des fideles du monde entier. 1l ne
doit pas rester le monopole de quelques érudits qui 1’enseignent,
I’interprétent et qui la plupart du temps, ne le mettent pas en pratique.
Le Védanta répond aux questions essentielles que se posent les
hommes, et leur permet de retirer un bénéfice immense de leur
passage sur la terre.

Le Védanta a pris racine en Inde, et c’est a partir de 1a qu’il
doit se propager. Malheureusement a 1’heure actuelle en Occident,

63



nous assistons a I’exportation honteuse de soi-disant gourous indiens
cupides, pleins de luxure et sans scrupules qui, par soucis d’argent,
ruinent la tradition culturelle indienne et la réputation de ce pays
extraordinaire.

En Occident, et cela est compréhensible, les gens ont peur et
se mefient du Védanta et de sa doctrine, refusant souvent a priori,
tout enseignement provenant de 1’Inde. Cette méfiance est due en
grande partie aux missions chrétiennes en Inde, qui sont les premiéres
a dénigrer les autres religions et indiquent la religion chrétienne
comme seule et unique voie de salut. On est encore témoin
aujourd’hui, malgré tout ce que I’histoire nous démontre, de
jugements gratuits et faciles, traitant de sectes tout ce qui se rattache
a I’Inde et a I’Orient en général. Les fidéles de Sai ne font pas
exception et sont souvent considérés comme des fanatiques sectaires.

En Occident comme en Orient, les expériences religieuses
proviennent d’un désir commun de trouver la paix et le bonheur
véritable mais, d’un c6té comme de I’autre, on a tendance a mystifier
les pensées et les enseignements des grands maitres spirituels, dans
un but temporel, pour accumuler les biens et le pouvoir, et par godQt
de la politique.

Les Ecritures des toutes les religions ont été volontairement
manipulées, nous dit Sathya Sai Baba, dans le seul but de garder
certains privileges et d’avoir plus d’influence et de pouvoir sur autrui.

Bien que le message de Jésus soit un message d’unité, le
christianisme a subi au cours des siecles, bien des schismes et il a
proliféré comme une cellule cancéreuse en de nombreuses sectes. Ce
processus de division continue aujourd’hui et la cause en est
justement, la mystification de la pensée de Jésus.

Vouloir évangéliser ou convertir un peuple tel quel le peuple
indien par exemple, qui posséde une tradition religieuse remontant a
des millénaires, semble un véritable affront au bon sens, a la
tolérance et a I’humilité.

Mais a I’heure actuelle nous voyons que cela continue, dans
la cécité la plus profonde et dans I’incompréhension totale du
message de Jésus.

64



Un jour, nous avons demandé a Swami, pendant une
interview, a propos des années perdues de Jésus: «Swami, Tu as dit
que Jeésus a passeé plusieurs années en Inde, 1l devait étre encore plus
Indien que les Indiens!». Mais Swami répondit avec douceur: «Non!
Non! Jésus n’a jamais eu de sentiments de ce genre, pour Lui, seule
I’humanité existait et son bien était Son seul et unique objectif! Il ne
faisait pas de différence!». Puis, posant la main sur son cceur, Il
ajouta: «Autrefois, tout comme maintenant! ».

Pour nous, qui sommes convaincus du fond de cceur que Sai
Baba et Jésus sont une seule et méme entité, une question se pose
souvent: Comme se fait-il que pendant nos huit années passées a
I’ashram, les seules personnes appartenant au catholicisme officiel
aient été quelques prétres de campagne venus pour “exorciser” les
gens de D’influence de « Satan » ou quelque moine venu pour
reprendre, mais sans succes, les brebis « égarées » qui abandonnent
en nombre croissant, la bergerie de I’Eglise, pour se rendre a
Puttaparthi et pour y régénérer le message chrétien?

Swami dit souvent: « Les chiens sont bien plus intelligents
que les hommes, ils reconnaissent leur maitre lorsque ce dernier
change de vétement! ». Si ’on aime vraiment Jésus et que 1’on est
engagé sincerement sur la VVoie Spirituelle on se trouve, un jour ou
I’autre, devant Sathya Sai Baba, puisqu’ils sont Un et Indivisible.
Mais les aveugles ne peuvent pas voir la lumiére et préferent passer
temps a divulguer le message de Jésus en paroles, plutdt qu’en pensée
et en action. Le Védanta est la religion de 1’unité par excellence,
puisqu’il admet toutes les formes de culte et d’adoration, en
soulignant I’importance de 1’unité de la création et son identité avec
son créateur. Il nous dit que Dieu se manifeste sous forme de la
création et il considére 1’étre humain comme la plus haute
manifestation de Dieu, visible sur la terre. L’ignorance de cette réalité
fondamentale engendre le cycle des naissances et des morts. Le
Védanta nous enseigne la Voie du Salut et nous montre comment
nous libérer de nos liens en nous reliant a la source divine qui nous a
engendrée.

Le mental est le siege de toutes les souffrances, de toutes les
frustrations et de tous les maux qui nous affectent. Si nous désirons

65



connaitre la paix et I’harmonie intérieure, nous devons le purifier et
apprendre a le contrdler en le rendant docile et souple, en en faisant
I’instrument parfait de notre intelligence supérieure ou bouddhi.

C’est un processus extrémement long et nous devons faire un
effort soutenu en nous armant de toute notre volonté, jour apres jour,
afin de le discipliner et de le mettre en échec.

La discipline spirituelle ou sadhana est indispensable pour
pénétrer dans la sphere spirituelle. Sachons toutefois que, sans amour
pour Dieu, on ne peut obtenir aucun résultat et que 1’on risque, au
contraire d’augmenter la frustration, sans parler des dangers que
représentent 1’orgueil spirituel et ’ego. L amour s’épanouit chez un
homme qui a confiance en lui-méme, qui croit fermement que Dieu
est en lui et que par conséquent, il n’a rien a craindre. La peur
engendre la contraction, la mesquinerie, la paresse et le désir de
gratifier les sens. La vie n’est pas facile, elle est pleine d’obstacles,
en particulier pour ceux qui ont atteint un certain age et qui doivent
abandonner les mauvaises habitudes et les vices qu’ils ont cultivés
par ignorance, pendant des années. Les hommes sont enclins a
prendre la voie des sens qui est la plus facile et ils ne réalisent pas
que c’est un piege qui les précipitera tot ou tard dans 1’angoisse et les
conduira a une vieillesse prématurée.

La discipline spirituelle la plus élevée que nous enseigne Sai
Baba est le service rendu a I’humanité — seva — «Servir les hommes
revient a servir Dieu» nous dit-il. « Prenez conscience de servir Dieu
en chaque homme, cela vous élevera au stade supréme de la
Spiritualité ».

Sai Baba est le premier a mettre en pratique cet enseignement
qui ne differe en rien de celui de Jésus: « Je suis votre serviteur,
Swami aime servir, Swami ne fait que servir! ».

Cet idéal de vie est le patrimoine commun de tous les peuples
et c’est le message dont Sathya Sai Baba nous fait part. Le VVédanta
est la philosophie de la vie et il doit étre pratiqué quotidiennement. Il
est fond¢ sur le principe de I’altruisme, ¢’est-a-dire, sur la réalisation
du fait qu’il n’existe qu’une seule caste, celle de I’humanité, une
seule religion, celle de I’amour, un seul langage, celui du cceur et un
seul Dieu, Omniprésent».

66



De nombreux Occidentaux se rendent a Puttaparthi et y restent
parfois pendant plusieurs années. Tous y vont pour apprendre
quelque chose et trouvent, pour la plupart, les réponses a leurs
problémes et a leurs doutes. D’autres digerent mal les concepts de la
philosophie du Védanta. L’un des phénomenes les plus courants chez
ceux qui declarent étre des Védantins ou adeptes du Védanta, est
qu’ils appliquent le concept d’ « Absolu » a toutes les circonstances,
alors que leur conscience se traine encore dans le brouillard de la
dualité. Voici ce qu’ils déclarent: « Il n’y a qu’une seule volontg,
celle du Seigneur, tout ce qui arrive est une manifestation de Sa
volonté, nous n’y pouvons rien! Occupons-nous donc de nous-
mémes, Dieu s’occupera du reste! ». Ou encore: « A chacun son
karma! », disent-ils, sous-entendant sans tendresse, que chacun doit
subir les conséquences de ses actions passées.

Ceux qui parlent ainsi ont en général, lu beaucoup de livres
sur cette doctrine et les ont mal digéré. Cette mauvaise digestion se
révele a travers leurs actions et leurs raisonnements sans pitié qui
réduisent la plus grande des philosophies jamais élaborée au cours
des siécles, a un amas d’idées toutes faites, confuses et
contradictoires.

Cela engendre la paresse, la mesquinerie et 1’égoisme le plus
féroce! O combien ces affirmations sont dénuées d’amour et de
compassion! Quand ces gens déclarent qu’ils sont Dieu et que leur
volonté est identique a celle de I’Etre Absolu, ils ne parlent pas par
experience, comme le font les grands sages et les saints qui ont donné
au monde cette doctrine sacrée, mais leurs paroles proviennent d’une
aspiration encore a réaliser, et parfois, méme pas!

Lors d’une interview que Swami concéda a un groupe
d’italiens, Il s’adressa a un jeune homme: « Que fais-tu dans la vie?»
Il répondit: « Je suis étudiant en philosophie ». Swami continua:
«Qu’est-ce-que la philosophie?». Et avant que le jeune homme
réponde, Il continua: « La philosophie est la recherche de Dieu!
Mais...QUI est Dieu? ». S’adressant a tout le groupe, ml poursuivit:
« Tol, tu es Dieu, cette chaise est Dieu, ce ventilateur est Dieu, cette
corbeille est Dieu! ». Puis, ml prit le mouchoir qui était posé sur le
bras de Son Fauteuil et demanda: «Et ¢a, qu’est-ce-que c’est?». Et

67



tous en cheeur: «C’est Dieu!» « Non! » coupa-t-il rapidement « C’est
un mouchoir! ». Eclat de rire général! Il n’y avait pourtant pas de
quoi rire! Swami était en train de donner une lecon de pur Védanta
nous disant que, tant que I’on a pas réalisé Dieu, on a pas le droit
d’affirmer que la nature et les objets qui nous entourent sont Lui. «
Tout d’abord, faites votre expérience, ensuite, parlez! ».

C’est pourquoi Swami propose la loi de I’action comme le
seul moyen d’atteindre la lumiére — une action correcte, altruiste et
pure—. L’expérience de 1’unité, c’est-a-dire la vision de 1’Un, Seul
et Unique qui anime la multiplicité apparente qu’est la création, n’est
possible que par 1’action. Tant que nous n’avons pas réalisé notre
nature véritable qui est divine, nous devons continuer a vivre dans
I’illusion.

Swami nous dit qu’il n’est pas possible de marcher sans
chaussures et que les illusions sont les chaussures qui nous
permettent d’avancer pendant le voyage de I’existence. Nous devons
donc nous servir du monde — irréel — pour arriver a la réalité. Il ne
suffit pas de dire que notre volonté coincide avec celle de Dieu pour
étre @ méme de vivre cette Vérité, il nous faut agir dans le monde,
nous prouvant ainsi a nous-mémes que c¢’est Dieu qui agit et non pas
nous, comme nous le dicte I’illusion, maya.

Comment obtenir cette preuve? En éliminant tout sentiment
d’ego: « C’est « moi» qui agis » et en disant, au contraire: « Pas moi,
mais toi, Seigneur! » en agissant de facon désintéressée et en faisant
les choses parce qu’elles doivent étre faites, .et non parce qu’il nous
plait de les faire. Si les hommes font leur devoir, ¢’est-a-dire, s’ils
jouent le réle qui leur a été assigné, qu’ils respectent le dharma
correspondant a leur rang social, ils seront automatiquement en
harmonie avec le plan divin et le progrés s’ensuivra.
Malheureusement, certains prétendent connaitre la philosophie du
Védanta, mais n’ont aucune idée de ce qu’est leur propre devoir.
Faire son devoir ne signifie pas rester assis en position de méditation,
en attendant que le maitre fasse pleuvoir sur nos tétes la Grace de la
Connaissance et nous libére des chaines de 1’ignorance, parce qu’il
nous a permis de séjourner quelques temps dans son ashram. Cela
serait trop facile!

68



« Faire son devoir» signifie que 1’on se pose avec sincérité et
soif de Vérité, les questions suivantes: « Qui suis-je? Que fais-je?
Quel rapport ai-je établi avec le monde qui m’entoure? Quel est mon
but dans la vie? ». La notion de devoir nait naturellement des
réponses a ces simples questions. C’est ainsi que nous réalisons que
notre devoir est d’aimer nos parents, notre patrie, et que nous devons
respecter et servir tous ceux qUI nous entourent.

LE CONGRES DE ROME

En Janvier 1983, Swami nous accorda le privilege, a ma
femme et a moi, d’organiser un Congrés International dont Il choisit
Lui-méme le theme: « Unity is Divinity — Purity is enlightenment »
« L unité est Dieu — La pureté est illumination ».

69



Cela se passait il y a trois ans, mais le souvenir de ces journées
merveilleuses remplit encore notre cceur d’émotion et de gratitude
envers Celui qui les a rendues possibles.

Plus de deux mille délégués, dont sept-cent étrangers
provenant de trente-six pays y participérent. On peut dire que
pratiquement toute la “créme” de la dévotion envers Baba était 1a.

L’expérience de ce Congres est gravée dans tous les cceurs,
comme symbole de I'unité parfaite. A 1’occasion de la Conférence
internationale qui eut lieu un an plus tard en Malaisie a Kuala
Lumpur, sur le théme de 1’Unité des religions, Swami a cité le
Congreés de Rome en ces termes: « Nous avons eu I’an dernier, en
Occident, un congres au cours duquel de nombreux fideles ont fait
I’expérience de I'unité et de la pureté... ».

Cela fut, en quelques mots, I’essence de ce Congrés
inoubliable qui fut également un avant-got des temps qui nous
attendent, lorsque les nations du monde entier unies par le ceeur et
par Desprit, glorifieront le Dieu Seul et Unique.

Ce Congres fut un véritable concert international de musique
divine, dirigé par le grand chef d’orchestre Sathya Sai Baba. Le
premier violon, monsieur le Professeur Gokak, éminent philosophe
et éducateur Indien, lanca les premiéres notes en lisant le message
donné par Swami en cette occasion. Les autres instruments suivirent
et s’unirent magiquement, ivres d’harmonie et d’unité, le cceur plein
de bonheur.

Le sens de I’unité ne peut naitre que d’un effort commun. Les
Upanishads déclarent: « Vivre ensemble, combattre ensemble, et
trouver ensemble le Salut! ».

I1 ne peut y avoir d’unité dans le concert des nations si une
seule de ces nations vient a manquer. Dans Son message aux
délégués, Swami indique les obstacles majeures qui freinent
I’épanouissement de 1’unité; une vision erronée des valeurs de
I’existence, I’intolérance religieuse, 1’ego. Voici ce qu’ll dit: «
incarnation de I’Esprit Saint! » L’antique proverbe qui dit que tous
les chemins menent a Rame est justifi¢ aujourd’hui! Le fait que des
représentants de nombreux pays se soient réunis dans cette ville
historique est tres significatif. Ils sont tous venus de lointains pays en

70



subissant de lourdes dépenses et ce n’est pas dans le but de faire de
nouvelles connaissances ni de passer deux jours de vacances a Rome.

Vous devez essayer de realiser que vous étes venus ici pour
apprendre des choses que vous n’avez jamais entendues auparavant
et trouver I’inspiration nécessaire pour poursuivre 1’aventure
humaine. Si vous ne vous comportez pas ainsi, cela signifie que vous
avez oublié la raison pour laquelle vous étes venus, et que vous avez
gaché votre temps et votre argent. Ce congres a été préparé pour que
vous puissiez acquérir des idéaux nobles et sacrés qui favoriseront
votre ¢élévation. Cette conférence n’a rien a voir avec aucune religion
en particulier, aucune nation, aucune race, caste ou individu. Elle a
pour dessin de révéler les vérités sous-jacentes a toutes les Ecritures
Saintes et de protéger la paix et le bien-étre de tous les peuples, grace
a la \Vérité et a la Loi Morale (dharma).

L’humanité entiere appartient a une seule religion: la Religion
de I’homme. Dieu est le pére de tous les hommes et tous les hommes
sont freres en tant que fils du Dieu Unique. Ce Congres est donc une
réunion de famille. Ce n’est pas un meeting entre religions ou peuples
de nations différentes. C’est une réunion d’esprits, qui n’a rien a voir
avec une culture ou une philosophie spécifique. Elle a pour but
d’indiquer le comportement divin que 1’on doit suivre et qui est
implicite dans les enseignements de toutes les religions. Elle a pour
but de prouver que I’Unité est la base de la Divinité. La vérité
fondamentale de toutes les religions, indépendamment du pays ou de
la race est une, seule et unique. Peut-étre les idées philosophiques,
les pratiques et les méthodes d’approche différent-elles, mais
1’objectif est le méme.

Toutes les religions proclament 1’unité¢ de Dieu et préchent
I’amour universel, indépendamment de la race, du credo, du pays ou
de la couleur de la peau.

Ceux qui ignorent totalement cette venté de base sont les
victimes de 1’orgueil et de 1’ego, a cause de leur propre religion. Ces
gens-la font naitre désordre et confusion en fragmentant ainsi la
Divinité.

71



C’est une trahison envers Lui que de limiter Dieu et le diviser
ainsi. La base de la vie divine est I’atman (I’ame qui demeure en
chacun de nous). Le corps est la demeure de 1’Esprit.

La vie sociale doit aussi étre conforme a cette base spirituelle.
Mais I’étre humain base son existence sur la croyance que seul le
corps est réel. On doit donc lui enseigner ce qu’est I’Esprit pour qu’il
se débarrasse de cette erreur. L humanité doit réaliser que la société
et I’individu sont tous deux des manifestations de la VVolonté Divine
et que Dieu pénéetre tout I’univers. L’homme ne pourra abandonner
son ego (moi inférieur) et se consacrer a son devoir avec dévotion
que lorsqu’il reconnaitra cette vérité. La société ne doit pas étre le
champ de bataille d’individus égoistes mais une communauté
d’individus qui se laissent guider par I’inspiration divine. La société
n’est pas une agglomération d’étres humains, mais le moyen de
réaliser Dieu. C’est un instrument qu’ml a congu pour que I’humanité
recoive Ses bénédictions. La société, tout comme 1’individu, posseéde
une conscience propre. La conscience sociale enveloppe la
conscience individuelle. La société influence le mental des individus
dans I’intérét de la société, considérée comme une Unité, et non pour
satisfaire des désirs personnels. On croit, en général, qu’il n’y a aucun
rapport entre la vie sociale et la vie spirituelle.

Un mode de vie spirituelle est utile pour le progrés de la vie
personnelle dans la société et méme indispensable.

Dieu pénétre également la société dans son ensemble. Mais il
ne peut se manifester qu’a travers des individus. Avec le progres
scientifique, ’homme s’imagine étre le maitre de 1’univers et il a
tendance a oublier Dieu. Bien que I’homme soit allé sur la lune et
qu’il explore I’espace, il suffirait qu’il s’arréte un instant pour
examiner les innombrables énigmes et merveilles de la création, qui
lui sont encore inconnues, pour réaliser qu’elles se trouvent bien au-
dela des limites de son mental et de son intellect. Plus il découvrira
les secrets et les mysteres du cosmos, plus il comprendra que Dieu
est le Créateur et la force motrice de toute la création.

Toutes les religions sont d’aScord sur cette Vérité. Tout ce
que I’homme peut faire, c’est d’essayer, dans les limites de ses

72



connaissances et de son intelligence, de comprendre le Dieu invisible
et infini et d’apprendre a Lui rendre hommage et a L ’adorer.

Au lieu de réaliser sa Divinité immanente, ’homme est
prisonnier de ses propres conquétes matérielles. L’homme doté de
conscience divine est bien supérieur a tous ses progres scientifiques
et technologiques si I’on considere le monde matériel comme seule
réalite.

Mais si, en cours de route, comme cela arrive toujours,
1I’égoisme des hommes, 1’envie et la haine apparaissent, la société va
a sa perte. Au contraire, si ’homme réalise sa nature divine,
I’humanité peut construire une société élevée reposant sur 1’Unité et
fidele au Principe Divin de I’ Amour.

Ce changement doit se produire dans 1’esprit des individus.
Quand les individus changent, la société change. Quand la société
change, le monde entier change. Le bien-étre de I’individu est lié au
bien-étre de la société en tant qu’Unité. L’Unité est le secret du
progreés social. Le service rendu a la société est le meilleur moyen de
le promouvoir. C’est pour cela que chacun devrait s’y consacrer dans
un esprit de dévotion. Celui qui refuse de le faire ressemble a une
machine en train de rouiller. Le souci du bien-étre et la prospérité
personnelle ne devrait pas empécher 1’individu de voir ses
obligations sociales et sa destination spirituelle. Chaque activité doit
étre sublimée en prenant conscience du fait qu’elle est en accord avec
la Volonté Divine.

On peut poser la question: a quoi cela sert-il de vivre en
société si ce n’est pas pour le confort matériel?

Vous devez comprendre que le confort matériel n’est pas le
seul but de la vie en société. Une société dans laquelle les individus
ne pensent qu’a leur bien-étre matériel n’est pas en mesure
d’atteindre 1’harmonie et la paix. Méme si elle y arrive, ce ne sera
qu’une harmonie superficielle, car dans une telle sociéte, les faibles
seront opprimés par les forts. Une distribution équitable des richesses
peut-elle conduire a une égalité des désirs et des capacités de chacun?
C’est pourquoi I’on doit controler les désirs en développant une voie
d’approche spirituelle et en détournant le mental des choses
matérielles pour le canaliser vers le Divin qui réside dans le ceeur de

73



chacun. Ce n’est que lorsque 1’on est bien ¢établi dans cet état d’esprit
que 1’on peut comprendre les origines et la nature de la sociéte.
Jusque-la, I’homme reste prisonnier des différences de castes, de
nationalités, de races et de religions.

Tout ce qui nous rattache & ce monde et les sentiments de
haine provenant de ces différences sont engendrés par 1’égoisme.
Lorsque I’on reconnait la Vérité de I’Esprit immanent on commence
a prendre conscience que le monde est une seule famille.

L’homme est alors rempli par I’Amour Divin qui devient la
force motrice de toutes ses actions. L’homme cesse alors de vouloir
satisfaire des désirs sans fin pour se mettre en quéte de la paix et de
I’équanimité. En transformant I’amour pour les choses matérielles en
Amour pour Dieu, I’homme arrive a connaitre le Divin. Cette
expérience n’est pas au-dela de ses possibilités humaines, elle fait en
réalité partie de la nature intime de ’homme. C’est le secret de son
humanité et de sa divinité. Quelle que soit sa religion, chacun devrait
cultiver le respect envers les autres credos. Celui qui n’a pas cette
attitude de tolérance et d’estime pour les autres religions, ne met pas
vraiment en pratique sa propre religion. Une personne dépourvue de
tolérance religieuse est semblable a une fausse piéce ou a une fleur
sans parfum. Il ne suffit pas de suivre strictement les regles prescrites
par la religion a laquelle on appartient. Il faut également essayer de
reconnaitre 1’unité essentielle de toutes les religions.

C’est alors seulement que 1’homme pourra étre un avec le
Divin. Dans le domaine religieux, il ne devrait y avoir ni pression ni
contrainte. On devrait discuter des sujets religieux dans le calme et
sans passion. N’entretenez pas le sentiment qu’une religion est
supérieure a une autre. On devrait éliminer totalement tout conflit
d’origine religieuse. C’est un crime contre I’humanité que de classer
les hommes d’apres leur religion.

L’homme d’aujourd’hui s’imagine tout savoir sur la nature et
I’univers, mais a quoi lui servent toutes ces connaissances s’il ne se
connait pas lui-méme? L’homme ne peut reconnaitre la vérité sur le
monde extérieur que lorsqu’il se comprend lui-méme. On ne peut
découvrir la Réalité¢ essentielle de I’é€tre humain en explorant le
monde objectif. L’homme pourra éprouver un sentiment égal envers

74



tous les étres lorsqu’il découvrira sa richesse intérieure et qu’il
réalisera sa nature divine. A partir de ce moment-Ia, il connaitra la
Béatitude qui dépasse tout entendement ».

LE VISAGE DE JESUS

Ceci se passa le 14 Avril 1984, le premier jour de la semaine
de la Passion. Nous étions a Ooty avec Swami, dans le Nilgiri. Ooty
est un lieu de villégiature qui est en train de devenir un centre
commercial important, grace a la culture de Iégumes et de fruits ainsi
qu’aux plantations de thé qui s’étalent sur les pentes des hauts
plateaux. Apres Puttaparthi, le climat d’Ooty nous parut idéal pour

75



sa fraicheur. Swami nous avait invité a passer quelques jours aupres
de Lui. Trois ans étaient passés depuis Sa derniere visite a Ooty et les
enfants, les professeurs et tout le personnel de I’Ecole étaient
impatients de Le revoir.

La nouvelle de Son arrivée s’était répandue comme une
trainée de poudre et les fideles s’étaient rassemblés par centaines
pour recevoir le darshan du Seigneur.

Tous les soirs Swami s’asseyait devant la cheminée, pres du
feu, dans I'une des salles de cette vieille maison coloniale
transformée en école. Nombreux sont ceux qui affirment aimer Jésus
mais craignent de créer un conflit entre leur culture et Sai Baba. C’est
pour les aider a comprendre qu’il n’en est rien que nous vous
racontons ce qu’il s’est passé au cours de 1’une de ces veillées au coin
du feu, aux pieds du Seigneur.

Ce soir-la, aprés le darshan, Swami se retira dans la petite
piéce qu’Il occupait, lorsqu’il désirait s’entretenir avec ses fidéeles. Il
s’assit pres du feu, les coudes appuyés sur les bras du fauteuil et les
mains croisees sur la poitrine, comme une mere qui se met a raconter
de belles histoires a ses enfants. « Toutes les grandes personnalités
du monde spirituel eurent un seul vrai disciple de leur vivant ».

Je sentis un pincement au cceur, Swami parlait en télougou et
la traduction simultanée en langue anglaise risquait de nous faire
perdre 1’essence de Ses déclarations. Notre concentration se fit plus
intense. Swami poursuivit: «\Voyez Narandra (nom de Vivekananda,
disciple de Ramakrishna) par exemple. A cause de son tempérament
colérique et de ses doutes perpétuels, il ne suivit pas les
enseignements de son maitre a la lettre.

Parmi tous ses disciples, un seul, appelé Brahmananda mit ses
enseignements en pratique de fagon exemplaire. Socrate, qui avait un
grand nombre de fideles parmi la jeunesse grecque, fut heureux de
mourir parce qu’il se rendait parfaitement compte que personne ne
mettait ses enseignements en pratique. Il avait lui aussi un seul vrai
fidéle qui choisit de mourir de la méme facon que lui en avalant le
méme poison, quelques minutes apres lui.

Avant de mourir, les jeunes gens qui étaient présents
demanderent a Socrate ce qu’ils devaient faire de son corps apres sa

76



mort et Socrate répondit: « Puisque ce corps n’a servi a rien pendant
la vie, & quoi pourrait-il bien servir aprés la mort? Faites-en ce que
vous voudrez ».

Shankaracharya® eut lui aussi de nombreux disciples de son
vivant, mais a la fin de sa vie, il n’en restait plus que quatre qui se
battaient entre eux! Quand & Krishna, Il fit de son mieux pour aider
Son disciple, Arjuna, qui était récalcitrant et qui avait du mal a suivre
Ses enseignements. Il lui donna le secret de la Connaissance a travers
la Bhagavad-Gita — le Chant Céleste —.

C’est seulement apres la mort de Krishna qu’Arjuna réalisa
que tout le pouvoir qu’il croyait sien, avait disparu avec Krishna.
Lorsqu’il essaya de soulever son arc célebre, Arjuna réalisa qu’il était
incapable de faire ce geste si simple autrefois. Il prit alors conscience
du fait que toute sa force lui venait de son maitre.

Rama Lui, avait Hanuman a Ses cotés, mais ce dernier finit
par Le défier dans une lutte acharnée, tout en répétant Son nom, les
dents serrées: « Rama! Rama! Rama ».

Bouddha fut empoisonné par I'une de ses disciples et dans
Son cas également, un seul fidele mit Ses enseignements en pratique
de Son vivant. Aprés la mort de Son maitre, il se suicida.

Mahomet n’eut qu’un seul vrai disciple lui aussi.

1. SHANKARACHARYA: grand saint philosophe considéré comme
une incarnation du Dieu Shiva.

Lorsque Pierre se rendit au Mont Golgotha pour voir Jésus
pour la derniére fois, ce dernier I’apercut dans la foule, Il s’approcha
de lui et lui dit: « Pierre! Le corps est semblable a une bulle d’air, il
peut éclater d’un instant a I’autre, et aujourd’hui, Je suis heureux de
I’abandonner et de rendre Ma vie a Dieu. Je préfére mourir, plutot
que d’avoir un disciple comme toi! ».

Swami poursuivit: « Parmi tous ceux qui fréquentaient Jésus,
pas un ne mit Ses enseignements en pratique de facon totale. Paul fut
Son seul disciple authentique, bien qu’ll ne 1’ait pas connu de Son
vivant ». Quel coup au cceur! Les paroles trés dures que Jésus adressa
a Pierre avant d’étre crucifié, nous placérent face a face avec une

77



réalité ignorée pendant des siecles: la résignation douloureuse de
Jésus qui savait qu’ll avait été trahi par tous ceux qu’il aimait et qui
disaient I’aimer, la grandeur de Celui qui, conscient de I’inutilité du
corps, décide de 1I’abandonner parce qu’ll le considére comme un
instrument devenu superflu et inutile, la découverte d’un chrétien
véritable, Paul, le seul, unique et vrai chrétien qui eut le courage et la
foi nécessaire pour mettre Ses enseignements en pratique toute sa vie,
et qui finit par mourir pour eux. « Il mourut crucifié, comme Son
maitre, et devint Un avec Lui... » conclut Swami.

Quelle grandeur, Seigneur! En quelques mots Swami a
redonné la vie au corps infirme de la Chrétienté! Il continua: « Paul
était un grand sculpteur, son génie était égale a celui de Michel-Ange.
Un jour il eut réve, Jésus lui apparut et lui dit: « Pourquoi me hais-
tu? Jamais je n’ai détesté ni fait de mal a personne, pourquoi me hais-
tu ainsi? ». Quelques jours plus tard, il eut une vision dans laquelle
le visage de Jésus lui apparut tel qu’ll était quelques minutes apres
Sa mort. Il vit Son visage » continua Swami en faisant un geste a la
hauteur du cou pour indiquer qu’il n’avait vu que la téte de Jésus.
Réalisant que nous avions du mal a nous 1I’imaginer, ml fit quelques
cercles de la main et une croix splendide apparut dans Sa main. Il la
tint quelques secondes entre le pouce et 1’index, pour la montrer a
tous ceux qui étaient dans la petite piéce. Au centre de la croix d’or
et de diamants, le visage de Jésus, une sculpture d’une précision
extraordinaire est fixée par un petit clou retourné, formant une sorte
de fleur au dos de la croix. «Voila le vrai visage de Jésus» dit Swami
«C’est ainsi que Paul Le vit dans sa vision et qu’il Le sculpta par la
suite; personne ne L’a jamais reproduit aussi fidélement que lui.
C’est le visage de Jésus tel qu’ll était quelques minutes apres Sa mort
»,

Il tendit la croix a 1’étudiant qui était assis prés de Lui en
faisant signe de la faire passer parmi ceux qui étaient présents. Quelle
sculpture merveilleuse! Les paroles sont impuissantes devant une
telle beauté.

L’agrandissement photographique que nous reproduisons
dans ce chapitre vous permettra de juger de vous-mémes. Jésus avait
jelné pendant plusieurs jours et Son visage est émacié et tiré, mais

78



Sa beauté divine n’est pas touchée par la souffrance physique. Son
visage est légérement incliné sur la droite, Ses yeux sont clos et son
nez est écrasé « parce que » nous expliqua Swami « on Lui a cassé
avant de mourir » mais la paix et la douceur empreintes sur ce visage
adorable, sont extraordinaires.

Ses dernieres paroles résonnent dans la profondeur de notre
ame: « Mon Dieu! Pardonne-leur car ils ne savent pas ce qu’ils font!
». Notre cceur se gonfle d’amour et de pitié en pensant a cette heure
tragique.

Apres étre passée entre toutes les mains et avoir été dévorée
par des yeux avides, la croix, que Swami baptisa « La téte de
diamants de Jésus » retourna dans les mains de Son créateur. 1l fit
signe a une jeune femme qui se trouvait au fond de la piéce de
s’approcher: « Pourquoi Swami a-t-1l matérialisé cette croix? »
poursuivit-11 en souriant « C’est pour elle! », dit-1l en indiquant la
jeune femme, « Elle aime beaucoup Jésus, elle répete toujours Son
nom: Sai-Jésus, Sai-Jésus... ».

Chers fréres, personne n’a jamais pu et jamais ne pourra
comprendre 1’amour de Jésus pour Son Pére, si ce n’est Celui auquel
cet amour parfait était destiné, Celui avec Lequel Jésus se fondit, ne
faisant plus qu’Un avec Lui: Sai-Jésus. Quiconque le comprendra
deviendra Un avec Lui.

Vil

L’ABC DE LA VERITE

AMOUR

1. Le propos de toute connaissance est prema, I’amour.

2. Il existe trois especes d’amour différentes. La premiére est
swartha ou l’amour egocentrique qui, semblable a 1’ampoule,
n’éclaire qu’une petite piece. La deuxieme est anyona ou 1I’amour

79



réciproque qui, comme le clair de lune, répand plus loin sa lumiére,
mais sans plus d’éclat. Enfin, la troisiéme ou paratha I’amour centré
sur autrui, veéritable soleil qui baigne tout de sa lumiére.

Cultivez donc ce troisiéme type d’amour et vous serez sauves.
Car en réalité, le moindre service rendu a autrui est un service que
Vous vous rendez a vous-mémes et inversement.

3. Tant que vous ne cultiverez ni I’amour, ni la tolérance, ni
la foi, ni le respect, comment pourrez-vous jamais réaliser Dieu?

4. Rendez service a votre prochain avec amour, car il n’est
autre que le Seigneur Lui-méme, ayant assumé une autre forme, et
vous aurez la Grace.

BONHEUR

1. Le « bonheur » est un intervalle entre deux chagrins, et ¢’est
ce qui lui donne sa valeur. Vous devez atteindre I’équanimité et
transcender tant 1’un que ’autre, pour que votre esprit puisse enfin
plonger dans les eaux profondes de la béatitude. Dieu n’est pas du
tout responsable de votre joie ou de votre déplaisir. Il est comme le
miroir qui reflete ce qui se trouve devant lui. Il refléte le bien ou le
mal que vous pouvez faire, et de vos actions dépendent la joie ou la
souffrance.

CORPS

1. Le corps est le temple de Dieu, et Dieu Lui-méme est
installé en tous, que le propriétaire du corps veuille bien I’admettre
ou non. C’est le Seigneur Lui-méme qui vous inspire les bonnes
actions et vous empéche de faire le mal. Ecoutez cette voix, obéissez-
lui et rien ne pourra vous arriver.

2. La force motrice du corps est Dieu. Ce dernier, lorsqu’ll est
installé dans le corps de I’homme, est appelé jivi, et c’est I’ignorance
de la réalité qui nous empéche de voir I’individu ou jivi comme Dieu
Lui-méme. C’est le fait que nous nous identifions au corps, qui est la
cause de tous les maux.

80



3. Le corps n’est qu’un sac de peau a neuf trous.

CARACTERE

1. Le caractére! rend la vie immortelle et il survit a la mort
physique. Certaines personnes affirment que le pouvoir ne peut venir
que de la connaissance, mais cela est faux, car seul le caractere est
vrai « pouvoir ».

2. Jésus-Christ, Bouddha, Chankaracharya et Vivekananda
qui furent parmi les plus grands fideles du Seigneur, resteront
immortels dans la mémoire des hommes, et chéris comme les trésors
les plus précieux de I’humanité, justement grace a leur caractére
parfait. Sans un bon caractére, ni la fortune, ni 1’éducation, ni la
position sociale n’ont de valeur. C’est le parfum de la fleur qui lui
donne tout son attrait. Aucun peintre, poéte ou savant, malgré tout
son talent, ne peut avoir sa place dans la société, sans un caractére
épuré et bon.

1. Lemotest pris par Sathya Sai Baba dans un sens particulier. Le « bon caractére
» est le sens du bien, de la justice, et des vertus telles que la maitrise de sot la
tolérance etc.

DHARMA
1. Tout ce qui vient du cceur est « pure idée » mais quand on
le met en pratique devient dharma. (Loi morale, devoir, rectitude.)
2. Tout ce qui ne blesse ni toi ni ton prochain, est dharma ainsi
que tout ce qui rend heureux aussi bien toi que ton prochain.

DEVOTION

1. La véritable dévotion est le fait de voir ou de tenter devoir
en tous la Divinité et de La servir. On ne mesure pas la dévotion par

81



le nombre de cierges que 1’on fait briler, ni de chapelets que 1’on
égrene.

2. Les trois signes extérieurs par lesquels 1’on peut reconnaitre
une dévotion sincére, sont les suivants: la foi dans la victoire ultime
de la vérité, I’humilité devant les ainés et les sages et enfin, la crainte
du Mal, ¢’est-a-dire, la peur de penser, de parler ou d’agir contre le
murmure de sa propre conscience.

3. La dévotion grandit dans le cceur, a la suite des efforts
accomplis pour purifier 1’esprit, pour connaitre la nature et 1’origine
de I’homme et de ['univers, en tentant de saisir la relation qui existe
entre les hommes et les objets extérieurs, qui nous fascinent et nous
confondent.

EDUCATION

1. Le véritable propos de 1I’éducation doit étre la perfection du
caractére. Elle devrait servir non seulement a faire gagner leur pain
quotidien aux jeunes générations, mais a les rendre plus fortes et les
préparer a affronter I’aventure de la vie sans jamais s’éloigner du
droit chemin.

2. On ne devrait pas entrainer les enfants a la polémique ni a
prendre plaisir a la critique et encore moins a faire montre des
diverses notions qu’ils ont pu accumuler au cours de leurs études.
Seul I’individu qui est capable d’autocontréle et d’altruisme, a le
droit d’étre défini comme « éduqué et instruit ».

EGO

1. Eliminez les mauvaises herbes qui ont envahi le champ de
votre cceur. Bien sir, cela n’est pas facile, car la moindre averse les
fera pointer a nouveau et 1’égoisme repoussera plus dru encore que
par le passé des que les circonstances lui seront favorables.

82



Vous devez donc ¢éliminer la racine, et pour cela il n’existe
qu’un seul remede, c’est de répéter avec constance: « Pas moi, mais
Toi, Seigneur! ».

2. Un esprit plein de haine et d’égoisme ne pourra jamais se
tourner vers Dieu. Les Védas insistent sur la dissolution de 1’ego, le
Coran sur la reddition totale a la Divinité et la Bible sur la charité et
I’humilité, chacun offrant un remeéde efficace pour éliminer 1’ego.

3. L’ego ou aham est le centre autour duquel est basée la
fausse personnalité. L’ego est le tout premier germe de la graine de
I’ignorance, et ce n’est pas une acquisition en soi, mais simplement
I’absence de la connaissance.

4. L’ego est la source de I’envie, de la cupidité, de la colére,
de la malice et de la vanité. Il détourne I’attention de la vérité et fait
apparaitre ce qui est faux comme réel. L’égoisme est en fait maya
(’illusion que nous avons que ce monde multiforme est réel et
durable) et ’amour est la seule chose qui puisse en venir a bout.

FAMILLE

1. La vie de famille est le chemin royal qui mene a la
réalisation de Dieu, car dans ce Kali-Yuga (I’ére de Kali — il y a
quatre yugas ou eres et celle de Kali est considérée comme étant la
plus sombre au ‘point de vue spirituel) il ne sert a rien d’abandonner
le foyer pour aller se réfugier dans une grotte et méditer: la famille
est la meilleure aréne ‘pour vous entrainer a la tolérance, a la patience
et pour développer un plus grand sens du sacrifice.

2. La femme doit apprendre a voir Dieu en son mari, le mari
avoir Dieu en sa femme, quant aux enfants, ils doivent respecter leurs
parents, et les servir comme s’ils servaient Dieu Lui-méme.

FAMILLE SPIRITUELLE

1. Dieu est le seul et véritable ami qui soit. La vérité est votre
peére, ’amour est votre mére, la connaissance est votre fils, la paix

83



votre fille, les fidéles du Seigneur sont vos freres et les yogis sont vos
amis.

FOI

1. La foi est un don de Dieu, pour nous récompenser des
bonnes actions accomplies au cours de cette vie ou au cours des vies
précédentes. Comme tout autre don, elle doit étre cultivée avec soin.

2. Vous devez tout d’abord avoir la foi, et ensuite seulement,
vous aurez toutes les preuves que vous voulez, si toutefois elles vous
servent encore!

3. Vous devez avoir foi dans le médecin qui vous soigne, pour
que le remede qu’il vous donne soit efficace, et vous ne devez pas
attendre d’étre guéri pour croire en lui et son traitement.

4. Votre foi est plus puissante que Ma shakti (énergie divine).
Elle peut faire des merveilles et forcer le Seigneur a se manifester
pour vous donner ce que vous croyez qu’ll vous donnera. C’est la foi
qui compte et non la forme et le nom sur lesquels elle est établie, car
tous les noms et toutes les formes sont celles du Seigneur.

GRACE

1. Pour acqueérir la grace du Seigneur, il existe un moyen trés
simple, et ¢’est namasmarana, ¢’est-a-dire la répétition constante de
I’un de Ses Noms Malheureusement!, vous ne croyez pas que le Nom
sacre puisse vous guérir et vous sauver.

2. Il est aussi facile d’obtenir la Grace du Seigneur que de faire
fondre du beurre. C’est pourquoi 1’on dit que le cceur de Dieu est
aussi tendre que le beurre, car il suffit d’un tout petit peu de chaleur
pour le faire fondre. Un tout petit peu d’affection devant un
compagnon qui souffre, ou d’amour tandis que vous récitez le nom
sacre.

84



3. Vous ne devriez avoir faim que de la Grace. La Grace vous
donnera la paix mentale, un bon sommeil et un bon repos. Pour cela,
vous devez avoir le sentiment profond que vous dépendez de Lui
entierement et totalement.

4. Ladiscipline et la vertu sont les deux véhicules de la Grace.

HOMME

1. L’homme est mortel. « Il est poussiére et retournera a la
poussiere... » mais en lui brille I’aima, étincelle de la flamme
éternelle.

L’atma est la source, la substance de base de tous les étres
vivants, et elle n’est autre que Dieu Lui-méme, le particulier étant en
réalité [’universel.

INTELLECT

1. L’imagination cache la vérité, brouille I’intellect, pervertit
la vision intérieure et détourne 1’aspirant du but a atteindre.

2. La lune symbolise le mental et le soleil, I’intellect, et tous
deux doivent étre en équilibre, I’'un complément de [’autre.
L’intelligence devrait canaliser les émotions, et vous devez
apprendre a accueillir avec calme, tant le succes que la défaite.

3. L’intellect est I’instrument que Dieu nous a donné pour
nous permettre de faire la distinction entre ce qui est réel et ce qui est
éternel, entre ce qui fait partie du monde de I’illusion et est éphémere.

JNANA

1. Jnana ou la connaissance a un autre sens également et
signifie « vision ». Voila pourquoi il faudrait purifier la vision et ne
jamais entretenir d’idées sombres et néfastes. La plus grande sagesse
est de réaliser que Brahman est omniprésent et qu’il est la seule entité
qui soit, indestructible, invisible.

85



2. Lorsqu’on réalise Brahman, il n’y a plus de différence entre
le connu, I’objet de la connaissance et le fait de connaitre.

3. Lorsque le lac du cceur devient clair et sans remous, 1’aima
peut enfin s’y refléter dans sa splendeur originelle. Et celui qui a
acquis cette connaissance devient Brahman.

4.1l n’y a pas de différence entre bhakti (la dévotion), karma
(I’action) et jnana (la connaissance).

5. Jnana n’est pas un plaisir intellectuel et n’a rien a voir avec
le fait d’accumuler certaines notions, tout comme le fait de manger
ne se résume pas dans le simple fait de mettre de la nourriture dans
la bouche.

KARMA

1. Il existe une loi de la cause et de I’effet et chaque action ou
karma que vous accomplissez aune conséquence bien précise, que
cela vous plaise ou non. Un bon karma produira un bon résultat, et la
naissance est le résultat du karma accompli avant la mort. Si ’on
vous demande ce qui se passe apres la mort, vous devez vous montrer
vous-mémes, et dire: « Voila ce qui arrive, on renait sur cette terre...
».

2. Votre futur est entre vos mains, le lendemain est forgé par
aujourd’hui, et aujourd’hui par hier. La partie la plus importante des
Védas s’appelle karma-kanda, et expose les différents genres de
karma qui doivent étre accomplis, dans le but de cultiver le
détachement envers les choses de ce monde, pour diriger le mental
vers ce qui est éternel et participe de la vérité, et pour transmuter la
moindre action en acte d’adoration, offrant les fruits de cette action
au Seigneur, qui donne toute son énergie a I’étre humain pour qu’il
puisse I’accomplir.

LUXURE

86



1. La luxure ou kama est I'un des six ennemis mortels de
I’homme, et il faut arriver a la maitriser et la transmuter a travers cette
supréme alchimie qu’est la soif de connaitre la Divinité.

2. Le désir devient cupidité, et cette derniére se transforme en
luxure.

3. Le plus beau joyau d’une femme est la vertu.

MARIAGE

1. Le lien du mariage est sacré et doit étre interprété comme
étant une collaboration entre ’homme et la femme utilisant ainsi
leurs dons respectifs pour s’élever spirituellement et arriver a
I’autoréalisation. Malheureusement, de nos jours, le mariage, comme
il est vécu, est basé uniquement sur la luxure et les intéréts
personnels.

2. Le mariage est comparable au frottement de deux morceaux
de papier de verre ’'un contre 1’autre, jusqu’a ce que tous deux
deviennent lisses.

MORT

1. Ceux qui se laissent envahir par la colére et 1’ego sont des
morts-vivants.

2. Atma ou I’ame est immortelle et, de la méme maniére que
I’on change un vétement usé, 1’aima assume un nouveau corps,
lorsque le besoin se présente. Il y a trois causes qui poussent un
homme a renaitre: le péché, les désirs non satisfaits et enfin,
I’ignorance de sa véritable nature.

NOURRITURE

87



1. Vos pensees dépendent du genre de nourriture que vous
absorbez. Si vous voulez mener une vie spirituelle, vous devriez vous
abstenir de manger de la viande. Elle provoque toute sorte de
maladies et alimente les passions. Quant au poisson, il sent mauvais
méme quand il est dans I’eau, et engendre des pensées sales.

OBSTACLES

1. Seule la Gréace du Seigneur peut éliminer tous les obstacles
qui se dressent sur le chemin du sadhaka (aspirant spirituel).
2. Le plus grand des obstacles est représenté par 1’ego.

PECHE

1. Le seul péché est justement celui de vous considérer comme
des pécheurs, parce que vous étes les héritiers de la béatitude
éternelle, les images de Dieu, et que vous participez de cette méme
béatitude. Vous étes en réalité saints et complets, vous étes Dieu
marchant sur la terre. Il n’y a pas de plus grand péché que de vous
accuser ainsi! VVous vous déshonorez et vous vous diffamez!

QUALITES

1. Les gounas ou qualités sont trois, thamas, rajas et sathwa.
Le premier est symbolisé par la couleur noire et représente 1’inertie,
la paresse, et définit tout ce qui rend I’individu incapable de discerner
la réalité et I’apparence. Le deuxiéme, rajas, par le rouge et représente
les passions, I’activité frénétique et tout ce qui fait osciller I’individu
comme un pendule entre le réel et I’irréel, sans qu’il arrive jamais a
se décider. Quant a sathwa le troisiéme, il est symbolise par le blanc,

88



et représente la sagesse et la possibilité de discriminer entre le vrai et
le faux, sans aucune hésitation.

2. La nourriture decide du gouna et le gouna cherche a se
procurer la nourriture qui lui convient. C’est un véritable cercle
vicieux. Le but de tout sadhana (discipline spirituelle) est de
transcender ces trois qualités dont I’action interpénétre le monde
phénoménal.

RICHESSE

1. La fortune véritable est la santé du corps et de I’esprit, car
c’est seulement a I’aide du corps et d’'un mental sain que I’homme
peut atteindre Dieu. Quant aux richesses matérielles, elles nous ont
été confiées dans le seul but de les utiliser a des fins dharmiques (voir
dharma).

2. Vous devez ressentir de la compassion envers le riche, car
pour lui, les tentations sont multiples, et il a moins de chance de
pouvoir se tourner vers la Divinité.

RELIGION

1. Le mot «religion» dérive du latin «religare» et signifie  «
lier a nouveau » (I’homme a Dieu).

2. 1l existe une seule religion, la religion de 1’amour, et toutes
les religions qui se considérent comme séparées les unes des autres,
se nourrissent en fait d’une seule et méme substance, 1’amour divin.

SOCIETE

1. Ce qui ravage la société a I’heure actuelle est I’ambition qui
pousse les hommes a vouloir acquérir un standard de vie élevé, plutét
que I’aspiration a un mode de vie élevé.

89



2. Un mode de vie éleve insiste sur la moralité, le sens
humanitaire, ’humilité, le détachement des choses de ce monde et la
compassion.

3. L’homme est devenu I’esclave de ses propres désirs, et il
n’a plus la force de lutter contre cette soif qui le torture, car il est
affaibli par ces désirs méme qu’il satisfait, et ne peut plus contrdler
sa nature inférieure. En outre, il n’a aucune idée de la facon dont il
pourrait s’y prendre pour atteindre sa conscience divine.

4. La société est en fait une prolifération d’¢léments divins
engendreés par la seule volonté divine, mais aucune sociéeté ne peut se
définir comme parfaite.

5. Aucun idéal social ne peut produire de fruits sans
I’épanouissement de I’ame, Le propos de la société ne devrait pas étre
celui de s’emparer du butin de la nature pour le partager en parts
égales ou inégales, mais la consommation devrait étre établie aprés
mire élaboration, a la lumiére du fait qu’il n’existe qu’une seule et
méme atman (&me) et sur le bonheur que cette connaissance apporte.

6. Le but véritable de toute société devrait étre celui de donner
a chacun de ses membres la vision de 1’atman.

SADHANA

1. Sadhana signifie littéralement, la discipline spirituelle;
mais en fait, tout effort accompli par les hommes, de 1’indigene
vivant dans la jungle, jusqu’a I’homme le plus avancé dans sa
recherche intérieure, et adorant, de facon appropriée les multiples
aspects de la Divinité, est sadhana.

2. Le tout premier pas a effectuer est celui de renforcer votre
foi en I’omniprésence de la Divinité. C’est uniquement a travers le
sadhana que I’homme pourra regagner ce qu’il a perdu, a savoir, sa
gloire et sa splendeur.

3. Purifiez vos pensées, vos paroles et vos actions. Parlez avec
douceur, soyez humbles, toujours préts a rendre service, et pratiquez
I’art du silence.

90



4. Le sadhana doit étre cultivé sur un terrain favorable, c’est-
a-dire qu’il faut d’abord avoir un bon caractére (voir la définition du
mot en début de chapitre) pour le faire fructifier. Sinon, 1’effort
spirituel sera réduit & neant et sera comme le bijou placé sur la téte
du cobra, au centre du poison et de la cruaute.

TRAVAIL

1. Le travail est une offrande a la Divinité qui nous anime et
nous permet de I’accomplir. Voila pourquoi cela n’a aucun sens de
demander ou de s’attendre a une récompense pour le travail
accompli.

2. Le travail doit étre accompli a la perfection.

3. Tout travail est noble et il n’existe pas de travaux inférieurs.
« Tu ne dois pas faire ce qui te plait, mais ce que tu fais doit te plaire
«. Le travail est aussi une fagon de payer le tribut qu’on doit pour
sortir de la prison du corps.

4. Le secret d’une vie heureuse est le travail accompli a la
perfection, car il est sa recompense en lui-méme.

UNIVERS

1. Le monde entier, I’univers, est une manifestation de
Brahman. Brahman est Vérité, et le monde phénoménal est maya ou
« illusion ». L’homme cherche Dieu dans 1’univers créé, et oublie de
Le chercher en lui-méme.

2. L’univers est en réalité le principe universel manifesté,
assumant de multiples aspects... et ’lhomme, au milieu de cet univers,
n’est autre que Madhava (Dieu) en miniature.

3. L’univers est un théatre et les étres humains en sont les
acteurs, ayant chacun le réle que lui a assigné le Créateur, pour les
sauver et les libérer.

91



4. La création n’est rien d’autre qu’une forme assumée par le
Créateur, et celui qui voit le monde tel qu’il est, se laissant berner par
les apparences, vit dans 1’erreur.

VIVEKA ET VAIRAGYA
(discrimination et détachement)

1. Viveka (la faculté de discrimination) et vairagya
(detachement des choses de ce monde) sont les deux instruments qui
aident a canaliser les eaux déchainees des désirs et des passions et les
portent jusqu’a la destination qu’elles cherchent en réalité: I’océan de
la béatitude.

2. C’est grace a viveka que les ténebres de 1’ignorance
peuvent se dissiper. C’est un talent divin donné a I’étre humain, pour
qu’il puisse faire la distinction entre ce qui est réel et éternel et ce qui
est apparent, sujet au déclin et a la destruction.

YOGA

1. Le yoga est le controle des sens et des tendances mentales,
sans lequel aucune joie n’est possible ni durable.

2. Le yoga est en fait I'union spirituelle avec le « Moi »
supérieur, le pouvoir universel, I’éternelle vérité, la sagesse absolue.
A ce stade, vous pourrez connaitre la volonté du Seigneur, a travers
votre propre intuition purifiée.

3. On ne peut acquérir la Grace ni par 1’exercice de la raison,
ni par les contorsions du yoga ni par les privations de I’ascétisme,
mais seulement par I’amour.

92



4. L’arbre de la vie est constitué par le tronc, qui est le karma-
yoga; les branches, les feuilles et les fleurs parfumées symbolisent le
bhakti-yoga; et les fruits mars et juteux, jnana-yoga, la connaissance.

5. Le renoncement est le véritable yoga. Devenez Maitres...
de vous-mémes. Dhyana (la contemplation constante de la Gloire du
Seigneur, la méditation) garantit de meilleurs résultats que le yoga,
les yajnas (sacrifices rituels) ou le pranayama (technique de
respiration).

Permettez a toutes les fois différentes de subsister, laissez-les
s ‘épanouir afin que la gloire du Seigneur puisse étre chantée dans
toutes les langues et sur tous les accords... Voila l’idéal
Respectez les différentes religions et admettez leur validité, a partir
du moment ou elles n 'éteignent pas la flamme de ['unité.

Baba

IX

DISCOURS AUX CHRETIENS

| - «lsa» (Sathya Sai Speaks, volume X, p. 236)
I1-  « Celui dont Jésus-Christ avait prédit la venue » (Sathya Sai
Speaks, vol. VII, p. 138)

93



« |SA »

Les partisans de toutes les religions ne prient qu’un Seul et
Méme Dieu, omniprésent, et qui entend leurs priéres, quels que soient
le pays dont elles proviennent et le langage utilisé. C’est toujours le
méme Dieu qui accorde a I’humanité toute entiére bien-étre,
prospérité, paix et joie.

| n’y a pas de religion s’adressant a un Dieu particulier,
déversant Sa Grace sur ceux qui professent uniqguement une certaine
foil

Le voyage de I’humanité vers la Divinité est le destin de tous
les hommes, tout comme le voyage précédent, de I’animalité a
I’humanité.

Tout au long de ce pelerinage, I’homme doit vaincre différents
obstacles et affronter de nombreuses épreuves. C’est pour I'aider a
surmonter ces difficultés et pour aplanir le chemin, que les sages, les
prophétes, les ames reéalisees, les personnalités divines et les
incarnations du Seigneur, descendent parmi les hommes et illuminent
la voie.

Ils se mélent a ceux qui souffrent, aux chercheurs qui se sont
égares dans le désert, pour les reconduire dans le droit chemin et leur
instiller le courage et la confiance qu’ils avaient perdus. Certaines
personnalités naissent et vivent dans ce seul but. On les appelle
karana-janmas car elles prennent naissance (janma) dans un but bien
déterminé (karana). Des leaders et des modeles de ce genre
apparaissent dans tous les pays du monde. lls inspirent foi en des
idéaux élevés et enseignent comme si leur voix était celle de Dieu,
les conseillant du fond du cceur.

Il existe bien sr de nombreux aspirants qui, par leur dévotion,
leur sens du sacrifice et leur vie disciplinée, réussissent & obtenir la
vision de I’Omnipotent, de ’Omniprésent, et se contentent de jouir
de la béatitude qu’ils ont acquise. Tandis que d’autres ont soif de
partager leur bonheur avec ceux qui ne la connaissent pas encore, et
ils les guident et les conduisent le long du chemin, et de ce fait, sont
bénis. Ils enseignent que la multiplicité n’est qu’apparente, qu’elle

94



n’est qu’une illusion, et que I’unité sous-jacente dans toute la création
est la seule réalité existante.

IIs leur disent que chaque personne est en fait trois personnes,

celle qu’elle croit étre, celle que les autres croient qu’elle est et celle
qu’elle est réellement.
Jésus était donc un karana-janma, un Maitre né avec une mission bien
définie, celle de restaurer I’amour, la charité et la compassion dans le
cceur des hommes. Il n’avait aucun attachement envers le  « Moi »
inférieur, et jamais Il ne tint compte de la douleur, du chagrin, du
succes ni de la joie. Son ceeur ne répondait qu’a I’appel de 1’angoisse
ou a ceux qui imploraient la paix ou la fraternité. 1l alla de par le pays,
en préchant cet idéal d’amour et offrit Sa vie enticre en sacrifice pour
I’Humanité.

Lui aussi, comme la plupart des chercheurs, orienta Sa
recherche vers le monde objectif, la nature. Mais Il réalisa trés vite
que cette nature n’est en réalité qu’un tableau kaléidoscopique, créé
de toute piéce par I’imagination, et commenca a chercher Dieu en
Lui-Méme. Ses séjours dans les monastéres de I’Himalaya, dans le
Kashmir et autres endroits ou 1’on pratiquait 1’ascétisme et la
recherche philosophique Lui valurent de trouver le succes. Apres
avoir déclaré qu’ll était le Messager de Dieu, Il déclara, en revenant
d’Orient, qu’1l était le Fils de Dieu, car le mode de pensée précédant
était dualiste et sous-entendait un rapport de maitre a serviteur. Cela
supposait que le serviteur ne pouvait aller au-dela de ce qui était
imposé par le Maitre, le Prabhu et devait accomplir tous les devoirs
que lui indiquaient les Ecriture de Sa religion. Mais Jésus trouva cela
ennuyeux et préféra penser qu’Il était plutot le prathibimba ou image,
tandis que Dieu était le bimba, 1’original. Le lien entre eux se resserra
et le « Moi » supérieur ou Dieu, n’était plus une lumiére distante ou
une quelconque entité lointaine, mais la lumiére elle-méme devint
partie intégrante du « Moi ».

Lorsque la conscience du corps prédomine, vous pensez que
vous étes les messagers de Dieu ou les serviteurs, mais lorsque le
niveau de la conscience intérieure s’éléve, vous sentez que la Divinité
est plus proche de vous et elle vous devient plus chere. C’est ainsi
que s’établit tout naturellement un rapport de pére a enfant. Plus tard,

95



lorsque la conscience de I’ atman fut établie, Jésus fut en droit de
déclarer: « Mon pere et Moi ne sommes qu’un ». Tout comme 1’on
affirme: « J’étais dans la lumiére, puis la lumiére était en moi, et
maintenant je suis la lumiére. »

Jésus était en droit d’affirmer que Sa vie était Son message,
car Son comportement parmi les hommes était exemplaire, et qu’ll
agissait selon les principes qu’ll énongait.

Tout le monde commence le pélerinage spirituel en disant
qu’il est le « serviteur » du Seigneur ou le « messager » de Dieu et en
essayant de rendre sa vie digne d’une telle responsabilité. C’est ce
que I’on appelle le stade dwaitha. Puis, au fur et a mesure que 1’on
progresse, on finit par découvrir que la Divinité est en nous, réalisant
que Dieu est le précieux héritage auquel nous pouvons tous
prétendre, et dans lequel il nous est permis de puiser. C’est alors que
I’on fond dans la conscience divine et que la fameuse poupée de sel
se dissout dans I’océan... (exemple repris par Sathya Sai Baba pour
expliquer que ce stade est un stade duquel on ne peut revenir: «Une
poupée de sel, voulant connaitre la profondeur de 1’océan, prit un fil
de plomb pour le sonder, et elle s’approcha tant et tant du bord qu’elle
finit par se dissoudre dans 1’eau et put enfin savoir ce qu’elle voulait
savoir.., mais elle ne put jamais revenir sur la rive pour raconter son
expérience»). Voila I’essence de tous les enseignements religieux.

On connaissait Jésus sous le nom de Jésus, mais le peuple
I’appelait le Christ, car Il n’y avait aucune trace d’ego, ni dans Ses
pensees, ni dans Ses paroles, ni dans Ses actions. Il ne ressentait
jamais ni haine ni envie. Il était au contraire plein d’amour et de
charité, d’humilité, et de sympathie envers tous les étres.

Le nom de Jésus, en fait, n’est pas le nom original, car Il
s’appelait « Isa » —dont les lettres inversées donnent « Sai ». Isa ou
Sai signifient tous deux Ishwara, c¢’est-a-dire Dieu, I’Eternel Absolu,
le sath-chith-ananda (le principe d’existence-conscience-béatitude).
Dans le monastere tibétain ou Il passa quelques années, son nom est
écrit « Isa » ce qui signifie le « Seigneur de tous les étres vivants «.

Lorsque Jésus déclara qu’ll était le messager de Dieu, son
intention était de souligner le fait que tous les hommes le sont et
qu’ils doivent penser, parler, et agir en conséquence. Voila le vrai

96



karmakanda des Védas, le sadhana du travail, japa (répétition du nom
sacré du Seigneur) seva (service rendu a autrui sans trace d’ego) et
dhyana (méditation sur I’'une des formes du Seigneur). Lorsqu’ll eut
progressé davantage, Jésus affirma que chacun d’entre nous doit
reconnaitre Son prochain comme étant le fils de Dieu également,
I’enfant, le frére et la sceur de son « Moi » supérieur, et qu’il est digne
de révérence. L’Upasana Kanda est I’Ecriture qui décrit ce stade dans
le Sanathana-Dharma. Puis la connaissance marit et se transforme en
pure sagesse et, arrivé a ce stade de jnana-kanda on réalise cette vérité
énoncée par Jésus: « Mon Pére et Moi ne sommes qu’un... ».

L’anniversaire de Jésus doit étre célébré par I’humanité toute

entiére, car de tels karanajanmas appartiennent a tous et ne devraient
pas étre confinés a un seul pays et une seule communaute.
Jésus se rendit compte que les docteurs de la Loi et les prétres avaient
mal saisi le sens de la religion. Il commenca donc a enseigner la
spiritualité et la moralité et, par cet enseignement, a répandre la Vraie
Lumiére. Jésus vit que les gens couraient apres des billes de verre en
les prenant pour des diamants et qu’ils leur accordaient beaucoup trop
de valeur. Il se rendit dans les lieux saints et vit qu’ils étaient reduits
a I’¢état de bazars ou 1’on marchandait et vendait la Grace Divine. Il
condamna les prétres qui toléraient et encourageaient de telles
pratiques. C’est ainsi qu’ll attira sur Lui la colére des autorités
religieuses de 1’époque qui achetérent 1’un de Ses disciples pour
trente pieces d’argent, afin qu’il leur livre son Maitre.

Les autorités eurent vent du fait que Jésus déclarait étre le roi
et L’accusérent de trahison. Elles insistérent tellement que le
gouverneur finit par donner I’ordre de Le crucifier. Tandis qu’on Lui
enfongait les clous pour Le fixer sur la croix, Jésus entendit la voix
du Pere: «Toutes les vies ne sont qu’une Mon cher Fils! Sois un avec
tous». C’est alors qu’ll implora k pardon pour ceux qui €taient en
train de Le crucifier, car « ils ne savaient pas ce qu’ils faisaient ».
Jésus sacrifia Sa vie entiere pour le bien de I’humanité.

Chanter les cantiques, allumer les cierges, lire la Bible ou encore
monter des piéces de théatre relatant les incidents saillants de Son
existence, ne saurait suffire a célébrer Son avenement.

97



Jésus dit encore que le pain qu’ll prenait durant la derniére
cene était Sa chair, et le vin, Son sang. Il voulait entendre par la que
tous les étres faits de chair et de sang, doivent étre traités comme soi-
méme, et que 1’on ne devrait faire aucune différence entre un ami ou
un ennemi, entre « nous » et « eux «. Tous sont Son corps soutenu
par le pain, et le sang coulant dans les veines des créatures est Son
propre sang, animé par 1’activité que le vin lui transmet, ¢’est-a-dire,
que tout homme est divin, et que I’on doit lui rendre hommage
comme tel.

Vous travaillez en tant que serviteurs et messagers, et ensuite,
vous rendez hommage, tout comme le fait un fils a son peére, a la
Divinité qui réside en chacun. C’est alors que vous acquérez la
connaissance parfaite et que vous savez enfin que Lui et vous n’étes
qu’un.

C’est le voyage spirituel de chaque homme et Jésus en a
indiqué clairement le chemin.

Il a annoncé lorsqu’ll était tout jeune, qu’ll était venu pour
illuminer la voie spirituelle. Méme lorsqu’ll était comme la rose en
bouton, Il émanait déja le parfum de la perfection. La lumiere était
en Lui, capable de tout embraser. Ce n’est certes pas un ver luisant
qui pourrait allumer une lampe!

Il devait s’incarner comme homme, de facon a élever le
niveau de conscience des hommes. Il devait leur parler en utilisant le
langage qui leur est propre et leur enseigner les méthodes a suivre
pour mettre Ses enseignements en pratique. Les oiseaux et les
animaux, eux, n’ont aucun besoin d’Incarnations Divines de leur
espece pour les guider parce qu’ils n’ont pas tendance a s’¢éloigner de
leur dharma. Seul, 1’étre humain oublie ou ignore le but de sa propre
existence.

(Discours du 25 décembre 1978)

« CELUI DONT JESUS-CHRIST
A VAIT ANNONCE LA VENUE »

98



(p. 138 Sathya Sai Speaks Vol. VII)

Les religions naissent de 1’esprit des hommes vertueux et qui
aspirent a ce que tous les hommes deviennent bons. lls ont soif
d’¢liminer le mal et de guérir les mauvais.

Les religions sont nombreuses, car elles doivent s’adapter aux
différents individus, a leurs professions, a leurs activités, a leurs roles
et a leurs différents caracteres. L’individu doit respecter tout d’abord
les limites et les lois établies, et par la développer son courage et y
trouver de la joie. Puis, son esprit ainsi purifié le guidera vers des
niveaux toujours plus élevés, et lui-méme et la société dont il est un
élément, pourront en bénéficier.

Il est plus que juste de célébrer le jour anniversaire de Jésus,
qui sentait le besoin profond de sauver 1I’humanité et désirait
ardemment y réussir. Mais la fagon la meilleure de Le féter est encore
de mettre en pratique Ses enseignements, d’étre fidéles a Ses
principes et d’essayer de prendre conscience du Divin qu’ll voulait
révéler a tous les hommes.

De nos jours, on se contente des paroles creuses et des divers
stratagémes dont les hommes se servent pour cacher leurs propres
fautes. On célébre les anniversaires des grandes ames dans la pompe
et ’hypocrisie. Personne ne tente d’analyser leurs messages, ou ne
fait pas d’effort pour les mettre en pratique ni en tirer bénéfice. Les
Grands Maitres appartiennent a ’humanité toute entiere. Il est erroné
de penser que Jésus appartienne uniquement aux Chrétiens, et que la
féte de Noél soit réservé a I’Occident.

Accepter I’un de ces Maitres tout en rejetant les autres, est un
signe de mesquinerie. Les différents membres et les organes mis
ensemble forment un corps, comme les états et les communautés
forment le monde. L’¢élément nutritif qu’est la grace divine circule
dans toutes les parties du corps, leur permettant de fonctionner. La
substance de I’amour divin fournie par la grace doit donc circuler
dans chaque état et chaque communauté, afin que le monde puisse
vivre dans la paix et dans la joie. Une fois que cette vérité est mise a
nue, fermement établie, tout sentiment de différence disparait comme
par enchantement.

99



Lorsque les membres d’une famille sont en désaccord, les
terres et les autres biens sont mal exploités et risquent de tomber en
friche ou en ruine. La séparation d’un seul de ses membres représente
donc une trés grande perte, car la grace qui soutenait toute la famille
jusque-la, vient a manquer.

Lorsque I’on ampute une main, par exemple, le membre entier
perd sa fonction, sans compter le sang perdu pendant 1’opération. I1
en est de méme pour la grace divine, et lorsqu’un pays se tient a
I’écart des autres, il finit par s’affaiblir et devient inutile au reste du
monde.

Les separations, les différences et les distinctions de tout
genre empéchent la gréce, cette source vitale qui soutient et nourrit
chaque cellule de I’organisme et chaque individu dans le monde, de
se répandre. Et pourtant, le monde entier ne tient debout que par la
grace du Seigneur. Pour qu’un arbre croisse dans les meilleures
conditions, il lui faut un terrain favorable, du soleil et de I’eau, mais
la chose la plus importante est encore la graine.

La vie de I’étre humain est conditionnée par ses actions et ses
pensees et par les conséquences qui en découlent. Mais son existence,
son étre, dépendent de la volonté du Seigneur. Les arbres poussent
différemment selon la nature du sol et I’intensité du soleil. De méme,
les étres humains différent, par le genre de sentiments qui les anime
et le genre d’actions qu’ils accomplissent. Mais comme il est vrai que
toutes les graines sont identiques, il est vrai que la volonté de Dieu,
qui a créé I’homme, est une seule et uniforme volonté, qui ne connait
pas les différences.

Les variétés de formes, d’émotions et de comportements, la
diversité des communautés et des credos, résultent du fait que
I’homme ignore 1’unité fondamentale de la volonté divine, et qu’il va
a I’encontre de cette unité.

Les eaux agitées de la riviere refletent la lune dans leur
profondeur. Les eaux calmes du lac, elles aussi reflétent la lune. Mais
tandis que la riviére en donne une image fragmentaire et brouillée par
le remous, I’eau du lac, tranquille, en donne une image nette et
paisible. Pourtant, toutes refletent le méme astre brillant au
firmament. La lune reflétée dans le courant, représente 1’individu

100



toujours actif et aux prises avec maya — I’illusion que le monde
phénoménal est réel —. La lune, reflétée sur le visage sans ride d’un
lac tranquille, représente le yogin — celui qui est en communion avec
Dieu — le saint qui a rejoint le parfait équilibre, la paix, et dont
I’esprit repose en 1’unité. Quant a la lune qui est dans le ciel, elle est
le témoin éternel, 1’absolu, le principe primordial.

Le Christ parla de ces trois états, et en se référant a I’ame individuelle,
aux lueurs vacillantes dans le remous, Il déclara: « Je suis le messager
de Dieu ». En se référant a Lui-méme comme yogin qui s’est élevé
au-dela de la dualité et qui a rejoint 1’équilibre, Il proclama: « Je suis
le Fils de Dieu ». Puis, réalisant que ces états ne sont en fait que de
simples reflets, que la lune véritable est le témoin éternel, et que Lui-
méme était aussi I’Absolu sans nom et sans forme, Il déclara vers la
fin de Sa vie: « Moi et Mon Pére ne sommes qu’Un ».

Tous les étres sont en réalité les images de I’atman, Ame
Universelle, sous le nom et la forme que chacun d’eux a assumé.
Voila la vérité renfermée, élaborée et démontrée dans les textes
sacrés hindous.

L’essence de toutes les religions et de tous les credos n’est
autre que la recherche de la fusion de I’ame individuelle dans 1’unité.
Le propos de toute recherche est de percevoir et découvrir cette unité
sous-jacente a la multiplicité apparente. Les gens se querellent et
vivent dans l’angoisse et l’inquiétude, perpétrant horreur apres
horreur, pérorant pour appuyer leurs théses, créant la désunion si
chére a leur esprit.

Le temps a fini par ternir la splendeur du message des Grands
Maitres, et la fascination exercée par le monde matériel a éloigné les
hommes du droit chemin. Le progreés scientifique et technologique
les ont rendu vaniteux et leur ont fait tourner la téte. C’est ainsi qu’a
notre époque, les gens se délectent a faire tout ce que la religion
condamne. Toutes les religions enseignent que 1’on doit respecter les
personnes agées, car elles possédent 1’expérience dont les jeunes
générations sont dépourvues, et leurs conseils sont indispensables.
Mais aujourd’hui on les trouve ennuyeux et génants! Toutes les
religions soulignent I’importance de la vérité, mais on se moque de
I’homme qui s’y tient, en le traitant d’imbécile! La violence et la

101



cruauté, sévérement condamnées par toutes les religions, sont
utilisées sans hésitation, et la fin ignore les moyens. De toutes
manieres, les vérités de base de la religion ne sont nullement affectées
par le Mal que les hommes accomplissent et par la propagande a
laquelle ils s’adonnent.

Seuls ceux qui n’ont aucune envie de mettre en pratique le
message des Grands Maitres prennent plaisir a gacher leur énergie en
condamnant les autres religions pour glorifier la leur. Car une fois
gue vous commencez a les mettre en pratique avec sincérité, le besoin
de critiquer disparait comme par enchantement.

Ceux qui mettent vraiment ces enseignements en pratique
célebreront I’anniversaire des fondateurs des religions dans un esprit
de pure consecration, en renforcant leur foi en rendant hommage aux
doctrines énoncées, par une pratique plus intense, plutdt que par des
arguments catégoriques.

Si I’on veut vraiment atteindre le but, il faut suivre le chemin
qui y conduit. Lorsque vous cherchez a reconnaitre I’itinéraire qui
mene a la Divinité, vous devez suivre la ligne qu’Elle a tracée pour
vous. Inutile de rabacher son Nom ou de penser continuellement a Sa
Forme, si vous ne vous engagez pas sérieusement sur le chemin,
chaque pas vous rapprochant du but.

Lorsque vous devez aller quelque part, vous devez vous
mettre en marche: ce n’est pas le but qui viendra a vous! Lorsque
vous désirez rejoindre le Seigneur, vous devez donc suivre la Voie
qu’ll vous a indiquée, et c’est 1a le seul moyen de donner de la valeur
a votre existence.

Jésus donna des lecons pratiques et simples pour hater le
progrés de I’humanité. 11 démontra qu’ll avait des pouvoirs divins
dans le seul but de donner foi en Ses enseignements. Il indiqua le
chemin par lequel on peut découvrir le doux nectar d’ananda, la joie
parfaite, la béatitude. Il enseigna aux gens I’art de cultiver la vertu,
la charité, la compassion, la tolérance, I’endurance, 1’amour et la foi,
et cela tant par Sa parole que par Son exemple. Il n’existe pas de
qualités distinctes et séparces. Il n’y a que les différentes facettes de
la Divinité dans I’homme et le devoir de chacun est de les dégager et
de leur donner éclat.

102



Les gens disent que la crucifixion est le plus grand sacrifice
de Jésus. En realité, Il fut emprisonné, attaché et on lui mit une
couronne d’épines sur la téte, ensuite, on Le mit en croix. Quiconque
est fait prisonnier et battu de la sorte n’est pas en droit d’affirmer
qu’ll a sacrifié quoi que ce soit, car Il n’est pas libre au moment ou il
le fait. Non! Le véritable sacrifice de Jésus fut celui qu’ll accomplit
lorsqu’ll était libre et de Son propre gré. Il sacrifia Sa propre joie,
Son propre confort, Sa position et Sa sécurité. Il brava I’inimitié des
Puissants. Il refusa d’accepter aucun compromis. Il renonca a Son
ego, qui est la chose la plus difficile a éliminer. Il sacrifia
volontairement tous les désirs par lesquels la chair tourmente les
hommes. Et c’est 1a un sacrifice bien plus grand que celui du corps
sous la contrainte. Vous devriez célébrer Son anniversaire en
renongant a un désir ou deux, et en refusant de satisfaire tout au moins
les impulsions les plus sombres de votre «ego».

Les partisans de Jésus se sont séparés en schismes variés. Sa
vie n’en est pas moins une legon d’unité. Lorsqu’ll était sur la croix,
un sentiment de rancune envers ceux qui Le torturaient vint Le
troubler, et c’est alors qu’une voix retentit: « Toutes les vies ne sont
qu’une seule et méme vie, Mon Cher Fils! Sois donc Un avec tous...».
Et cela fut suivi par une autre remontrance: «La mort est le vétement
de la vie».

En effet, tout comme 1’on met de c6té un vétement usé pour
en reveétir un neuf, I’ame met et 6te des vétements différents, selon
les circonstances. C’est ainsi que Jésus fut mis en garde contre tout
ressentiment, ainsi que contre I’auto-compassion propre a I’homme.
C’est pour le bien de I’humanité que de telles personnes foulent la
terre, pour la prospérité et la paix du monde, pour libérer I’individu
de I’esclavage des sens, des désirs et des passions.

Cela est généralement annoncé par des phénoménes
particuliers qui se produisent lors de leur naissance; dans le cas de
Jésus, il y eut de telles manifestations. Le souverain de 1’époque avait
ordonné un recensement, et Marie et Son époux se rendaient dans
leur village natal. Marie était enceinte, et & mi-chemin, les douleurs
commencerent. lls ne connaissaient personne dans le village qu’ils
traversaient et ils se réfugiérent dans une étable proche. Joseph fit un

103



peu de place entre les vaches et se précipita dehors pour aller chercher
une femme qui puisse aider Marie, mais il ne fut pas long a entendre
les pleurs du bébé...

La lIégende dit encore qu’une étoile tomba en produisant une
forte lumiére, qui guida les tibétains et d’autres personnes jusqu’a
I’endroit ou était né Le Sauveur. Beaucoup lisent et croient cette
histoire, bien que les étoiles ne tombent pas ainsi du ciel. La veérité
est qu’il y avait un énorme halo de splendeur au-dessus du village ou
Christ vint au monde. Cela signifiait que Celui qui devait dissiper les
ténebres du Mal et de I’Ignorance était né, et qu’ll allait répandre la
lumiére de I’amour dans le coeur des hommes.

De telles manifestations sont naturelles a 1’aube d’une
nouvelle ére et lorsque de telles Incarnations Divines descendent sur
la terre. Jésus devait éliminer les ténébres dans lesquelles le monde
¢tait plongé et cette lumicre I’annongait.

Les Grand Maitres viennent au monde en réponse a la priéere
des hommes: « thamaso maa jyothir gamaya » — « Conduis-moi des
ténébres a la lumiere » —. Si chacun accomplit sa propre tache dans
un esprit de sacrifice total, la lumiere pourra briller. Mais si les portes
du cceur restent closes, comment la lumiere peut-elle dissiper les
ténebres intérieures? Vous ne pouvez pas rester assis a 1’écart en
attendant que 1’Incarnation Divine fasse descendre en vous la paix et
la joie! Cette incarnation vient dans le but de conseiller, de guider, de
réveiller, de tracer le chemin et de repandre la lumiere pour montrer
la voie. Mais I’homme doit faire sa part, en apprenant, en obéissant,
et en écoutant avec foi et espoir, les enseignements énoncés.

Il'y a une légende qui dit qu’un jour, la richesse et la sagesse
se querellaient, chacune disant qu’elle était plus importante que
I’autre. La richesse avangait que sans elle, le corps de I’homme
s’affaiblit, que son cerveau s’embrume et que la sagesse elle-méme
n’est qu’un feu follet. Quant a la sagesse, elle répondit que sans elle,
les hommes sont incapables de distinguer entre la richesse et la
pauvreté, ou qu’ils n’ont aucune idée de la fagon dont il faut s’en
servir. C’est alors que I’ame intervint et leur dit que toutes deux
étaient importantes, mais que tout dépendait de la facon dont on les
utilisait.

104



La fortune utilisée sans sagesse finit par devenir un instrument
d’exploitation et de tyrannie, tandis que la sagesse sans un minimum
de biens matériels risque de n’étre qu’une chimeére. C’est la fagon
dont on s’en sert qui leur donne leur valeur. Et, tout comme le couteau
dans la main du maniaque devient un instrument de meurtre, il
devient, dans celle du chirurgien, un instrument propre a sauver la
vie. De quelle maniére utilisez-vous vos biens? Les autres peuvent-
ils en bénéficier grace a votre sagesse?

Aujourd’hui, alors que nous fétons 1’anniversaire de Jésus-
Christ, prenez la résolution de servir votre prochain avec amour, ainsi
que tous ceux qui souffrent et sont dans le besoin. Cultivez la
tolérance, la patience, la charité, et soyez magnanimes. Restez fideles
aux idéaux que Jésus a indiqués. Mettez-les en pratique toute la vie.
La facon dont les hommes célébrent Noél aujourd’hui prouve a quel
point ils se sont éloignés de ces idéaux, car ils souillent Son Nom de
tant d’infamie! On attend minuit, toutes les lumiéres sont allumées,
I’arbre est décoré et on passe le reste de la nuit a boire et a danser!
Ce jour qui devrait étre plein d’ananda— béatitude — se passe dans
un état d’excitation profane, alimenté par les vapeurs de 1’alcool.

La boisson est une habitude tellement pernicieuse, que
lorsqu’un homme tombe au fond de la bouteille, il ne peut plus en
sortir. Tout d’abord, I’homme boit le vin, puis le vin boit le vin, et
enfin le vin boit I’homme. Il se noie littéralement dans le vin.
L’alcool détruit I’humanité chez I’étre humain. Comment peut-il
développer la Divinité qui est en lui, de cette maniére? Les danses
sensuelles ont remplacé la dance d’extase divine a laquelle il devrait
se livrer! Purifiez votre cceur et faites en sorte que tous puissent tirer
profit de vos sentiments: voila la facon la meilleure de célébrer la
naissance du Christ.

Il'y a un point que je dois souligner ici. A I’instant ou Il se
fondit dans le supréme principe divin, Jésus communiqua a Ses
fideles une chose qui depuis, a été mal interprétée par de nombreux
commentateurs, et par ceux qui prennent plaisir a amasser écriture,
interprétation sur interprétation, jusqu’a ce que tout soit réduit a un
fatras inextricable.

105



Ce que Jésus a déclaré a été tellement manipulé au cours des
siecles, que cela est devenu une véritable énigme et pourtant c’était
bien simple! « Celui qui M’a envoyé viendra a nouveau! » et Il
désigna un agneau, qui bien sir, n’était qu’un symbole, un signe pour
dire: « Baaa Badd — Baba! ». C’est ainsi qu’Il annonga la venue de
Baba. « Son Nom sera Vérité », poursuivit-1l et « Sathya » signifie «
Vérité ». «ll portera un vétement couleur de sang» (ici Baba indique
la robe qu’ll porte). «Il sera petit de stature, avec une couronne (de
cheveux) sur la tétey». L.’agneau est également le symbole de I’amour.
Christ n’a jamais proclamé qu’ll reviendrait, mais Il a dit: « Celui qui
M’a envoyé viendra a nouveau ». Ce « Ba-Ba » est bien le Baba
que vous voyez, et Sai, le petit Baba a la robe rouge et couronné de
cheveux, est arrivé! Il n’est pas seulement sous cette forme, car Il est
en chacun de vous, demeurant en vos cceurs. Il est la... portant cette
robe de couleur rouge.

Les grands axiomes de la culture Bharatya — de Bharat —
énoncés dans les Védas: « Iswarassarvabhuthaaanaania... » «
saavaasyamidam sarvam... » — « Vaasudevassarvamidam... » —
Dieu est celui qui anime tous les étres vivants...» — « Tout cela est
enveloppé par le Seigneur... » — « Tout cela est Vasudeva — La
Divinité —» doivent étre interprétés de cette facon: « Le Baba a la
robe rouge, ou I’agneau, est en tous. C’est le mystére intérieur de
I’incarnation. Dieu est incarné en tous, tous ne sont qu’Un, et I’'Un
est le tous! ».

(Discours du 24 décembre 1972)

106



1l n’y a qu’un seul Dieu, Il est omniprésent,

1l n’y a qu’une seule religion, la religion de I’amour,
1l n’y a qu’une seule caste, la caste de |’humaniteé.

1l n’y a qu'un seul langage, le langage du ceeur.

Baba.

POEMES ET LETTRES DE SAI BABA A SES FIDELES

Lettre a son frere écrite le 25 mai 1947

A tous ceux qui Me sont dévoués!

Mon cher, J’ai regu la lettre que tu m’as écrite et faite parvenir.
J’y ai trouvé, sous un déluge d’affection et de dévotion, un courant
profond de doutes et d’anxiété.

Je dois te dire qu’il est impossible de sonder les cceurs, et de
mettre a nu la nature véritable des jnanis — ceux qui ont acquis la
sagesse — des yogins — ceux qui sont en communion avec le
Seigneur — des ascetes, des saints et des sages. Les gens sont dotés
de caractéristiques et de prédispositions mentales variées, qui leur

107



permettent de juger selon leur propre point de vue et d’analyser
seulement a la lumiére de leur propre nature.

Mais chacun devrait rester fidele au chemin qu’il s’est fix¢, a
sa propre sagesse, a sa propre resolution, sans se laisser influencer
par ce que pensent les autres. Comme le dit le proverbe, « Seul I’arbre
chargeé de fruits est la cible des passants ». Les bons offrent toujours
aux méchants la tentation de les calomnier, et les méchants tournent
toujours les bons en ridicule. Telle est la nature de ce monde, et I’on
ne devrait s’étonner que du contraire.

Les gens doivent étre plaints, plutét que condamnés, car ils ne
savent pas, et ils n’ont pas la patience nécessaire pour pouvoir juger
en connaissance de cause. Ils sont aussi en proie a la colére et a la
vanité et ne sont donc pas en état de voir les choses comme elles sont.
Voila pourquoi ils écrivent n’importe quoi. Si seulement ils savaient,
ils ne parleraient ni n’écriraient ainsi.

Nous ne devrions pas non plus tenir compte de ce genre de
critiques, ni les prendre trop a cceur, comme tu sembles le faire. La
veérité triomphe toujours et jamais le mensonge ne pourra gagner.
Peut-étre semble-t-il parfois que le mensonge a prise sur la Vérite,
mais sa victoire est de courte durée, et c’est la vérité qui triomphe.

Les grands ne se laissent pas envahir par la vanité quand on
leur rend hommage et ne se laissent pas abattre lorsque 1’on se moque
d’eux. En fait, aucun texte sacré ne décrit les reégles et les habitudes
qui doivent s’appliquer a la vie des grands, leur prescrivant telle ou
telle attitude a adopter, car ils savent d’eux-mémes le chemin qu’ils
doivent suivre. Leur sagesse régle leurs actes et les rend sacres.
L’activité bénéfique qui les anime, et le fait qu’ils ne comptent que
sur eux-mémes, sont des traits qui leur sont propres. Les ames
accomplies s’occupent de protéger les fideéles et de leur procurer les
fruits de leurs actions. Alors pourquoi te laisser envahir par les
problémes et les soucis, alors que je suis 1a pour m’occuper de toi!
Apres tout, ni les louanges ni les blames des gens ne peuvent affecter
I’ame, la réalité. Ils n’atteignent que le corps physique.

J’ai une tache bien précise, celle de protéger I’humanité toute
entiére et de garantir a tous une vie pleine d’ananda — béatitude —.
J’ai fait un serment, celui de reconduire tous ceux qui se sont ¢loignés

108



du droit chemin dans le bon, et de les sauver. Je suis tres attaché a ce
travail que j’aime, éliminer les souffrances des pauvres et leur faire
don de tout ce qui leur manque. J’ai une bonne raison d’étre fier, car
je secours tous ceux qui m’adorent et me rendent hommage comme
il le faut. Je n’attends d’eux qu’un seul type de dévotion: I’équanimité
totale devant la joie comme devant la douleur, et la force d’ame
devant les gains ou les pertes.

Cela signifie que jamais je n’abandonnerai ceux qui
s’attachent a moi. Puisque je me livre a cette tdche bénéfique,
comment mon nom pourrait-il jamais étre souillé? Ne tiens pas
compte de ces commeérages. Les mahatmas — les grandes ames —
n’acquierent pas leur réputation de grandeur grace a ce que les gens
disent sur leur compte, et de méme, Ils ne deviennent pas inférieurs
du simple fait que certaines personnes les taxent d’infériorité. Seuls
les fumeurs d’opium et de ganja, qui sont persuadés d’étre des yogins
— en communion avec le Supréme — et que personne ne les a jamais
surpassé, seuls ceux qui citent les écritures saintes pour justifier leur
gloutonnerie et leur esprit raisonneur, se laisseront influencer par les
blames et les louanges.

Tu as probablement lu la vie de certains saints et grands
personnages et tu as dii remarquer qu’il est courant qu’ils soient les
victimes de I’infamie et des pires accusations.

Pourquoi prends-tu cela tant a cceur? N’as-tu jamais vu les
chiens hurler aux étoiles? Bient6t la vérité triomphera.

Je n’abandonnerai pas ma mission, et je sais que tout ce que
j’ai décidé arrivera. Je traite I’honneur et le déshonneur de fagon
égale, et la bonne ou mauvaise réputation qui en sont les
conséquences, exactement de la méme maniére. Je suis
complétement indifférent. Si je parle et agis, c’est uniquement pour
le monde extérieur que je le fais. C’est pour annoncer a tous ma
venue, mais en réalité, cela me laisse indifférent. Je n’appartiens a
aucun endroit, ni ne suis attaché a aucun nom en particulier. Pour
moi, il n’y a ni « mien » ni « tien ». Je réponds a n’importe quel nom
par lequel on m’invoque, et je vais la ou I’on me porte. Voila le tout
premier serment que je me suis fait. Jamais encore je n’ai révélé cela
a quicongue. En ce qui me concerne, le monde est une chose

109



lointaine, a part et je n’agis que par amour pour I’humanité. Personne
ne pourra jamais saisir ma gloire dans son entier, quel qu’il soit,
quelle que soit la méthode qu’il utilise, quelle que soit I’ampleur de
son effort.

Vous-mémes serez témoins de cette gloire dans les années a
venir. Les fideles doivent étre courageux et patients.
Cela ne m’intéresse pas de savoir si tout cela sera divulgué. En
réalité, je n’ai aucun besoin d’écrire de telles choses, et je ne le fais
que parce que je sens que tu serais blessé si je ne répondais pas a ta
lettre.

Ton Baba.

Lettre & une jeune fille

Darsana! Sai est comme un miroir. C’est ton propre reflet que
tu vois en Lui. Quelle que soit la réponse qu’ll te donne, ce sont les
mots que tu mets toi-méme dans Sa bouche, parce que ¢’est toi qui
Le fais parler. Si tu viens devant Lui avec un esprit ouvert et qui
révele le « Moi », tu verras le « Moi » en Sai.

Lorsque tu demandes quelque chose a Sai, a cet instant-méme,
tu es élevée a son niveau, et donc, la réponse vient de la part de Sai.

Ton Baba.

Lettre d’une femme qui vient de perdre son mari dans un
accident

Le mariage lie deux personnes en tant que mari et femme,
mais qu’étaient-ils I’un pour I’autre avant qu’ils ne se rencontrent?

110



S’il n’y avait pas eu « mariage » jamais I’un ne s’en serait fait pour
I’autre. Ou était donc le frére, le fils, avant qu’ils ne soient congus et
qu’ils ne viennent au monde? La vie n’est qu’un intermede entre ce
qui a été et ce qui sera. Et elle n’est pas faite pour les lamentations
continuelles sur ce qui est inévitable ou sur ce qui ne va pas selon nos
désirs, mais pour chercher Dieu, Le voir, et prendre refuge en Lui.
Ton maria vécu ainsi a la lumiere de la vérité, dont il avait pu avoir
un apercu.

Il n’a jamais fait de mal a personne, il aimait et rendait service
a tous ceux qui souffraient, et consacrait son temps a enseigner aux
illettres.

Il a porté assistance a de nombreuses familles éprouvées par
la misere et la famine. 1l a aidé beaucoup de jeunes gens a poursuivre
leurs études, et nombreux sont les malades qui furent sauvés grace a
son aide financiere opportune. Il était toujours de bonne humeur et
répandait la gaieté partout ou il allait. Dieu lui a enfin permis de
laisser ce corps qui le limitait.

A quoi cela sert-il de calculer ce qui aurait pu arriver s’il
n’était pas allé a Madras, ce jour-1a?

A partir de maintenant, ton devoir est de maintenir la
réputation qu’il avait établie, et de suivre les idéaux qu’il s’¢était fixés.
Ton mari est ICI en Ma présence, MAINTENANT, il y restera pour
toujours, comme il I’avait tant souhaité lorsqu’il était en vie. Jamais
Swami ne lui permettra d’étre séparé¢ dc cette présence. Maintenant,
il est libre et sans entraves.

Tu as eu beaucoup de chance d’étre la compagne, des années
durant, d’une personne aussi bonne. Ses pensées étaient pures. Jamais
il n’a ressenti aucune envie, haine ou cupidité. Sa place est donc apres
de Moi pour toujours.

Jécris cette lettre pour te réconforter. Cette averse d’amour
anéantira le feu du chagrin qui brdle en toi. Ton mari est a Prashanti
Nilayam, en présence de « Sai Ram » (Sai Rama — autre nom pour
Sathya Sai Baba), en récompense de ses mérites.

Ton Baba.

111



Lettre a un autre de ses fideles

J’ai recu ta lettre et J’accepte tes prosternations. Je suis
conscient de 1’angoisse dont tu Me fais part. La douleur que 1’on
ressent, lorsque 1’on est séparé de Celui que 1’on adore, et que 1’on
aime vraiment, est le meilleur des sadhanas — disciplines spirituelles
—. Accepte-le avec enthousiasme. Continue a desirer la Divinité
avec de plus en plus d’ardeur, car c’est le moyen le plus siir d’installer
« Sal » dans ton cceur. Je sais que tu es heureux seulement en Sai.
N’oublies jamais que ta joie est Ma nourriture quotidienne.

Mon cher enfant! Pourguoi es-tu donc triste? Est-ce parce que
tu ne pourras pas servir Sai pendant le festival de Dasara (Festival
religieux) qui approche? Tu dis que tu es désolé parce que la maladie
de ta mere t’empéche de venir a Puttaparthi. Mais le service que tu
lui rends, n’est-il pas un service rendu a Sai? Sers-la donc, et rends-
lui hommage ainsi. Pourquoi hésiter, douter et souffrir? De tout
temps, partout, Sai est a tes cotés, aussi proche et alerte que la
paupiére qui protége I’ceil. Sai Sankar — autre nom de Sathya Sai
Baba — est avec toi ou que tu sois, acceptant ta puja —rite — et tes
offrandes journaliéres, en te donnant ’ananda — béatitude — de la
gréce.

Jamais Il ne t’oubliera ni ne t’abandonnera, jamais Il ne
s’échappera de ton ceeur. Fais part de Mes bénédictions a ta meére,
dis-lui de Ma part de fixer sa pensée sur I’atma — ame — en tant que
Rama — Nom d’un autre avathar du Seigneur — et qu’elle élimine
toute autre pensée. C’est 1a le soutien le plus puissant qui soit, le
refuge le plus siir. C’est la base inébranlable et invisible, tout le reste
n’étant qu’une superstructure de courte durée, un mirage, un chateau
de cartes, une bulle sur I’océan. Dis-lui qu’elle médite en imaginant
le Seigneur assis sur la balancoire qui oscille dans son cceur. Dis-lui
qu’elle L’imagine en train de jouer avec les vagues d’ananda qui
baignent sa conscience. Voila le sadhana véritable que J’enseigne
chaque jour.

Transmets Mes bénédictions a ta grihalakshmi — 1’épouse a
laguelle 1l se réféere comme étant la déesse de la prospérité et de la
felicité régnant sur le foyer —.

112



Tres bientbt tu seras en Ma présence et tu pourras y trouver

toute I’ananda que tu désires tant.
Ton Baba.

Chanson composée en 1947

En compagnie de sathya, dharma, shanti et prema, Que le
pélerin foule pas a pas le sentier de la vie. Ton devoir est
d’avancer, et d’essayer encore et d’essayer toujours.

Et que tu gagnes ou perdes a ce jeu ne dépend

que de la volonté du Seigneur.

Comble ton esprit de Son amour, sois plein de ferveur,

Il te libérera du chagrin et de la douleur.

Janaka était Roi, mais il vécut en Dieu.

Et, tout en régnant sur son royaume, il put gagner moksha.
Pourguoi veux-tu acquérir des pouvoirs surnaturels — Aie foi
0 homme! — Qui ne font que gonfler ton « ego »

et ferment & jamais ’ceil de la sagesse!

Pour traverser la jungle épaisse de 1’existence,

le nom du Seigneur sera ton seul guide.

Le champ de ton cceur est un précieux tresor,

Laboure-le avec la charrue de ton intelligence,

Que tes vertus te servent, tels les beeufs au joug,

Que ton intellect devienne le fouet qui le talonne,

Pour recueillir enfin la moisson de I’amour et de la lumicre...

Sathya Sai Baba

« CHOOTAAMU, RA, RA »

(Chanté le jour de Vaikuntha Ekadasi — 1945)

113



Venez, Mes fréres, venez, Mes sceurs, allons a Puttaparthi...
On dit qu’ll porte une jolie tunique de soie orange,

Que Sa gloire fleure bon le paradis, qu’ll est le Seigneur,
Qu’ll nous appelle pour nous donner la Liberté,

Et qu’ll promet la grace a tous ceux qui L’approchent.

Sur le sable du Chitravati,

A T’ombre des collines,

On dit que Baba donne a tous la preuve qu’ll est le Seigneur
Venu sous forme humaine.

I1 parait qu’Il était a Shirdi avant,

Et qu’ll est ici, 2 nouveau,

Pour I’amour de nous...

Venez, Mes freres, venez, Mes sceurs, On dit que d’un geste
de la main Il vous offre tout ce que vous Lui demandez.

On dit qu’Il est Shiva, Rama,

Et Krishna et Marut,

Que toutes les formes de Dieu sont fondues en Lui
Et que si vous étes sinceres et bons,

Vous verrez la forme qui vous désirez.

Il est le Seigneur et le Dieu de 1’ére de Kali

Et Celui dont nous avons besoin.

On dit qu’Il est venu en ce monde pour le libérer
Du mensonge et du péché

Et qu’ll est un océan infini de compassion.

Venez Mes fréeres, venez, Mes sceurs! Allons-y!

On dit qu’ll est plein de lumicre,

Assis sur Sa jhoola (balancoire) fleurie

Et notre alléluia Le berce.

Notre amour est le coussin de sa jhoola, nos hommages en
sont

Les chaines, et nos louanges, le parfum des fleurs.

114



On dit que lorsque tu souffres et que tu L’appelles,
11 te guérit en un clin d’ceil

Et, comme la vache lorsque le veau mugit,

Il se précipite et court vers toi.

On dit que Son regard charme et réconforte,
Que Ses paroles sont douces comme le nectar.
On dit que ceux qui vont a Puttaparthi
Foulent le sentier des Rois.

Tandis que nous, nous avangons péniblement
Sur le chemin bourbeux,

Maudissant notre destin et pris dans la maya’
Sans personne pour nous sauver.

On dit qu’a chaque fois qu’Il le désire, la paume de Sa main
Se remplit de vibhuti 2 qu’ll offre a tous ceux qui souffrent
Et luttent et sont égarés. Non! Ne dites pas: «Nous avons
Trop & faire, nous irons un jour, plus tard...».

Venez, Mes fréres, venez, mes sceurs, Allons-y
Allons a Puttaparthi la Sainte

Pour le darsan3 du Seigneur.

Venez avec nous, vous les pseudo-sages arrogants
Recueillir un peu de cette gloire qu’est la Sienne.

Il plonge Ses mains dans le sable,

Riant sous cape, les yeux pétillants de malice.

Et les boules de sable deviennent de ronds laddus ~.

Loin, trés loin, quelque grand érudit a la vue basse

Répete ses maturas et ses tantras magiques.

Ne I’écoutez pas! Levez-vous et marchez

Sans craindre la fatigue, car grande sera la récompense!
Croulant sous les guirlandes de tulsi’

Il est 13, et chante cette mélodie pour bénir la foule joyeuse.

Sathya Sai Baba.

115



COMMENT SAURAS-TU?...

Comment sauras-tu que Je suis pres de toi?

Lorsque, la nuit, la chaleur est étouffante et que tout

est tranquille, a la premiére brise qui effleure ton visage,
c’est Moi qui te caresse, pense a Moi.

Lorsque les affres de la faim sont calmées et que ta solitude
se teinte de bonheur, pense & Moi.

Lorsque ta bouche est seche, que tu as de mal a parler,

A la premiére gorgée d’eau fraiche, pense a Moi.

Lorsque I’ombre de la mort recule devant le regard souriant
d’un bébé, Pense a Moi.

Lorsgue Je baigne ton visage de gouttes de pluie et que Je
lave la terre et les feuilles séches, au tout premier parfum
qui se dégage d’une claire averse, pense & Moi.

Lorsque ton regard pourtant ferme, est lassé, tout a coup des
cruautés de I’existence, au tout premier clin d’ceil du soleil,
c’est Moi Qui te réconforte, pense a Moi.

Comment sauras-tu que tu es pres de Moi?

116



Lorsque les rayons du soleil t’ont briilé la peau

Et ont roussi la terre, que le sable et la poussiére te piquent
les yeux, que pas 1’ombre d’une ombre ne te protége.

Et que tu M’aimes.

Lorsque tu as faim et que tu es seul au monde... et que tu
M’aimes lorsque tes levres sont gercees, ta langue est
comme [’argile, ta gorge serrée, et qu’il n’y a pas d’eau,
Pas méme un mirage en vue.., et que tu M’aimes.

Lorsque tu serres dans tes bras un enfant dont les yeux
t’implorent, qui pleure et qui se meurt... Et que tu M’aimes.
Lorsque Je t’arrache tes biens les plus précieux et qu’a la
Premiére perte, les ténébres t’envahissent et te font
chanceler, et que tu M’aimes.

Sathya Sai Baba

LES MARIONNETTES

1. Thai, thal, thai, thai, thai, homme de paille, Regarde le
spectacle thamasha de cette marionnette, O jiva, écoute la
longue histoire

De son passé, de son futur, et derriére, et devant!

2. Elle commence par rouler dans les eaux visqueuses
Des entrailles d’une meére, prison obscure, Puis, elle en sort
en pleurnichant, tandis qu’autour d’elle On sourit et on lui
fait, féte!

3.« Oh! Quelle tragédie, je suis née a nouveau! » Elle Le
sait, et pleure longuement et se débat Mais on la caresse
pour tenter de la faire rire!

4. Elle se vautre allegrement dans sa propre saleté
Sans aucune honte.

117



Elle se leve et trébuche a chaque pas,
Jouant le role d’un tout petit,
Jouant chaque jour une piece puérile.

5. Elle gambade et sautille

Avec des bandes de copains,

Elle apprend mille ruses et mille farces,
Et elle devient si grande et si grosse,

Si forte et si belle, d’année en année.

6. Elles vont deux par deux, font les tourtereaux, Et
voient la vie en rose!

Elles chantent sur un ton’ jamais entendu auparavant, Et
vident d’un trait leur coupe unique, a I’étrange breuvage!

7. C’est Brahma qui fabrique par paire des millions Et
des millions de poupées, Mais cela, notre marionnette ne le
sait pas Lorsqu’elle joue avec elles! Thim! thim! thim!
Thamasha: comigue.

8. Cette poupée-maya, comme le bceuf sacré, Est
attachée aux narines par la corde de thamas’

La luxure et la colere sont les fouets qui frappent le dos de
cette esclave!

9. Elle se réjouit, ’air triomphant, lorsqu’une autre
s’arréte Devant elle, et elle frissonne d’horreur!

Elle inflige tant de douleur aux autres, mais pour elle, N’en
supporte pas la moindre!

10. Elle jure et crie, et agite les bras Et s’impatiente, les
yeux injectés de sang.
Quel spectacle incroyable que cette colére du diable!

11. Elle scande et épelle, et griffonne et potasse,
Sans méme savoir pourquoi.

118



Elle court de tous cétés, glanant de ci de 13,
Bon gré, mal gre,
Un peu de pain pour sa bedaine.

12. Ah! Avez-vous vu cette bizarre petite poupée! Avec
tant de livres dans le ventre, Tournant au vert et se tordant
de jalousie, Lorsqu’elle en croise un autre qui en sait plus
long qu’elle!

13. Et vous devriez entendre son gloussement secret,
Lorsqu’un honteux besoin sensuel Vilain, cupide, et tapi la,
Est satisfait dans le péché.

14. Elle tapote fierement quoi? Son propre dos Pour sa
beauté, ses muscles et sa vitalité,
Alors que, sans s’arréter, elle court vers la sénilité.

15. Elle chancelle et bat des paupieres, entre plis et rides,
Et les enfants lui crient «Vieux singe, Vieux singe!». Elle
ouvre la bouche toute grande sur un sourire ébréché, Et ses
0s craquent, et font un bruit!

L’un des trois gounas — Voir définition chapitre VII.
16. Jusqu’a la fin, elle tremble de peur, usée et
Pleine d’accrocs.

Tu haletes et tu gémis, poupée de son,

Mais a quoi cela sert-il?

C’en est fait de toi.

17. Aha! L’oiseau! Il bat des ailes,

Etil s’envole, Brr... Et sort de sa cage de peau, Qui se raidit,
videe.

Oh! Enlevez ¢a d’ici! Elle est toute boursouflée et elle
empeste!

119



18. Les éléments retournent a leurs cing parents, Et la
poupée de désirs devient cendre et poussiere.

Pourquoi pleurer, sots que vous étes, lorsque 1’un de vous,
Tombe sur la scéne encombrée?

19. Oncles, cousins, tantes et amis Défilent, I’air lugubre
dans sa chambre.

Mais, hélas, la poupée-maya a complétement oublié son
meilleur parent,

Le nom du Seigneur, seul Rédempteur.

20. O, jiva, ne t’appuies pas sur ce fragile roseau’ Il suffit
que tu éternues.., et cette fréle embarcation Qui a trois fois
trois trous, Te précipitera au beau milieu du courant.

21. Cette marionnette pleure et dort, et se réveille
Lorsque les mains invisibles tirent les ficelles.

Ce sont celles du Seigneur, qui est la, derriére le rideau
Mais la poupée jure que c’est elle!

22. Dharma et karma sont les ficelles

Qu’Il tend ou détend.

Mais elles ne le savent pas, ces poupées

Qui se pavanent en se croisant sur les planches.
Le corps de chair.

23. Elles croient que le monde est durable,

Ces pauvres idiotes qui se rengorgent.

Mais, en un clin d’ceil, Il balaie tout, et le spectacle prend
fin.

Dehors, I’orgueil et la pompe!

24. O jivatu es passé

De la fourmi au serpent, du serpent a I’oiseau, Dépéche-toi
de découvrir enfin le chemin du bonheur éternel!

120



25. Mais quelle chance tu as! Maintenant tu peux voir Sai
Krisna! Il est 1a!

Rapproche-toi de Lui et tu comprendras le quoi, Le
pourquoi et le comment.

26. Des milliers de paroles habiles et douces
Pourront-elles jamais apaiser ta faim?

Allume plutdt la lampe de ton ame

Pour qu’enfin libre, tu puisses sortir et aller jouer.

27. Cette chanson de la poupée de son
Rend le jiva triste, mais sage.

Je le sais, jiva! Regarde le lila grandiose
De Sathya Sai Nath et... connais-toi méme!

Sathya Sai Baba.

121



INDEX DES MOTS SANSCRITS
DANS LE TEXTE

ABISHEKA - Cérémonie sacrée relative a la toilette de
I’idole.

ADWAITA - L’esprit absolu est I'unique réalité. Le monde
que nous percevons est illusoire. L’ame individuelle est
I’absolu et rien d’autre. La philosophie adwaita est appelée
aussi la doctrine du « non-dualisme »: 1’un sans un second,
non-deux. Cette expression est utilisée pour indiquer que la
catégorie des chiffres ne peut s’appliquer a I’absolu. L’infini
et I’illimité ne peuvent étre définis en termes qui limitent.

ANANDA - La joie parfaite, la béatitude absolue,
authentique et durable, dans I’équilibre total.

ANANDASWAROUPA - Incarnation de la béatitude.
ASANTHI - Le désordre, la discorde, I’absence de paix.
AUM - Le son primordial, le verbe; le cosmos a proliféré a
partir de cette vibration. Aum est composé de trois parties a,

u et m et tous les sons y sont résumés, commencent para,
passent a travers u et finissent par m, donc ce son représente

122



tous les mots qui décrivent Dieu dans toutes les langues et
depuis toujours. D’autre part “Om” se fond dans le silence, et
toutes les descriptions que I’on peut faire de la Divinité se
terminent ainsi. La répétition de om jusqu’a rejoindre le
silence parfait est le processus par lequel on atteint 'universel
absolu, a travers la contemplation d’une des formes de Dieu
accompagnee de ses attributs respectifs.

AVATHAR - (Avatar) Incarnation de Dieu sous une forme
Ou sous une autre. Le concept de Dieu prenant naissance sous
forme humaine dans le but de restaurer le dharma.
L’incarnation de 1’absolu sans forme, prenant forme pour
sauver I’humanité, descente de Dieu sur la terre.

BHAKTI-YOGA - Piétée, foi, constance, attachement
inconditionnel au Seigneur, abandon total a Sa Volonté. La
forme de bhakti la plus élevée est un amour si pur et parfait
envers Dieu, que le fidéle voit son bien-aimé en tous et
partout.

BHAGAVAD-GITA - « Le chant du Seigneur ».
Enseignement du Seigneur Krisna a Arjuna.

BHARAT - L’Inde. Tiré de Bhagavan le Seigneur et rathi
attachement, donc, « le pays ‘attaché au Seigneur ».

BRAHMAN - Brahman ne se définit pas en mots. Tout ce qui
est immutable, éternellement wvrai, tout ce qui est
connaissance est Brahman. On le compare souvent a un écran
sur lequel sont projetées les images (du monde objectif) et qui
est indispensable & leur existence. L’écran est immutable et
les images projetées ne l’altérent jamais. Brahman est la
Vérité unique qui brille en chaque étre vivant, sous la forme
d’atman, I’ame. Il est ’'universel absolu, le Créateur, la vérité
fondamentale de 1’univers.

123



BOUDDHI - Le reflet de I’ame. L’instrument que Dieu a
donné a I’homme pour discerner entre ce qui est réel et ce qui
est illusoire, et pour qu’il puisse choisir entre ce qui est
nécessaire 4 son progreés spirituel et ce qui ne 1’est pas.
L’homme aura fait usage de bouddhi a la perfection quand il
aura “compris” que dans la poursuite de la vérité, il n’y a rien
a comprendre.

CHAMATKAARA - Les miracles.

DRARMA - Les commandements de Dieu, le devoir de
I’homme, le code de conduite et les régles d’auto-discipline,
la justice, la vertu, la moralité. Quand I’homme reconnait
qu’il est un étre divin, et que toute la création n’est autre que
le corps de la Divinité, il est en parfaite harmonie avec le
dharma parce qu’il pense, parle et agit naturellement selon ses
lois. L’expression la plus élevée est illustrée par Jésus-Christ
quand Il dit: «Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas
qu’il te fasse».

DHARMASTHAPANA - La restauration du dharma.
DHARMASWAROUPA - L’incarnation du dharma.

GOPIS - Les vachéres de Brindavan, fidéles du Seigneur
Krisna.

GOPALA - Nom du Seigneur Krisna, le Seigneur éternel qui
protége les ames, tout comme Il gardait les vaches dans les
prés de Brindavan quand il était enfant. C’est aussi le maitre
qui contrdle les sens.

GOUNAS - Les caractéristiques humaines, elles sont trois:
satwa ce qui est bon, noble et donne la prospérité. Rajas:

124



les passions qui poussent I’homme a agir, le dynamisme et
thamas: les ténébres de 1’ignorance, 1’inertie.

GOUROU - Maitre, celui qui nous guide vers la libération.
Gou signifie « ténebres » et rou ce qui les élimine.

GOUROUDIKSHA - L’initiation du gourou.
INDRA - Le souverain des dieux, le dieu de la pluie.

JNANA-YOGA - L’une des trois voies principales, la « voie
de la sagesse ». Sathya Sai Baba commente ainsi la notion de
jnana: Jnana est la possession de la connaissance qui permet
de connaitre tout ce qui est. C’est la sagesse que donne 1’esprit
de discrimination entre I’intérét vital et les autres. C’est la
comprehension profonde qui imprégne et donne force a tous
les instants de la vie. La pure accumulation de savoir n’est pas
jnana, mais celle des vertus, oui, Jnana est le résultat d’un
esprit épuré, c’est I’épanouissement du sentiment de I’unité
de tout, ¢’est la connaissance qui dénoue les « nceuds du ceeur
» et délie DP'attachement aux objets du monde. C’est
reconnaitre 1’ignorance de I’homme et la toute-puissance de
Dieu. Une fois acquise, jnana donne une claire appréhension
de la réalité. Le voile de I’illusion tombe, et la Gloire divine
demeure, révélation permanente.

JAGATH - Ce qui est changeant, mobile et transitoire, le
monde. L’univers, la création, le monde objectif, le monde
passager dans lequel nous vivons.

JIVA - L’individu, I’ame qui vit dans le corps. La conscience
du « moi » associé aux limites du corps et des sens.
KAILASA - La demeure du dieu Shiva, pic sacré de
I’Himalaya, le pinacle de notre étre, ou réside le Seigneur.

KAMANDALU - Pot a eau.

125



KARMA - Le devoir universel auquel chaque catégorie d’étre
est soumise. Il existe des karmas physiques, mentaux et
spirituels. C’est aussi le destin, ce qui a été écrit par notre
propre main et que seule notre main peut « effacer ». Le
résultat des actions passées.

KARMA-YOGA - L’une des trois voies principales du yoga.
Toute activité faite dans un esprit de sincére d’adoration.
Elimination de tout attachement aux fruits de 1’action, de tout
sens de « C’est moi qui agis » pour laisser la place a: « C’est
Toi Seigneur ».

KRISNA — (Krishna) L un des dix avathars. Littéralement: «
Celui qui charme et attire tous les étres a Lui par la seule joie
qu’ll leur donne ». Le Créateur.

LAKSHMI - La compagne inséparable de « Vishnou ».
Déesse de la fortune, de la prospérité. Sathya Sai Baba nous
dit dans un de ses discours: « Le nom des trois épouses de la
trinité ne sont que des mots commodes pour désigner les
aspects de la shakti — 1’énergie divine manifestée,
inséparable de la nature divine. Ainsi Lakshmi est la
personnification de la bonté et de la miséricorde de Vishnou,
le Protecteur de I'univers. »

LILA - Le « jeu » divin dont I’univers est la scéne. L’activité
divine qui comprend la création, la conservation et la
destruction de 1’univers.

LINGAM - La forme du « sans-forme », la forme de Dieu.
Symbolise de ce qui n’a ni début ni fin. Le monde des sens et
le mental s’y fondent. Disparition finale de ce qui est limité,
dans I’infini.

126



MAYA - Selon les commentaires de Sathya Sai Baba: Le
principe créateur, 1’expression du pouvoir créateur d’ou
surgit la création: Je suis devenu multiple... Le mélange de la
réalité et de I’imagination qu’est la création, la réalité étant la
Divinité immanente, et 1’illusion, la multiplicité apparente.
Les pieges trompeurs et fascinants de la nature illusoire a la
séduisante multiplicité. Les déploiements éphémeres des
fastes de la nature. L’illusion et I’ignorance primordiale qui
contribuent a la formation par I’esprit de la notion d’ego, qui
nous fait considérer I’irréel comme étant réel, le transitoire
comme ¢tant éternel. La fascination que I’impermanent a sur
’esprit. L’illusion cosmique qui voile la réalité. Les ténebres,
la « non-connaissance » de la réalité. L’inséparable ombre de
Dieu Lui-méme.

NATH - Le gardien, le Seigneur.

NILAYAM - La demeure. Prashanti Nilayam: la demeure de
paix supréme.

PARVATI - La compagne inséparable du Dieu Shiva. Mére
de I'univers.

PRASAD - Nourriture bénie.

PREMA - Amour pur, sans trace d’égoisme ni d’attachement.
Amour de tous les étres, amour universel. C’est le souffle
méme de la vie dit Sathya Sai Baba.

PUJA - Priere, adoration rituelle, offrandes.

RAMA - L’Un des dix avathars du Seigneur. Etre divin qui
vecut a Ayodhya et qui personnifiait le dharma. Rama
signifie: la source de toute joie; « Celui qui se réjouit ». C’est
aussi I’Ame Supréme, Celui qui donne la joie & tous les étres
et qui fait s’épanouir le lotus du cceur.

127



RISHI - Les rishis sont les grands sages. Un rishi est aussi une
personne qui vit sans désirs et qui n’est attachée qu’a I’atman
et dont le mental et I’intellect ont été épurés au cours de la
discipline spirituelle.

SADDHAKA - Aspirant a la vie spirituelle.

SADHANA - Pratique de la discipline spirituelle. Processus
d’épuration mentale gréce a certaines activités, telles que
japam — la répétition constante de I’un des noms du Seigneur
— et dhyanam — méditation sur la forme qui lui est associée.

SADHOU - Celui qui est détaché, vertueux et qui aspire a la
sagesse. Un homme bon, qui ne s’écarte pas du droit chemin
et ne succombe pas a la tentation. Ermite dans 1’Himalaya.

SAKSHATHKAARA - Auto-réalisation, état de celui qui
percoit le Seigneur partout et en tous.

SAMADHI - Tranquillité parfaite, quand toutes les agitations
mentales ont disparu. Contemplation ininterrompue du
Seigneur. Etat de celui qui ne se laisse influencer ni par les
hauts ni par les bas de 1’existence, et qui est libre de toute
dualité. Ce n’est pas le « vide » mental, ¢’est un niveau de
conscience qui a été décrit comme allant de pair avec japam.
Quand la forme du Seigneur que 1’on avait choisi comme
objet de la méditation a disparu et que le sentiment du « moi
» a disparu aussi, on est en samadhi. Béatitude, indifférence
devant le succes ou I’échec, le plaisir ou la douleur, la joie ou
le chagrin, le froid ou la chaleur etc.

SAMSKARA - Activités purificatrices par lesquelles on

sublime les émotions et les impulsions de base. Le processus
par lequel on élimine la saleté du vice pour planter ensuite les

128



quatre vertus de sathya la vérité, dharma le code moral, prema
I’amour parfait et shanti la paix.

SANATHANA DHARMA - La Voie Eternelle, I’ Ancienne
Sagesse. On a une image du sanathana dharma quand on
réunit les lois morales et les vérités exposées par toutes les
religions.

SANKALPA - La volonté divine, par extension, la grace du
Seigneur.

SANTHI - La paix mentale, abandon des activités des sens,
détachement total des objets du monde.

SATHYA - La vérité qui ne s’altere jamais, et que ni le temps
ni I’espace, ni aucun gouna ne peuvent remettre en question.

SASTRA - Le code moral, les Ecritures.
SIDDHI - Pouvoir occulte.

SHIVA - (Siva) (Civa) Le Dieu bienveillant et plein de
compassion. Le destructeur et le régénérateur de I’univers.
Troisieme Dieu de la trinité hindoue. Son aspect destructeur
est aussi une allusion a I’action divine purificatrice, qui
détruit I’ego et I’animal en ’homme, pour permettre a la
nature divine d’émerger en lui.

THRETA-YOUGA — (Treta Yuga) L’un des grands cycles du
monde. Selon I’almanach hindou, quand "univers prit forme,
le dharma régnait a cent pour cent. Puis, il commence a
décliner et passe de cent pour cent a zéro, le tout sur une
période que 1’on calcule de 432 x 10 années. Cette période est
appelée maha-youga (yuga) ou encore chattur-youga c’est-a-
dire une ére quadruple. Pendant la premiere période du maha-
youga le dharma reégne donc a cent pour cent, c’est le krita-

129



youga. Pendant la deuxiéme période, le threta-youga, le
dharma représente soixante-quinze pour cent. Pendant la
troisieme ere, le dwapara-youga le dharma regne a cinquante
pour cent. Pendant la derniére, le kali-youga ou nous vivons
actuellement, le dharma ne représente plus que vingt-cing
pour cent. A la fin du kali-youga il est dit que tous les «
méchants » meurent et un seul petit groupe de personnes «
bonnes » survivent. Leurs descendants forment le krita-

youga.

UPANISHADS - Une partie des Ecritures Sacrées Hindoues.
VEDAS - Ecritures. Littéralement: la connaissance.

VISHNU - Deuxiéme personne de la trinité hindoue, le
Protecteur.

VISHISTA-ADWAITA - Monisme qualifié.
Voir chapitre V1.

YAJINA - Sacrifice rituel, rituel védique, exercice spirituel,

offrande faite dans un esprit de gratitude et d’humilité envers
le Seigneur pour gagner Sa grace.

130



