BHAGAVAN SRI
SATHYA SAI BABA

DISCOURS
sur la
BHAGAVAD GITA

b
L Y

« Le CHANT DU SEIGNEUR »

Brindavan, aodt et septembre 1984



TABLE DES MATIERES

Discours
Note au lecteur
L’essence de la Gita

LA VOIE DE LA DEVOTION

Amour et Devoir—La voie de la Perfection.
L’abandon : Transformation de I’homme en Dieu.
Gagnez I’Amour de Dieu.

Gagnez le Seigneur et vous gagnerez tout.

Trouvez Dieu qui réside dans votre cceur.

Les trois étapes sur la voie spirituelle.

Le contrdle de la langue: les paroles et la nourriture.
L’Amour seul méne a Dieu.

9. Désir et colere : les maux jumeaux.

10. Amour et sacrifice - la cure contre la colere et le désir.
li. Tourner le mental vers Dieu est le vrai renoncement.
12. Soyez purs unité en pensées, paroles et actions.

13. Temps gaspillé est vie gaspillee.

14.Souvenez-vous du Seigneur: oubliez le monde.

O~NouAwNE

LA VOIE DE LA SAGESSE

15. Débarrassez-vous de I’illusion et vous connaitrez votre vrai Soi.
16. Bannissez 1’ignorance et la tristesse vous quittera pour toujours.
17. Maitrisez vos sens et le monde sera votre.

18. Sachez que vous n’étes pas le corps...

19. Le contr6le des sens est la clef de la sagesse spirituelle...

20. La connaissance du monde est inutile sans la connaissance du Soi.
21. Attachez-vous fermement a la Divinité et grandissez.

22.Les mondes grossier, subtil et causal.

23.Soyez toujours satisfaits et vous mériterez I’ Amour de Dieu.

24. Patience et longanimité sont le cceur de la pratique spirituelle.
25. Jalousie et haine: deux insectes nuisibles...

26.Dharma et Vérité, les souffles de vie.

27.La Bonté et la compassion sont les marques...

28. L’intrépidité consiste a voir le Soi unique partout...



29. Quand vous regardez Dieu, Dieu vous regarde.
30. Abandonnez complétement votre mental a Dieu

LA VOIE DE L’ACTION

31. Faites toujours votre devoir et rendez vos actions sacrées.

32.Le Yoga de I’action : Renoncez aux fruits de 1’action.

33. Développez votre vision intérieure.

34. Eliminez la conscience du corps et réalisez la conscience de Dieu.



NOTE AU LECTEUR

Bhagavadgita signifie le « Chant du Seigneur ». Il s’agit 1a du noyau de la
spiritualité indienne. Cet ouvrage sacré enseigne a I’homme la maniere de
vaincre ses pulsions inférieures et comment realiser son potentiel comme
étre humain, ¢’est-a-dire la Connaissance du Soi, en tant qu ’Atman (dme)
immortel, un avec Dieu. Voici cing mille ans, Krishna enseigna cette
Connaissance a Arjuna sur le champ de bataille, juste avant la grande
guerre qui opposa les forces du bien a celles du mal. Cette guerre est le
symbole de la lutte incessante qui se déroule dans le cceur de I’homme pour
résister au mal et faire le bien. Cette lutte est toujours d’actualité. La Gita
parle de cette lutte. Ses enseignements sont au-dela du temps et universels,
ils s’appliquent aux hommes de tous les milieux et de tous les temps,
depuis Arjuna jusqu’a I’homme moderne. Pour les lecteurs occidentaux,
moins familiarisés avec la Bhagavadgita, un extrait suit, qui donne
I’essence de I’histoire et des enseignements de la Gita.

En aolt et septembre 1984, Sri Sathya Sai Baba donna trente-quatre
discours en telugu sur la Bhagavadgita. Ces discours s’adressaient aux
étudiants de Son Ashram, situé a Prashanti Nilayam, dans le sud de I’Inde.
Deux chapitres de la Gita furent mis en évidence le douziéme, qui
développe la voie de la dévotion, et le deuxieme qui expose la voie de la
sagesse et la voie de I’action. Chaque discours est complet en lui-méme,
mais tous s’interpénétrent et se renforcent. Le lecteur peut choisir
d’entamer sa lecture 1a ou il le décide. Puisse-t-il vivre ces enseignements
et faire ainsi I’expérience de la douceur d’une conscience spirituelle élevee
qui impregne sa vie.



L’ESSENCE DE LA GITA

Krishna conduisit le char entre les deux armées afin qu’Arjuna puisse voir
tous ses proches rangés en ordre de bataille dans les camps opposés.
Submergé par une profonde compassion, Arjuna dit: « Oh Krishna, je ne
puis combattre ! Je suis desemparé ! Je ne sais plus ou est mon devoir. Je
t’en prie, dis-moi ce que je dois faire et ce qui est juste pour moi. Je suis
Ton disciple, je m’abandonne totalement a Toi. Je T’en prie,
instruis-moi !»

Le Seigneur béni répondit: « Arjuna, secoue-toi, débarrasse-toi de cette
faiblesse indigne de toi. Ne céde pas & la faiblesse. Vaine est ton angoisse,
elle n’est pas enracinée dans la Vérité. Arjuna, tourne-toi vers la Vérité de
1’Atman (dme). Tout comme I"homme se défait de vétements usés et en
enfile des neufs, I’Atman se défait des corps usés et en prend d’autres qui
sont neufs. Les corps naissent, et ce qui nait est voué 4 mourir. L’ Atman
éternel n’est jamais né et ne mourra jamais. Les armes ne peuvent Lui
infliger de blessure, le feu ne peut Le brlé, I’eau ne peut Le mouiller et le
vent ne peut Le dessécher. L’ Atman n’est pas le corps périssable, 1l est le
Soi immortel de tout un chacun. Sachant cela, plus rien ne peut t’affecter.
Le sage ne s ‘attriste jamais, ni pour les morts ni pour les vivants. »

« Arjuna, Je suis cet Atman. Je suis le Seigneur supréme de toute la
création et Je réside dans le cceur de chaque étre. Je suis le pere de ce
monde, Je suis sa mere et aussi son protecteur. Je suis le commencement,
le milieu et la fin. De Moi, toute chose est issue. Je pénetre toute chose.
Aucune créature ne peut exister sans Moi. Quelle qu’elle soit, la voie que
I’homme emprunte est Ma voie; quelle que soit la voie qu’il choisit, il
M’atteindra. Bien que de toute éternité Je suis sans naissance et immuable,
Je Me manifeste d’age en age. Chaque fois que décline la justice et que
prévaut I’injustice, Je prends forme pour protéger le bien et détruire le
mal.»

« Voila comme Je le suis de Mon impénétrable pouvoir d’illusion, de
maya, le monde ne Me reconnait pas. Bien que les hommes ne Me
connaissent pas, Arjuna, Moi Je les connais tous... passés, présents et
futurs. L’ignorant ne comprend pas Ma nature transcendantale et il Me
considére comme un simple mortel, Moi qui suis non manifesté et
immortel. Ne connaissant rien de Ma réalité, ils M’ignorent et s ‘agitent
dans le monde autour de vains espoirs, de vains travaux et de vaines



connaissances. Perdus dans la brume de maya, ils tournent comme des
poupées sur un carrousel. »

« Il est extrémement difficile de surmonter cette divine illusion que Je
produis. Parmi des milliers d’hommes, un peut-étre s’efforce de connaitre
Ma vérité. Et parmi ceux qui s’y efforcent, un parvient peut-étre a
connaitre Ma réalité. Celui-la est le yogi de la ferme sagesse. Arjuna, sois
donc un yogi ! De tout ton étre, prends refuge en Moi seul, et par Ma grace,
tu obtiendras la Paix supréme. Dés cet instant, fixe ton mental fermement
et constamment sur Moi qui suis dans ton cceur. Abandonne-toi a Moi,
soumets-toi a Moi, adore-Moi, Moi qui suis toujours en toi, et bientdt, tu
seras ‘Un’ avec Moi. En vérité, Je te le promets, Arjuna, car tu M’es trés
cher. »

« Arjuna, celui qui ceuvre pour Moi et Me considere comme son but
supréme, celui qui M’est dévoue et sans attaches, celui qui ne veut de mal a
aucune creature, celui-la ne tardera pas a revenir & Moi. Celui qui connait
Mon origine et Mon ceuvre divine ne renaitra jamais plus. Celui-la Me voit
partout, I’immortel parmi les mortels qui demeure en tous les étres. Il ne
Me perd pas de vue comme Moi Je ne le perds pas de vue. Je porte le
fardeau de ceux qui Me gardent toujours présent dans 1’ceil du mental et
Me servent avec affection, et Je leur donne tout ce dont ils ont besoin. lls se
plaisent & parler de Moi entre eux et en sont satisfaits. Par compassion, Je
renforce leur faculté de discrimination et avec la lampe de la sagesse, Je
détruis I’obscurité de 1’ignorance qui voile leur vision. lls controlent leurs
sens et atteignent la Connaissance supréme. Libérés du mal, ils atteignent
le Bonheur supréme. Transcendant le monde de la mort et de la
décrépitude, ils accedent a I’ Immortalité. »

« Arjuna, J’accepterai certainement I’offrande de celui qui, par amour,
M’offre une feuille, une fleur, un fruit ou méme un peu d’eau... car cette
offrande fervente viendra d’un cceur pur. Quoi que tu fasses, quoi que tu
manges, sacrifies ou jettes, quelles que soient tes austérités, offre-Moi tout.
Tu seras alors libéré des conséguences de tes actions et bientdt ton mental
s’apaisera et sera capable de renoncement Ton mental connaissant la paix
et ayant renoncé aux fruits de tes actions, tu seras a jamais libéré des
chaines de la naissance. Confie-Moi donc toutes tes actions. Fixe ton
mental sur Moi, fermement Toutes tes actions, Je les accomplirai a travers
toi, et te libérerai de tous les péchés. N’aie crainte, par Ma grace, tu
vaincras tous les obstacles. »



« Mais si par autosuffisance tu ne M’écoutes pas, alors tu périras
certainement Tu te dis peut-étre, « Je ne combattrai pas, mais interpelée par
ton sens du devoir, ta propre nature te forcera a combattre. Ce que
I’illusion te retient de faire, tu le feras malgré toi. Debout, Arjuna ! Armé
du glaive de la connaissance que Je t’ai donng, taille en pieces cette
ignorance et I’illusion qu’elle produit et qui seme le doute quant a la vérité
de la Divinité présente en ton cceur. Leve-toi, Arjuna et atteins la gloire !
Tu es voué a soutenir le Dharma (Action juste) ! Les forces de I’injustice
sont déployées. Tu dois les rencontrer et les détruire. Prends refuge en
Moi, Arjuna. Pense & Moi tout le temps... et bats-toi ! Ce n’est pas toi qui
vas tuer ces héros, ¢’est Moi. Je suis le Créateur et le Protecteur du monde,
mais Je suis aussi le Tout-puissant destructeur du monde et du temps et Je
consume tout. Ces guerriers des hordes ennemies sont déja vaincus par
Moi. »

« Arjuna, tu n’es quel I’instrument par lequel J’agis. Je te donne
maintenant une vision de Ma forme universelle dans laquelle tu peux voir
I’'unité de toute existence. Vois Ma puissance divine ! Vois 1’univers
entier, le permanent et I’éphémere, tous unifiés en Moi! Emerveillé,
fasciné, subjugué, Arjuna courba la téte en signe d’adoration, joignit les
mains et dit: « O Dieu des dieux ! Gloire a Toi ! Gloire éternelle ! Si des
milliers de soleils se mettaient a resplendir tous ensemble au firmament,
leur gloire ne serait rien comparée a Ta splendeur. Tu es 1’Etre supréme...
le Gardien immortel du Dharma éternel, Tu es tout ce qui devrait étre
connu. Face a Ta forme merveilleuse, tous les mondes tremblent de peur,
et moi aussi je tremble de peur. Tout comme les innombrables riviéres
coulent vers la mer, en ce monde des hommes, tous les héros sont avalés
dans les flammes de Ta gorge. »

Le Seigneur béni repris Sa forme douce et dit: « Je viens de te montrer
gracieusement Ma forme originelle et infinie. Il est tres difficile d’accéder
a cette vision. On n’y arrive ni par I’étude des Ecritures ni par les austérités
ni par la charité ni par le sacrifice, mais seulement par la dévotion sans
partage. Cette expérience que Je viens de t’offrir et cette connaissance que
Je t’ai enseignée sont les plus précieux des trésors. M’as-tu écouté avec
une concentration totale, Arjuna? L’illusion causée par ton ignorance
S’est-elle dissipée? Réfléchis a tout ce que Je t’ai dit, réfléchis-y
profondément, et ensuite, fais ce qu’il te plait. »



Arjuna répondit: « Oh Dieu de I'univers ! Tes paroles puissantes et
merveilleuses renferment la plus haute sagesse et Tu les as prononcées
avec tant de compassion ! Par Ta grace, mon illusion est détruite. A
présent, je suis libéré de tous les doutes. Donne-moi Tes ordres. Je ferai
tout ce que Tu me commanderas. »



LA VOIE DE LA DEVOTION

Premier Discours
AMOUR ET DEVOIR, LA VOIE DE LA PERFECTION.

« Si vous voulez le bonheur et si vous voulez la paix, vous devez répandre
[’amour. Seul I’amour vous donnera accés au vrai bonheur. Seul I’amour
vous ouvrira a la paix intérieure. C’est pourquoi vous devez développer
votre amour, et vivre dans [’amour. L’amour vit en donnant et en
pardonnant Ces paroles de Sai sont un fleuve d’amour s’écoulant vers
vous. »

Incarnations de I’ Amour!
Il existe beaucoup de sortes de connaissance dans le monde.

Mais au-dela de toute la connaissance du monde, il y a la connaissance de
1’ Atman, la connaissance du Soi. Celle-ci est la Connaissance supréme, la
Connaissance sacrée. La connaissance du monde, vous permettra de goQter
aux plaisirs transitoires du monde, mais c’est par la Connaissance du Soi
seulement que vous pourrez réaliser la paix éternelle et la joie sans fin qui
sont votre veéritable nature.

La connaissance du Soi et la connaissance de Dieu ne sont pas différentes;
elles sont la méme sagesse spirituelle, la seule Connaissance divine. Cette
Connaissance vous permet d’appréhender 1’unité dans toute la diversité
qui vous entoure, elle vous permet de transcender I’existence en ce monde
et de gagner I’immortalité a laquelle vous aspirez. Quelle est la base de
cette Connaissance supréme ? La pureté du mental en est la base.

Vous purifiez votre mental en vous engageant dans des activités sacrees.
Quand vous vous associez a des gens engagés dans la quéte spirituelle,
quand vous observez les régles de bonne conduite dans votre vie
quotidienne et quand vos entreprises sont justes et bonnes, votre mental
devient pur. Vous étes alors capables de distinguer ce qui est permanent et
ce qui est transitoire, ce qui est temporaire et ce qui est bénéfique a votre



progrés spirituel. Les Ecritures sont & pour jalonner votre chemin. En
étudiant leurs enseignements avec soin et en les mettant en pratique chaque
jour, vos actions deviendront bonnes, elles deviendront sacrées.

Vous pouvez étre un érudit en matiére de connaissance seculiére, vous
pouvez étre un grand académicien et un grand savant, mais ni vos titres, ni
les fruits de vos travaux ne pourront vous conférer la vraie Sagesse. Pour
étre vraiment ‘sage’ et bannir ainsi le chagrin de votre cceur, vous devez
vous connaitre vous-mémes. VVous devez réaliser le Soi immortel. Aucune
autre voie ne vous permettra de transcender le chagrin. Seule, la
connaissance du Soi vous permettra de surmonter la souffrance et la misére
et vous conferera le bonheur. Une fois imprégnes d’Atmavidya, la
connaissance de I’Atman, vous serez bienheureux & jamais. Qui a le droit
d’accéder a cette Connaissance sacrée ? Un enfant y a-t-il droit ou est-elle
réservée exclusivement aux personnes agéees? Doit-elle rester 1’apanage
des hommes ou étre accessible aux femmes également? En vérité, tous ont
droit a cette Sagesse supréme.

En étudiant un domaine particulier de la connaissance séculiére, vous
pouvez gagner la renommeée et satisfaire vos aspirations ici-bas, mais par la
connaissance de 1’Atman vous mériterez et gagnerez la grace de Dieu.
Vous jouirez du Bonheur supréme. Pour acquerir cette Connaissance, les
caractéristiques de caste, de credo, de couleur et de sexe n’ont aucune
importance. A quelle caste appartenait le sage Valmiki qui fut voleur de
grand chemin dans sa vie précédente? Dans quelle famille naquit le sage
Narada, dont la mere était servante? Le Seigneur vient a celui qui Lui
manifeste de la dévotion. Il regarde le coeur et non les signes extérieurs du
statut.

La philosophie de I’amour occupe une place importante dans la vie
humaine. Le Seigneur Krishna a dit : « Les fidéles qui Me servent avec une
dévotion aimante Me sont les plus chers. » Toutefois, cela ne signifie pas
que vous deviez négliger la connaissance séculiére, au contraire, vous
devez vous y consacrer avec grand soin pour l’acquérir correctement.
Ayez foi en vous, en vos capacités a remplir le role pour lequel vous avez
pris naissance humaine. « La foi en soi et la foi en Dieu, voila le secret de la
grandeur », disait Vivekananda. Développez d’abord la foi en vous-méme,
c’est-a-dire en votre Divinité innée. La connaissance séculiere vous
assurera le logis et la nourriture, tandis qu’Atmavidy4, la Connaissance de
I’ame, vous donnera la conscience de votre propre Réalité.

10



Toutefois, sans un minimum de connaissance séculiére, vous ne pourrez
obtenir la connaissance de 1’Eternel. Vous ne devriez pas faire preuve de
négligence dans le domaine de la connaissance séculiere. Une
combinaison équilibrée devrait s’établir entre, d’une part la culture et la
connaissance séculiere, et d’autre part la Connaissance spirituelle. Valmiki
et Vyasa étaient de grands érudits en ce qui concerne 1’éducation séculiere.
Ils étaient honorés par tout un chacun. Ils composeérent les Ecritures telles
le R&méayana et le Mahabhérata, mais ils étaient également trés verseés dans
la connaissance seculiere, sans quoi comment auraient-ils pu écrire ces
grands classiques?

Dans le monde, tout est issu du Divin. Dés lors que tout provient de Lui,
que pouvez-vous encore Lui offrir? La seule chose que vous pouvez Lui
offrir est votre amour. C’est tout ce qu’ll espere de vous. C’est pourquoi un
grand poéte a chanté: « Seigneur adoré, Tu es la Réalité qui pénetre tout
L’Univers entier est rempli de Toi. Comment puis-je batir un temple pour
Toi? Tu resplendis comme des millions de millions de soleils. Comment
puis-je T’offrir une petite lampe ? Tu es la Réalité qui réside en tous les
étres. Comment puis-je T’appeler par un nom particulier? Comment
puis-je T’offrir de la nourriture quand 1’univers entier est dans Ton
estomac ? Tout ce que je peux T’ offrir est mon amour et tout ce que je peux
faire c’est m ‘immerger en Toi qui es I’océan d’ Amour. »

Pour satisfaire votre condition humaine, vous donnez un nom et une forme
au Seigneur, mais en réalité, Il n’a pas de forme. Toutefois, Il prend une
forme afin que vous puissiez Lui rendre un culte et Lui offrir votre respect,
votre déférence et votre amour, et satisfaire ainsi vos aspirations
spirituelles. C’est pour votre propre satisfaction que vous donnez un nom
et une forme a Dieu et utilisez ceux-ci pour Lui rendre un culte. Quelle que
soit la forme du Seigneur que vous choisissiez de suivre, tous ceux qui
L’adorent d’un cceur aimant gagneront la renommée éternelle.
Ramakrishna Paramahamsa n’était pas un érudit dans les matieres
séculieres. Il savait a peine lire et écrire. Mais son esprit était toujours
immergé dans I’adoration de la M¢ére divine, et son cceur débordait
d’amour. Il n’éprouvait aucun intérét pour un autre type d’éducation. Sa
vie entiere fut dédiée au culte de la Mére divine. Il vivait de cing roupies
par mois qui suffisaient pour subvenir a tous ses besoins. Bien qu’il n’était
pas versé dans la connaissance séculiére, le monde enfler le révere
aujourd’hui et on peut trouver partout des Missions Ramakrishna. Il est

11



universellement honoré.

De méme, un brigand tel que Ratnakara devint le grand Valmiki grace a
son amour pour Dieu. Pralhada était le fils d’un démon. Toutefois, I’amour
divin qu’il portait a Dieu le rendit lumineux et pur. C’est en répétant le
nom de Rama qu’Hanuman devint un étre glorieux, honoré partout en
Inde. L’oiseau Jatayu était un ami de Dasharatha, le pére de Rama. Quand
il abandonna sa vie, son grand amour pour Rama lui permit de s’immerger
dans le Principe divin. Pour ce qui est de la dévotion envers Dieu, la caste,
le sexe ou tout autre signe distinctif n’ont aucune importance. Chacun y a
également droit.

Le douziéme chapitre de la Bhagavadgita est le plus important. Voila
pourquoi, aujourd’hui, nous avons commencé par lui. Ce chapitre
concerne le bhakti yoga, la voie de la dévotion. Bhakti ne signifie pas
simplement répéter le nom de Dieu. Bhakti, c’est I’amour pur et sans fin
pour Dieu, I’amour complétement désintéress¢, dépouillé de tout désir.
C’est la dévotion pure, permanente et é&ternelle. Vous devriez
constamment pratiquer cet amour de Dieu dans votre vie quotidienne.

Mais tout d’abord vous devez savoir qui vous étes réellement. Etes-vous le
corps? Si vous étes le corps, pourquoi dites-vous, ‘ceci est mon corps?’
Puisque vous I’appelez ‘mon corps’, vous vous considérez comme distinct
de lui. Lorsque vous dites ‘mon cceur’, cela signifie que vous étes quelque
chose de différent de votre cceur. Votre cceur est une chose que vous
possédez, vous en étes le propriétaire. Dans le monde, nous déclarons
habituellement: « voici mon frére, ma sceur, mon corps, mon esprit, mon
intellect. » L’élément permanent de toutes ces déclarations est le ‘mon’. Le
vrai ‘Je’ qui donne naissance a ce ‘mon’ est la Conscience la plus
profonde, enfouie au cceur de tout étre et de toute chose. On I’appelle
Caitanya, la Conscience divine.

La Conscience imprégne tout. Elle est en vous, au-dessous de vous,
au-dessus de vous et a coté de vous. En Vvérité, Elle est vous. Caitanya se
trouve partout et en tout dans le monde. Mais pour le comprendre, le
mental doit se tourner vers ’intérieur. Vous devez vous tourner vers
I’intérieur, rechercher votre vérité et réaliser alors que vous n’étes ni ceci,
ni cela, neti, neti, neti ! Vous n’étes pas le mental, vous n’étes pas le corps,
vous n’étes pas I’intellect. Alors, qui €tes-vous ? La réponse est ‘Je suis
Je’, Aham, Aham. Ceci est la voie qu’il faut suivre pour atteindre la

12



réalisation du Soi. Cette voie est issue de I’amour et de la dévotion. Pour se
mettre a la recherche de Dieu, il n’y en n’a pas d’autre.

Ou que vous regardiez, vous voyez les attributs du ‘Sans-attribut’. Dieu est
présent partout mais sans 1’aide du nom et de la forme vous ne pouvez
saisir le ‘Sans-attribut’ et le ‘Sans forme’. Narayana est partout, mais avant
que vous puissiez Le réaliser, vous devez développer votre amour et votre
dévotion pour le Seigneur qui a pris forme. C’est pourquoi vous devez
entamer votre marche sur la voie de bhakti au niveau le plus bas et rendre
le culte au Seigneur avec un nom et une forme. Ensuite, fermement, étape
par étape, vous vous €elevez a un niveau supérieur. Vous détournez votre
mental du monde extérieur et adorez le ‘Sans-forme’ et finalement, vous
réalisez votre propre Réalité. C’est cela, la réalisation du Soi.

Sans fleur, vous ne pouvez avoir de fruit. Le processus de maturation de la
fleur, du fruit non mar en fruit mar, correspond au chemin de la réalisation
du Soi. Au stade de la floraison, le chemin est celui du karma, la voie de
I’activité. Quand il progresse vers le stade du fruit non mir, il est bhakti, la
voie de la dévotion. Lorsque le fruit est mdr et regorge du nectar de la
sagesse, le chemin est celui de jnana, la connaissance du Soi. A ce stade,
par ’amour et la dévotion, la fleur du karma s’est transformée en un doux
fruit de sagesse. Par de bonnes actions et I’exercice du culte, vous
progressez vers le détachement et la sagesse. C’est pourquoi, vous devez
non seulement rendre le culte mais aussi vous engager dans de bonnes
activités. Mais vous devez aussi tendre a accomplir chacune de vos actions
pour I’amour du Seigneur et Lui offrir tout ce que vous faites.

Aussi longtemps que vous étes en ce monde, vous devez acquérir la
connaissance séculiére et mettre en pratique ce que vous avez appris. Les
actions sont trés importantes pour les étres humains. C’est par le travail et
les activités que vous apprenez a harmoniser les pensées, les paroles et les
actions. Pour de grandes ames, comme les mahatmas, les pensées, les
paroles et les actes sont toujours uns. Tout d’abord, vous aspirerez aux
fruits de vos actions. Au début, encore dominés par les désirs, vous ne
serez pas en mesure de pratiquer nishkamakarman, accomplir les actions
sans avoir le désir de récolter les fruits de votre travail. Cependant, plus
tard vous deviendrez complétement désintéressés et les fruits de vos
actions ne vous importeront plus. Petit a petit, votre travail se transformera
en un culte permanent et tout ce que vous ferez, vous le ferez pour 1’amour
de Dieu.

13



La Vérité est Une, mais les sages Lui prétent de nombreux noms. La
Divinité est Unité, Elle est toujours ‘Une’, mais nombreux sont les noms
par lesquels cette Réalité ‘une’ et “absolue’ fut appelée. De I'unité, Elle est
devenue la multiplicité. Lorsque I’enfant nait, on 1’appelle ‘bébé’.
Lorsqu’il grandit, on le dit ‘jeune’. Au-dela de vingt ans, il devient adulte
et ensuite parent. Plus tard encore il deviendra grand-parent. Mais toutes
ces appellations concernent la seule et méme entité. Ainsi, la Réalité est
toujours Une et la méme. Pour reconnaitre 1’évolution du ‘Un’ en
‘multiple’, tandis qu’ll conserve toujours Son unité, vous devez
constamment vous concentrer sur ‘I’Unité’ sous-jacente a la ‘multiplicité’.
C’est seulement lorsque vous aurez pris conscience de cette Unité, la
Divinité ‘Une’, sous-jacente a tous les noms et toutes les formes, que vous
aurez accompli quelque chose qui en vaut vraiment la peine.

Incarnations de I’ Amour!

C’est avec votre cceur que vous devez comprendre clairement la
Bhagavadgita. Quelle est I’essence des enseignements de la Gita ? Certains
disent que c’est le kannayoga, la voie de 1’activité sacrée. D’autres disent
que c’est le bhakiiyoga, la voie de la dévotion. D’autres encore affirment
que c’est le Jnanayoga, la voie de la sagesse. Ces affirmations ne sont que
des vérités partielles. Pour comprendre la personnalité réelle de I’homme,
vous devez avoir la vision complete de la Vérité; en voyant seulement les
pieds vous ne pouvez connaitre toute la personnalité. La Bhagavadgita
commence par un vers dont le premier mot est dharmakshetra. Elle
commence donc par dharrna qui, dans ce contexte, signifie 1’action juste
ou le devoir. Le dernier vers de la Gita se termine par le mot marna qui
signifie ‘mien’. L’union de ces deux mots donne marnadharrna, mon
devoir, mon travail. VVoila le résumé complet de I’enseignement de la Gita.
Cela veut dire que vous devriez remplir les devoirs qui vous sont prescrits,
allant jusqu’aux limites extrémes des capacités humaines en matiere
d’excellence et de perfection, faisant le travail approprié a votre état de vie.

Que les étudiants étudient bien leurs lecons. Que les chefs de famille
assument correctement leurs responsabilités familiales et accomplissent de
méme leurs taches. Que les personnes qui ne sont plus actives
accomplissent les devoirs appropriés a leur état. Que ceux qui ont renoncé
au monde et se sont engagés dans la contemplation de la Réalité soient
fideles a leur engagement. Si vous suivez votre dharma du mieux que vous
pouvez, si vous accomplissez vos devoirs sincérement et

14



consciencieusement, il n’y aura plus ni confusion en vouS ni misere.
Arjuna dut accomplir son devoir sur le champ de bataille. Mais 1’illusion et
les attachements 1’induisaient en erreur et il se sentait misérable. Le
Seigneur Krishna lui apprit comment se libérer des attachements et de
I’illusion. Aprés I’avoir enseigné, Krishna demanda a Arjuna: « Tes
attachements et tes illusions ont-ils disparus ? » Arjuna répondit: « Mon
infatuation s’est éteinte. Toute illusion a maintenant disparu. »

L’infatuation est moha, la libération est moksha. Tant que vous souffrez de
moha, vous ne pouvez atteindre moksha. Aussi longtemps que I’illusion
vous induira en erreur vous demeurerez dépendants. Moksha n’a rien de
commun avec les plaisirs de ce monde, il ne s’agit ni d’une chambre avec
conditionnement d’air, ni d’un fauteuil douillet, mais de la destruction de
I’illusion et des attachements. Moksha résulte de moha et kshaya,
c¢’est-a-dire de I’extinction compléte de moha, 1’incinération de tous les
désirs et illusions de ce monde.

Vous devez devenir des étres idéaux pour I’humanité et accomplir votre
devoir a la perfection. Apprenez ces vers de la Gita et mettez leurs nobles
enseignements en pratique ; vous serez alors bénis de la grace du Seigneur.
De nombreux fidéles gaspillent leur temps. Vous devez changer dés
aujourd’hui. Ne perdez pas de temps. Le temps est Dieu. Apprenez chaque
jour un vers de la Git6 par coeur. Répétez-le et contemplez sa signification
profonde. Une fois que vous I’aurez compris, pratiquez-le et mettez-le en
action, vous serez alors capables d’atteindre la perfection ultime, signe
distinctif de I’étre humain véritable.

15



Deuxieme Discours

L’ABANDON: TRANSFORMATION DE L’HOMME EN DIEU

Le Seigneur Krishna a déclaré dans la Gita:
« Je protégerai celui qui s’abandonne entiérement a Moi et prend refuge en
Moi. J’éliminerai tous ses péchés et le guiderai vers la réalisation de Dieu.»

Chérissez ces paroles dans votre ceeur Vous qui aspirez a progresser sur la
voie spirituelle et suivez avec constance le chemin qui mene a 1’abandon
total au Seigneur. Vous atteindrez ainsi le but de votre vie.

Le pouvoir de Dieu est illimité et au-dela de toute mesure. L’énorme
diversité que vous voyez quand vous regardez l'univers, n’est que le
produit de maya, I’illusion. L’aspect grossier de I’univers visible a vos
yeux humains, n’est qu’une toute petite partie du pouvoir infini du
Seigneur. Tous les mondes peuvent étre recouverts par une fraction du pied
du Seigneur. Il est impossible de comprendre la grandeur du Seigneur, I
impregne 1’univers entier, le grossier et le subtil, il n’y a aucun endroit ou
Il n’est pas.

Le monde est I’incarnation de Dieu. Vous devez vous efforcer de
comprendre le principe sur lequel repose le monde. La lune se trouve a des
centaines de milliers de miles de la terre. Le soleil, lui, en est a des dizaines
de millions de miles. La plus proche des étoiles se situe a des millions de
millions de miles. Au-dela, aux limites les plus lointaines de 1’univers
visible, il y a des étoiles qui se trouvent encore des milliards de fois plus
loin. Cet aspect grossier de 1’univers, le bhiitdkasha, si vaste déja, n’est que
la plus minuscule partie de 1’aspect mental ou subtil de 'univers, le
cittdkasha. Dans cet univers subtil, I’univers physique connu ajuste la taille
d’un atome.

Mais I'univers subtil, indescriptiblement vaste lorsqu’on le compare a
I’univers physique, n’est & son tour qu’une portion microscopique d’un
aspect beaucoup, beaucoup plus vaste de ’'univers que I’on peut décrire
comme ’univers causal, le cidakasha. Il est appelé ainsi parce qu’il est issu
de I’aspect le plus pur de I'univers, d’ou proviennent les mondes subtil et
grossier. Ces trois mondes, le grossier ou physigue, le subtil ou mental et le

16



causal sont tellement grands que les Ecritures ont déclaré qu’ils ne
pouvaient étre compris par 1’esprit humain, ni décrits par des mots. 1ls sont
au-dela de I’imagination, au-dela de la capacité du mental a les saisir. Et
pourtant, au-dela encore, transcendant les principes grossier, subtil et
causal, se trouve le Principe divin. Il est la Cause ultime de tout, le
Mahakarana.

Il est impossible que des étres humains ordinaires comprennent une vérité
aussi élevée. Dieu est au-dela du grossier, du subtil et du causal. Toutefois,
en tant que Seigneur, 1l regne sur ces mondes. Il est le Maitre du temps
passé, présent et a venir. Les étres humains ont été dotés de capacités
limitées et il leur est impossible de comprendre ce Principe divin. La voie
la plus facile a suivre est donc celle de la dévotion ou bhaktiyoga.

Lorsque Krishna enseigna ce yoga a Arjuna, Il le fit en trois étapes. La
premiére et la plus importante est matkarmakrit: « Travaille pour Moi. »

Vous devez comprendre que, quel que soit le travail que vous effectuez en
ce monde il est déja associé au Seigneur, car ce dernier est le Maitre
supréme de ce monde. Reconnaissant celle vérité, considérez que chacune
de vos activités doit &tre accomplie directement pour le Seigneur.

La deuxiéme étape est matparama: « Pour Moi seulement. »

En d’autres mots, quoi que vous fassiez, ne le faites pas pour vous-mémes.
Jusqu’ici, vous n’avez pensé qu’a vous-mémes. Mais qui étes-vous?
Krishna dit que vous étes le ‘Je’ qui brille en vous. Ce mot ‘Je’,
n’appartient pas au corps. Il émane du Soi supérieur, de 1I’Atman
Lui-méme. Ce ‘Je’ ne devrait pas étre associé au corps ni au mental ni a la
faculté d’intuition ni a aucun autre aspect de 1’individu, car Il transcende
toutes ces limitations et se référe seulement a 1’ Atman illimité.

Lorsque vous associez votre moi limité a ce ‘Je’, il est seulement un reflet
de I’Atman qui est ‘Un’. Quoi que vous ayez fait, vous 1’avez fait
seulement pour satisfaire I’Atman. Ne réalisant pas cette vérité sacrée,
vous étes sous I’emprise de I’illusion qui vous induit en erreur. Krishna dit
a Arjuna: « Quoi que tu fasses, fais-le pour Moi, pour Me satisfaire. Ce que
tu entreprends, entreprends-le en Mon nom. Sois Mon agent. Reéalise que
chaque chose que tu fais, tu le fais seulement pour Moi. » Ce ‘Moi’, ce ‘Je’,
se référent a I’ Atman.

17



La troisieme étape est madbhakta : « Ne te dévoue qu’a Moi seul. »

Vous devez comprendre le sens caché et profond de cette directive. La
dévotion est I’expression de 1’amour. L’émotion appelée amour émane de
I’Atman. Amour est synonyme d’Atman. L’ Amour n’a rien de commun
avec les sentiments de ce monde et les choses séculiéres. L’ Amour, qui
n’est que 1’autre nom de la dévotion, est le nom méme de I’Atman. Ce
Principe de I’Amour émane du plus profond du cceur, il doit saturer chaque
action, chaque parole, chaque pensée. Ce sera le cas lorsque vous
admettrez que tout ce que vous faites, dites ou pense; vise seulement la
satisfaction du Seigneur.

En état d’éveil, vous pensez peut-étre que vous accomplissez toute chose
pour le compte de votre corps ou de votre mental. Mais en état de sommeil
profond, vous n’étes conscients ni de votre corps, ni de votre mental.
Alors, pour le compte de qui ou de quoi dormez-vous? Pour le compte de
qui ou de quoi appréciez-vous le repos et la paix du sommeil? Vous faites
cela pour le compte de I’Atman. Dormir, vous nourrir, vos diverses
activités quotidiennes s’accomplissent seulement par amour du ‘Je’, et ce
‘Je’ émane de I’ Atman.

Dans la Brihadaranyaka-upanishad, Yajnavalkya expose cette vision a son
épouse Maitreyi, lui donnant les significations profondes et subtiles des
différentes relations que peut avoir I’homme. Il lui dit: « Pourquoi
m’aimes-tu? Ce n’est pas pour le mari que 1’épouse aime le mari, mais
pour elle-méme. Nous pensons que la mére aime I’enfant pour 1’enfant,
mais ce n’est pas le cas. C’est pour elle-méme qu’elle aime I’enfant. On dit
que le guru, le maitre, aime son étudiant pour I’étudiant, mais ¢’est pour lui
que le maitre aime 1’étudiant. »

Dans ce contexte, vous pouvez découvrir une vérité profonde cachée
derriére chacune des pratiques spirituelles qui sont accomplies. Le fidele
aime Dieu, non pour Dieu, mais pour lui-méme. Tandis que Dieu aime Son
fidele pour le fidéle et non pour Lui-méme. La raison en est que pour Dieu
il n’existe aucun sentiment de différence, pas plus que d’individualité. 11
n’y a pas d’une part, des choses qui sont a Lui, et d’autre part, des choses
qui appartiennent a quelqu’un d’autre. Lorsque le sentiment de différence
ou d’individualité intervient, alors naissent 1’égoisme et les notions de
‘moi’ et de ‘mon’. Mais Dieu ne peut étre limité a une forme. Il n’a aucun

18



égoisme et ne fait pas la distinction entre ‘mien’ et ‘tien’. C’est donc
seulement pour votre bien que ces trois étapes vous sont indiquées : «
Travaille pour Moi », « Pour Moi seulement » et « Ne te dévoue qu’a Moi
seul ». Elles effaceront toute trace d’égoisme et vous aideront a atteindre le
but. Malheureusement, trés peu de gens sont & méme de comprendre la
verité fondamentale contenue dans ces declarations.

Si vous souhaitez une brise Iégére, vous pouvez agiter un éventail pour
avoir un peu d’air. Mais lors d’une tornade, vous verrez d’énormes vagues
s’écraser sur les cotes de ’océan et de grands arbres se faire déraciner. La
brise que vous obtenez par 1’éventail est trés limitée, mais le pouvoir de
Dieu est formidable, il est illimité. Prenons d’autres exemples. Lorsque
vous remontez 1’eau du puits, vous ne pouvez en tirer que de trés petites
quantités. Mais quand viendront de fortes pluies, les ruisseaux deviendront
torrents, ils rejoindront les océans et leurs eaux inonderont tout. VVous avez
d’une part le pouvoir limité de I’homme et d’autre part, le pouvoir illimité
de Dieu.

Si vous voulez éclairer votre maison, vous allumerez une chandelle ou
vous actionnerez I’interrupteur d’une lampe électrique. Mais quand le
soleil se lévera, a ’aube, toute la ville et la forét seront aussitdt inondées de
lumiere. La petite lumiere de votre lampe sera bien faible comparée a la
splendeur du soleil, brillant partout avec magnificence. Il s’agit a nouveau
du pouvoir illimité de Dieu comparé au pouvoir limit¢ de I’homme.
Comment pouvez-vous atteindre ce pouvoir illimité de Dieu ? Comment la
capacité limitée de 1’étre humain peut-elle se transformer en capacité
illimitée de Dieu? Le moyen, c’est I’abandon!

Le Seigneur a déclaré dans la Gita: « Je détruirai tous vos péchés et vous
éleverai jusqu’a la Position supréme qui est la mienne. » Comment cela se
peut-il? Le monde physique que vous voyez de vos yeux humains est
I’aspect le plus grossier de 1’univers, le bhitakasha. Quand cet aspect
grossier prend une forme subtile dans le mental, vous avez la I’aspect
subtil de I'univers, le cittdkasha. Et lorsque cet aspect mental prend encore
une forme plus subtile et plus raffinée dans le ceeur, vous avez alors
I’aspect causal de ’univers, le cidakasha. Et voila que le Seigneur infini,
qui est au-dela de ceux-ci, Lui, le plus grand des grands, prend la forme du
plus petit des petits et s’installe dans le cidakasha, dans le coeur méme du
fidele. La merveilleuse vérité est donc que ce Dieu puissant, vaste, illimité,
accepte d’étre emprisonné dans le cceur du fidele. Ceci est illustré par

19



I’histoire que voici.

Jadis, le sage Narada vint a se trouver en présence du Seigneur qui lui
demanda: « Narada, au cours de tes voyages de par le monde, as-tu
découvert le secret de la création ? As-tu percé le mystére de ce monde ?
De toute la création, qu’est-ce qui importe le plus ? Ou que se porte ton
regard, tu vois les cinq €éléments: la terre, 1’eau, le feu, 1’air et I’éther.
Lequel d’entre eux occupe la premiere place? » Narada réflechit un
moment et répondit: « Seigneur, I’¢1ément le plus dense, le plus grand, le
plus important, ce doit étre la terre. » Le Seigneur répondit: « Comment la
terre peut-elle étre 1’¢1ément le plus grand alors que les trois quarts sont
recouverts par I’eau et qu’un quart seulement est de la terre. Cette grande
terre a été engloutie par 1’eau. Quoi donc est le plus grand, la chose qui a
été engloutie ou la chose qui engloutit ? » Narada admit que I’cau devait
étre plus importante puisqu’elle avait englouti la terre.

Le Seigneur poursuivit: « Mais, Narada, nous avons pourtant ce récit
ancien qui nous conte que le sage Agasthya engloutit ’océan tout entier
d’une seule lampée pour retrouver les démons qui se cachaient dans les
eaux. Qui penses-tu est le plus grand, Agasthya ou 1’océan? » Néarada
convint que, sans aucun doute, Agasthya était certainement plus grand que
I’eau qu’il avala, « Mais, continua le Seigneur, il est dit que lorsqu’il quitta
son corps terrestre, ce méme Agasthya devint 1’étoile polaire dans les
cieux. Ce grand Agasthya apparait donc maintenant telle une petite étoile
dans I’immensité du ciel. Qui penses-tu est le plus grand, Agasthya ou le
ciel ? » Narada répondit: « Swami, le ciel est strement plus grand
qu’Agasthya. » Le Seigneur dit alors: « Nous savons que, jadis, lorsque le
Seigneur vint sous la forme d’un Avatar, 1l parvint a placer a la fois le ciel
et la terre sous un seul de Ses pieds. Penses-tu que le pied de Dieu est plus
grand que le ciel ? », « Oh! Le pied du Seigneur est certes le plus grand »,
répondit Narada. Alors le Seigneur dit: « Si Son pied est si grand, qu’en
est-il alors de Sa forme infinie ? »

Narada comprit qu’il devait conclure: « Oui, exulta-t-il, le Seigneur est le
plus grand. Il est infini, au-dela de toute mesure. Dans tous les mondes rien
n’est plus grand que Lui. » Mais le Seigneur avait encore une question a
poser: « Qu’en est-il du fidéle qui a pu emprisonner le Seigneur infini dans
son propre cceur ? Dis-moi donc Narada, qui est le plus grand, le fidele qui
a capturé Dieu dans son cceur ou le Seigneur qui est capturé par le fidele? »
Narada dut admettre que le fidele est plus grand que le Seigneur et que, des

20



lors, le fidele doit occuper le premier rang vis-a-vis de toute chose,
surpassant méme le Seigneur.

Ce pouvoir si énorme qu’il peut méme en arriver a lier Dieu, est accessible
a chaque fidele. Quelles que soient I’immensité et la capacité d un pouvoir,
aussi magnifique soit-il, s’il est lié par autre chose, celle chose doit alors
étre considérée comme étant plus puissante. L’impressionnant pouvoir de
Dieu est 1ié par le pouvoir de ’amour ; ¢’est pourquoi, sur la voie de la
dévotion, vous pouvez capturer le Seigneur Lui-méme et L’enfermer dans
votre cceur.

Si vous prenez une goutte d’eau de I’océan et la gardez dans la paume de
votre main, comparée a I’océan la goutte parait trés trés petite. Mais si vous
la remettez dans I’océan, elle redevient une partie de 1’océan infini. Si
votre petitesse d’étre humain s’associe au pouvoir immense du Seigneur,
vous devenez infinis et tout-puissants, vous devenez ‘Un’ avec Dieu. Les
Ecritures vous disent, « Brahmavid brahmaiva bhavati », « Connais
Brahman et tu deviendras Brahman. » Le processus qui vous unit a Dieu
s’appelle bhakti la voie de la dévotion.

En ces jours, beaucoup choisissent de ne pas reconnaitre Dieu; ils préferent
s’en remettre a leur capacité limitée et se laissent seulement impressionner
par les ceuvres humaines. Ils sont préts a s’incliner devant un fonctionnaire
de village ou un représentant insignifiant du gouvernement, mais ils se
refusent a faire montre d’humilit¢ et de soumission devant la
toute-puissante Personnalité cosmique, Maitresse de la création tout
entiere. Dieu, qui est I’origine et la cause de toute la création, est traité avec
indécence. La raison de ce triste état de chose est que tres peu sont capables
de comprendre la vérité sous-jacente a celle création du Seigneur. Les
petits esprits ne font que suivre les petits chemins de traverse. Si vous
comprenez que tout fait partie de la Divinité, vous ne suivrez plus jamais la
mauvaise Vvoie.

Si vous avez un arbre a souhaits dans votre jardin, pourquoi iriez-vous
cueillir des fruits sauvages dans la forét? Si vous avez la vache céleste dans
votre étable, pourquoi iriez-vous acheter votre lait au marché? Si vous
reconnaissez les bénéfices illimités que vous procure la vache céleste, vous
ne regarderez pas ailleurs et vous renoncerez aux poursuites dérisoires.
Pour les petits esprits, méme les petites choses paraissent trés grandes. Il
est dit que I’on n’obtient jamais que ce qu’on mérite. Pensez petit, vous

21



obtiendrez peu. De petites pensées engendrent de petites natures. VVous étes
attirés par de petites choses parce que vous pensez que votre pouvoir est
limité. Mais en vérité, votre pouvoir est sans limite.

Vous restez petits en vous identifiant sans cesse a votre corps. VVous pensez
‘aham dehasmi, je suis le corps’ et cette pensée vous maintient dans un état
de petitesse. Mais allez de ‘aham dehasmi’ a ‘aham jivasmi’, de ‘Je suis le
corps’ a ‘je suis I’ame, 1’étincelle du Divin’. Elevez-vous ainsi du stade du
dualisme, dvaita, au stade du non-dualisme qualifié, vishishtddvaita.
Ensuite, de ‘ahamjivosmi’, vous devez aller a ‘aham brahmoésmi’, de ‘Je
suis 1I’ame, une étincelle du Divin’ a ‘Je suis la Divinité Elle-méme, je ne
suis pas différent de Dieu. Dieu et moi sommes Un’. C’est le stade du
non-dualisme complet, advaita. Le sentiment de départ qui vous identifie
au corps est imprégné de dualisme qui génere la tristesse. Aussi longtemps
que vous restez immergés dans la dualité, tout n’est que peine et tristesse.
Si vous vous identifiez a I’Atman, tout sera joie et bonheur.

Vous devez élever votre pensée, vous identifier sans cesse a I’Atman et
abandonner ainsi la fausse identification au corps. Voila I’attitude qui
convient au culte. En sanskrit, le culte est appelé upéasana, s’asseoir a
proximité. Mais il ne suffit pas seulement de s’asseoir a proximité. La
grenouille s’assied sur le lotus, mais elle ne bénéficie pas de la douceur du
nectar qui se trouve dans le lotus. Etre proches n’est pas utile, vous devez
aussi étre chers. Vous devez étre capables de sucer le miel.

Vos voisins peuvent étre tres proches de vous, mais quels que soient les
problémes et les difficultés qu’ils rencontrent, vous n’en n’étes pas trés
profondément affectés. Comparé a cela, si votre frere ou votre mari se
trouve de ’autre coté du globe et ne vous donne pas de ses nouvelles
pendant une semaine, vous devenez inquiets. Dans ce cas les corps sont
éloignés, mais votre amour réciproque vous rend proches et chers. La
relation avec les voisins n’est pas chargée du méme amour, bien qu’ils
soient trés pres. Prenons un autre exemple. Dans une maison il peut y avoir
des souris et des fourmis. Les appelez-vous vos amis? En plus d’étre
physiquement proche, il faut étre cher au cceur. Un profond sentiment
d’amour doit se développer et imprégner la relation. Upésana signifie
s’asseoir a proximité mais aussi €tre tres cher au Seigneur.

Quel avantage retirez-vous du fait d’étre proches et chers ? Si vous étes
assis pres d’une lampe, vous avez de la lumiére et grace a elle, vous

22



pourrez accomplir des taches utiles le soir. Si vous étes assis sous un
ventilateur, vous aurez de I’air frais et la chaleur qui vous dérangeait se
dissipera. En hiver, si vous vous asseyez a c6té du feu, vous serez protégés
de la morsure du froid. Dans chaque cas, une qualité est remplacée par une
autre. De méme, si vous étes proches du Seigneur, si vous Lui devenez
chers, vous recevrez Son amour et les mauvaises qualités en vous
disparaitront rapidement ; elles seront remplacées par les bonnes qualités
que Dieu incarne. Développez votre amour et vous deviendrez ainsi de
plus en plus chers a Dieu et de plus en plus proches de Lui. La meilleure
facon de vous rapprocher de Dieu est de vous souvenir de Lui dans tout ce
que vous voyez, dites ou faites. Ne pensez qu’a Dieu et au moyen de Lui
devenir plus proches et plus chers.

Sur la voie de la dévotion, il ne suffit pas d’aimer Dieu, il faut aussi vous
engager dans des activités agréables au Seigneur. Ainsi vous pourrez
susciter I’amour de Dieu et ressentir Son amour pour vous. Un fidéle se
doit de posséder un grand nombre de caractéristiques qui le rendent cher au
Seigneur. Traitez la critique et la louange, la chaleur et le froid, le profit et
la perte, la joie et la tristesse, I’honneur et le déshonneur et toutes les paires
d’opposés, de facon équanime. Ne vous découragez pas si on vous critique
et n’exultez pas si on vous félicite. Le profit ne doit pas vous remplir de
joie ni la perte vous attrister. Ayez la méme attitude envers la chaleur et le
froid ; ils peuvent tous deux étre une source de joie pour vous.

En hiver, des vétements de laine et la proximité d’une source de chaleur
vous procureront du confort et vous protégeront du froid. En été, vous
préférerez des vétements légers et apprécierez la fraicheur. La chaleur
vous procure de la joie a certains moments et la fraicheur vous procure de
la joie a d’autres moments. La maniére dont vous les utilisez fait que vous
expérimentez la joie ou le désagrément. La chaleur et le froid, le profit et la
perte, toutes les paires d’opposés, toutes les choses du monde ont leur
utilité. Chaque chose a été créée dans un but précis. Mais vous devez en
faire usage de la facon la plus appropriée a votre vie et a votre stade de
développement.

Ce serait folie de donner une tasse en or a un enfant ou une épée a un fou.
Une tasse en or a une grande valeur et ne devrait donc étre donnée qu’a une
personne capable de ’apprécier. Cette personne en éprouvera une grande
joie et saura comment en faire usage. De méme, celui qui connait la valeur
de la dévotion s’en servira pour se combler et combler les autres de joie

23



pure. L’Amour authentique ne sera jamais source de problémes, pour
personne. Il ne vous ménera jamais a hair quelqu’un. Le douziéme chapitre
de la Gita énumeére les qualités désirables d’un fidéle. Il commence par «
adveshtd sarvabhdtandm », c’est-a-dire « Ne permettez pas qu’en ce
monde, I’hostilité se manifeste entre les créatures ». Répéter « Seigneur, je
T’aime » comme un perroquet et en méme temps créer des ennuis aux
autres ne peut étre considéré comme de la dévotion.

Vous devenez un fidéle rempli d’amour et de dévotion quand vous vous
abandonnez completement et étes préts a exécuter chaque ordre du
Seigneur. Par fierté et par égoisme, Arjuna se sentait déprimé, mais apres
avoir écoute le Seigneur, il tomba aux pieds du Divin et dit: « Seigneur, je
suis Ton disciple. Enseigne-moi ce qui est bon pour moi. Je m ‘abandonne
complétement a Toi ». Jusqu’alors ils se considéraient 1’un 1’autre comme
beaux-fréres, mais dés qu’Arjuna eut dit: « Je ferai ce que Tu dis, j’obéirai
a Tes commandements, » Arjuna devint un fidéle. La transformation eut
lieu dans son esprit lorsqu’il modifia sa relation de beau-frere en celle de
disciple, avec le Seigneur comme Maitre. Une telle transformation mentale
est absolument essentielle pour un fidele. Sans elle, quel que soit le degré
de proximité avec le Seigneur que vous croyez avoir développé, votre
dévotion restera stérile et inutile.

Conscients de ces Principes élevés, faites votre devoir. Gardez un mental
équanime, assurez-vous que le travail que vous effectuez est bon et faites
en sorte qu’il soit toujours approprié a la circonstance. Ces vers de la Gita
ne doivent pas seulement étre mémorisés mais aussi mis en pratique.
Lorsque vous les aurez mis en pratique dans votre vie quotidienne et que
vous aurez saisi leur profonde signification, alors seulement vos
inquiétudes vous quitteront et vos chagrins disparaitront. Si vous répétez
machinalement ces vers, sans en comprendre le sens profond, il se pourrait
méme que vos chagrins augmentent.

24



Troisieme Discours

GAGNEZ L’AMOUR DE DIEU

Le Seigneur a déclaré dans lu Gita:
« Celui qui fait preuve a Mon égard d’une dévotion ferme, constante et
résolue, celui-la sera trés cher a Mon cceur. »

Dans le monde vous pouvez récolter maintes variétés de fruits. Vous
pouvez gagner la richesse, de 1’or, des biens. Vous pouvez aussi accéder
aux honneurs, a une position élevée, au prestige. Mais le Seigneur a montré
dans la Gita que toutes ces choses sont transitoires, qu’elles n’ont aucune
valeur durable. La seule chose que vous puissiez atteindre dans votre vie
terrestre qui soit permanente et qui ait réellement de la valeur, c’est
I’amour de Dieu. Cet Amour divin est extraordinaire et sans prix, ¢’est un
trésor dont la valeur est au-dela de toute estimation. Découvrir les moyens
qui vous permettront de gagner ce précieux amour de Dieu, devrait étre
votre priorité. Comment pouvez-vous le gagner? Quelle voie devez-vous
suivre pour 1’obtenir?

Si vous semez des graines sans avoir nettoyé et préparé correctement le
champ, vous ne pouvez espérer une bonne récolte. De méme, dans le
champ du ceeur vous n’obtiendrez pas une bonne récolte si vous n’en avez
pas extirpé les mauvais traits de caractére, 1’égoisme et tout ce qui vous
rattache au ‘moi’. La Gita enseigne que les principales mauvaises herbes
qui doivent étre arrachées du champ du cceur sont I’attachement et
I’identification au corps. En ce moment, vous vous imaginez peut-étre que
vous aimez Dieu, mais simplement penser cela n’engendrera pour vous
aucun résultat valable. C’est comme si vous répandiez de bonnes semences
sur un sol stérile et non préparé. Le plus important pour vous est de
découvrir si Dieu vous aime. Méme si vous aimez Dieu, si Lui ne vous
aime pas, votre dévotion ne pourra vous mener bien loin.

Alors, quel est le chemin qui permet de gagner I’amour de Dieu ? Vous
trouverez la réponse a cette question dans la Bhagavadgita, au chapitre
concernant le bhaktiyoga, la voie de la dévotion. Bhaktiyoga signifie étre
uni au Seigneur en permanence. Le bhaktiyoga enseigne qu’il est

25



nécessaire de maintenir la stabilité mentale en toutes circonstances, de
demeurer résolu, de s’engager sans atermoiement a pratiquer les
enseignements spirituels dans la vie quotidienne. Il enseigne aussi
santripti, étre toujours content

Il 'y a une différence notoire entre la satisfaction, tripti, et la Joie
authentique, santripti. Afin de mieux comprendre, examinons la distinction
entre kirtana et sankirtana. Kirtana, la musique vocale, vient seulement des
levres alors que sankirtana est une musique intégrale qui jaillit du plus
profond du cceur, librement, spontanément, avec beaucoup de joie. De
méme, tripti se rapporte & la satisfaction que vous retirez du monde,
c’est-a-dire aux joies temporaires que vous éprouvez a partir des objets et
des phenomeénes du monde visible. Par ailleurs, santripti est la vraie Joie
qui, comme sankirtana, vient du fond du cceur. Elle est associée a la Vérité,
elle est permanente, elle est détachée de toutes les préoccupations
passageres du monde, elle représente 1’unité de ’esprit. Pour santripti, le
changement est impossible. Rien ne peut venir s’ajouter a la Joie
authentique, elle est pleine et compléte en Elle-méme.

La signification profonde de tout ceci est qu’un fidele ne devrait pas
s’enthousiasmer pour les choses du monde ni y attacher de I’importance.
Consacrez votre temps et vos efforts a contréler les errements de votre
mental et & développer un mental stable. Santripti est la Joie authentique
issue de I’équanimité mentale. Le mental €équanime reste stable et
identique a lui-méme dans la victoire comme dans la défaite, le profit ou la
perte, la joie ou la tristesse. C’est pourquoi la dévotion ou santripti, se
référe a un sentiment permanent d’amour et de satisfaction plutdt qu’a des
choses qui s’altérent constamment avec le temps. Quoi qu’il arrive, quoi
qu’il se présente sur votre route, acceptez-le comme un cadeau de Dieu;
soyez-en heureux et satisfaits. Considérez cela comme un cadeau d’amour
offert pour votre bien. Le ceeur qui traite tous les étres et toutes les choses
avec equanimité peut étre décrit comme ayant acquis santripti, la Joie
authentique.

Pour vous, étre résolus et stables, fermes et courageux, est tout a fait
naturel. Au cours de votre vie, vous pouvez manifester ces qualités en de
nombreuses occasions. Vous pouvez faire preuve d’un esprit d’aventure et
de courage pour escalader des montagnes, traverser des océans ou des
jungles sauvages ; vous pouvez aussi vous comporter de fagon courageuse
et résolue pour acquérir des richesses, des propriétés et faire du profit.

26



Vous pouvez également étre braves et courageux, mais étre sans pitié.
Vous pouvez choisir d’abandonner les nobles qualités d’humanité et de
divinité et acquérir plutot les qualités d’un démon. Cette fermeté et cette
résolution peuvent servir pour le bien comme pour le mal. Comment les
utiliser dépend de vous!

Quand Valmiki était Ratnakara, il fit preuve de courage, de fermeté, de
vaillance etc., de fagon mauvaise. Grace a son association avec les sept
sages, il parvint a transformer sa vie en écoutant leurs enseignements et le
conseil qu’ils lui donnérent de répéter constamment le Nom du Seigneur. I
utilisa ses pouvoirs et sa forte determination pour le bien de I’humanité,
ayant sans cesse le nom de Rama sur les lévres et devint ainsi I’auteur du
Ramayana. Vous ne devriez donc pas mettre votre constance et votre
fermeté a contribution pour accomplir de mauvaises choses, ou méme les
choses ordinaires du monde; utilisez plutbt votre courage et votre
résolution pour acquérir la grace de Dieu.

Le bhaktiyoga décrit longuement le culte de Dieu avec attributs et sans
attributs, et celui de Dieu avec forme et sans forme. La Gita compare ces
deux modes de culte et indique celui qui est le meilleur, le plus facile et le
plus sar pour le fidéle a chaque étape de son évolution spirituelle. La Gita
déclare qu’a moins de passer par 1’étape du culte a Dieu avec forme et
attributs, on ne peut atteindre 1’étape du culte a Dieu sans forme et sans
attributs. Aussi longtemps que vous étes attachés a votre corps et restez
imprégnés de la conscience du corps, vous ne pouvez ni comprendre ni
atteindre le Supréme sans forme et sans attributs. Vous atteindrez les
qualifications nécessaires pour le culte du Sans-forme, seulement aprés
avoir vaincu votre attachement au corps, au monde et aux autres
attachements. C’est pourquoi, aussi longtemps que vous vous identifierez
a votre corps, aussi longtemps que vous penserez avoir une forme
particuliére, vous ne serez pas en mesure d’atteindre 1’aspect sans attributs
du Divin.

Vous devez donc commencer par rendre le culte a Dieu avec attributs,
c’est-a-dire @ une incarnation particuliecre ou forme de Dieu.
Graduellement, apres avoir suivi cette voie durant quelque temps, vous
serez capables de transformer votre pratique et de rendre le culte a I’aspect
sans forme du Supréme. Les gens pensent qu’il est possible de rendre le
culte a la forme universelle de Dieu, mais apres tout, cela aussi est rendre
le culte a une forme. VishvasvarQpa, la forme cosmique du Seigneur, est

27



identique au bh(takasha, 1’aspect physique grossier de 1’univers. Son
correspondant dans le domaine du mental est la forme subtile du Seigneur,
cittakasha, 1’aspect subtil de I'univers. Bhitakasha et cittdkasha se
rapportent aux sens et au mental. Cidakasha, quant a lui, transcende les
sens et le mental.

A T’état de veille, ’influence du mental et des sens est trés forte. Durant
I’état de réve I’influence des sens s’efface, mais toutefois 1’influence du
mental demeure. Dans I’état causal, ou de sommeil profond, ou sushupti, le
mental est dissout. Le monde phénoménal associé aux organes des sens,
est bhitakasha. Cittakasha se rapporte a 1’état du mental associé a I’état de
réve. L’état de sommeil profond, sushupti, est celui ou il n’y a ni mental, ni
organes des sens ; c’est cidakasha. C’est seulement dans cet état de
sushupti, lorsque le mental et les sens sont inactifs, qu’il est possible
d’expérimenter les aspects sans forme et sans attributs de la Divinité.

Vous ne pouvez limiter longtemps votre expérience au Principe divin
manifesté dans un nom et une forme. La forme et le Sans forme sont tous
deux essentiels pour le fidele. lls sont pour lui comme les deux ailes pour
un oiseau, comme les deux jambes qui lui permettent de marcher.
L’objectif sera atteint en mettant 1’'une devant I’autre les deux jambes de la
forme et du Sans-forme, ’'une étant la forme prenant appui sur 1’autre,
celle du Sans-forme. Il est important de comprendre que la manifestation
du Seigneur avec forme est seulement passagere, tandis que ’aspect sans
forme de la Divinité est permanent, toujours présent et immuable. Voici un
petit exemple qui illustre ce principe.

En ce moment, ici dans le Mandir de Prashanti Nilayam, environ un millier
de personnes sont assises et écoutent ce discours. Il s’agit de la situation
présente, qui durera de une a deux heures. Avec les fideles assis, se trouve
également Swami. Cette expérience est associée a un moment précis et a
une activité précise. Mais une fois rentrés chez vous, vous pouvez revivre
cette méme expérience. Chaque fois que vous voudrez y penser, elle sera la
dans votre cittakasha, dans votre mental... un millier de personnes, Swami,
le Mandir de Prashanti Nilayam et le discours. VVotre vision extérieure et
votre expérience a I’état de veille vous permettent de constater, qu’en ce
moment vous étes tous assis dans le hall de Prashanti Nilayam.
Qu’arrivera-t-il lorsque vous penserez a tout ceci, une fois rentrés chez
vous? La réponse est que ce Prashanti Nilayam sera dans votre cceur.

28



Vous étes ici, a Prashanti Nilayam, depuis une heure et ceci peut devenir
pour Vous une expérience a jamais permanente, méme apres que vous ayez
quitté ce lieu. L’expérience qui eut lieu initialement dans 1’état d’éveil du
bhatakéasha est enregistrée et devient permanente dans le cidakasha et par
la suite, elle peut étre ravivée au niveau du cittdkasha. Sans I’expérience
physique initiale dans le hall, il n’y aurait pas eu d’impression permanente
dans votre cceur, impression pouvant par la suite étre a nouveau
experimentée dans votre mental sans qu’il soit pour autant nécessaire que
vous soyez réellement présents dans le hall ou que vous voyiez la forme
physique de Swami. De méme, une fois que vous aurez expérimenté Dieu
dans une forme, plus tard vous serez certainement capables d’expérimenter
Dieu sans forme. La forme est momentanée alors que le Sans-forme est
éternel, mais pour vous le Sans-forme prendra vie en tant qu’Entité
permanente seulement aprés que vous ayez fait I’expérience de la Forme
divine et que vous L’ayez imprimée dans votre cceur par le culte et la
dévotion. Voici un autre exemple.

Supposez que vous vouliez apprendre le mot « chaise » a un petit enfant. Si
vous vous contentez de dire le mot « chaise », I’enfant ne pourra pas lui
associer une forme. Toutefois, vous pouvez lui montrer une chaise
semblable a celle-ci et lui demander de bien 1’observer tandis que vous
répétez le mot « chaise ». Plus tard, quand il verra une chaise, il se
souviendra du mot associé a la forme que vous lui avez montrée et il
répétera le mot « chaise ». La forme bien précise de la chaise que vous avez
utilisée pour lui enseigner le sens du mot peut cependant changer. Cette
chaise-la changera, mais le mot « chaise » et le type d’objet qu’il
représente demeureront. Sans voir la forme impermanente, 1’enfant
n’assimilera pas « chaise », le mot permanent L’élément permanent est
compris a travers 1’élément impermanent. Dés lors, bien que la Divinité
soit sans forme, vous devez L’associer a une forme particuliere pour La
comprendre.

Au début, beaucoup n’ont pas une foi ferme en 1’existence de Dieu. La
plupart du temps, leur mental chancelle, ils se demandent: « Dieu
existe-t-11 vraiment ? Est-ce bien vrai qu’il y ait un Dieu ? » Une volonté
de fer est essentielle pour entretenir une foi constante en Dieu. Le seul
moyen d’aller d’un mental instable a une foi ferme et résolue est de rendre
le culte a la Divinité revétue d’une forme. Considérons cet autre exemple.

Voici un coussin rembourré de coton en vrac. Qu’est-Ce qui recouvre ce

29



coussin? Un morceau de tissu. Que contient le tissu? Du coton. A
I’extérieur du coussin vous avez un morceau de tissu et a I’intérieur vous
avez du coton. Le coton sans forme a pris la forme du fil, le fil est devenu
du tissu, le tissu recouvre le coton sans forme et voila le coussin. Le tissu
est la forme, le coton est sans forme ; du sans-forme & la forme et ensuite de
la forme au sans-forme, surviennent les transformations qui sont la
Divinité. Pour obtenir un coussin, vous ne pouvez pas vous contenter du
coton sans forme ; vous devez d’abord convertir ce coton en tissu et
celui-ci ayant une forme, vous pouvez en recouvrir le coton sans forme.
Aussi longtemps que vous étes liés a la conscience du corps et que vous
vous percevez comme étant le corps, il est impossible d’abandonner
I’aspect de la forme.

Traditionnellement, lors du culte rendu a Dieu avec forme, vous pouvez
pratiquer une ou plusieurs des seize sortes de rituel. Vous offrez des fleurs
a Dieu. Vous baignez sa statue dans de ’eau bénite, Vous brilez de
I’encens ou bien pratiquez I’'une des nombreuses autres formes de culte.
Tout cela vous donne quelque satisfaction. La forme procure tripti, la
satisfaction. Extérieurement vous adorez la forme, mais une fois qu’elle est
établie dans votre coeur au moyen des fleurs que sont I’imagination et les
sentiments, vous pouvez alors adorer le Dieu sans forme qui est dans votre
cceur. La méme Divinité est alors adorée avec la fleur des sentiments, apres
que soient detruites la conscience du corps et I’illusion trompeuse qui lui
est associee.

Aussi longtemps que vous adorerez le Seigneur avec forme, vous utiliserez
certaines fleurs physiques telles les roses, le jasmin, le souci, bien que le
corps qui exécute le rituel et les fleurs utilisées soient impermanents. Mais
si vous souhaitez adorer le Dieu sans forme qui est dans votre cceur, les
fleurs que vous utiliserez seront différentes, ces fleurs-la seront
permanentes. Ces huit variétés de fleurs sont les nobles qualités que vous
développez dans votre cceur et offrez au Seigneur. Ces fleurs sont la
non-violence, le sens de la retenue, la vérité, la patience et la tolérance, la
persévérance, ’amour et la compassion, la charité et le sacrifice. Toutes
ces fleurs sont destinées au culte intérieur. Si vous voulez vous élever
jusqu’au culte du Principe sans forme, vous devez cultiver ces fleurs du
cceur et les utiliser dans votre culte. Vous ferez alors 1’expérience de
santripti, I’ineffable, ’immuable joie de I’Esprit, et ferez vos premiers pas
sur le chemin du retour, celui qui vous raméne a votre Source divine.

30



Dans le douziéme chapitre de la Gita, Krishna a enseigne les
caractéristiques essentielles qu’un vrai fidele devrait posséder ; ce sont ces
qualités que vous devez développer si vous souhaitez étre aimés de Dieu.
Tout d’abord, si vous voulez étre un fidéle de Dieu, vous devez en avoir la
ferme résolution et développer la paix intérieure. Vous devriez étre
toujours contents. Vous ne devriez jamais faire place aux soucis ni
permettre a la peine d’entrer et de perturber votre cceur.

Shrimadbhégavatam, 1I’ceuvre de référence en matiere de dévotion, décrit
Prahlada comme le fidele idéal parce qu’il possédait toutes ces qualités.
Lorsque les démons le troublaient, Prahlada, lui-méme fils du Seigneur des
démons, ne permit jamais a quelque douleur que ce soit de troubler son
cceur. Quelles que soient les épreuves et les difficultés qu’il traversait, il
répétait sans cesse le nom de Nardyana, prenant refuge en Lui, son
Protecteur, son Sauveur. Jamais il ne versa une larme, méme au plus fort de
tous ses ennuis. C’est pourquoi Prahlada fut décrit comme celui qui avait
trouvé la stabilité dans le yoga, 1’union avec le Seigneur. Il vivait dans ce
monde phénoménal et était revétu d’une forme, malgré cela il ne permit a
aucun désir, a aucun attachement d’avoir accés a son ceeur.

La haine, la jalousie, la colere et les désirs sont des traits négatifs qui ne
devraient jamais exister chez un vrai fidele. Ce sont les principaux
obstacles a la dévotion. VVous devez développer le sens de I’unité avec tout
un chacun. Si vous développez la haine envers quelqu’un, vous haissez le
Seigneur méme a qui vous rendez le culte. Ce sont votre ego et sa
suffisance qui vous font agir a ’encontre des autres et alors naissent la
haine, la jalousie et la colére. C’est pourquoi 1’avertissement fondamental
que donne la Bhagavadgita est « Adveshta sarvabhdtanam. » « N’ayez de
haine envers quiconque. »

Si on ne déracine pas les mauvaises herbes du champ et si on ne prépare
pas ce champ pour le cultiver, les graines ne produiront pas une bonne
récolte. De méme, sans extirper du ceeur les mauvaises herbes de 1’ego,
toute tentative de pratique spirituelle ne peut que rester vaine. La chose
essentielle a retenir du bhaktiyoga est que vous ne devez pas seulement
aimer Dieu, mais aimer tous les étres et les traiter chacun comme Dieu.
Rendre un culte a Dieu alors que 1’on fait du mal aux autres ne peut
s’appeler ‘dévotion’. Cela révele seulement une profonde ignorance. Ceux
qui agissent ainsi ne progresseront jamais sur la voie spirituelle.

31



Dans les jours a venir, vous apprendrez comment développer votre foi et
comment sanctifier votre vie a travers de bonnes actions. C’est en
développant ces qualités désirables et en les mettant en pratique dans votre
vie quotidienne que vous appellerez a vous I’amour et la grace du

Seigneur.

32



Quatrieme Discours

GAGNEZ LE SEIGNEUR ET VOUS GAGNEREZ TOUT

La pratique constante et ininterrompue de la contemplation du Seigneur est
I’activité spirituelle recommandée pour les fideles. Dans la Gita, cette
pratique de concentration permanente du mental sur le Seigneur, est
appelée abhyasayoga. Elle est également appelée dhyana ou méditation. Il
s’agit, de la méthode par laquelle vous tournez continuellement le mental
vers D’intérieur pour devenir ‘Un’ avec le Seigneur. Le mot dhyana
provient du mot sanskrit signifiant ‘souvenir de Dieu’. Penser au Seigneur
de temps a autre n’est pas méditer. Méditer, ¢’est penser au Seigneur en
toutes circonstances, en tous temps et en tous lieux. C’est un processus
constant et continu.

La concentration que vous pratiquez périodiquement se focalise
habituellement sur un objet choisi et est associée a un endroit et un moment
particuliers. Par ailleurs, la pratique de la méditation qui se poursuit de
facon continue est complétement libre de tout objet et phénomene, et
transcende completement les éléments de temps et de lieu. C’est pourquoi,
dans la Gita, la pratique de la méditation permanente a été décrite comme
étant supérieure a la pratique occasionnelle. Mais développer la sagesse est
encore supérieur a la méditation. La sagesse émerge de vicarana, la
pratique de I’introspection par laquelle on examine la nature essentielle, le
ceeur méme de tous les objets. Si la foi vous accompagne dans cette
recherche, petit a petit vous atteindrez 1’état supréme de Paix et de
Béatitude. C’est la le but unique de la vie humaine, but que ’humanité
entiére atteindra un jour.

Il faut passer par trois étapes pour atteindre ce but de la Paix. La premiere
dans laquelle vous devez entrer est appelée jijnasu. C’est I’étape de
I’étudiant et du chercheur spirituel. A partir de 14, vous devez entrer dans
I’étape du sadhaka et 1a, vous vous consacrez pleinement a mettre les
enseignements spirituels en pratique dans votre vie quotidienne. Apres
cela, vous atteignez le but, aridha, dans lequel vous jouissez de la
Béatitude de la réalisation de Dieu. Plus simplement, vous pouvez
comparer 1’étape de jijnasu a la période de votre vie en tant qu’étudiants,
au cours de laquelle votre activité principale consiste a acquérir la

33



connaissance. En tant que jijnasu, vous vous interrogez au sujet des grands
pouvoirs de Dieu et des secrets inhérents a Dieu. Par I’investigation, vous
essayez de comprendre le Principe « Tat tvam asi » qui se rapporte aux
efforts fournis pour trouver le ‘tat’ et le ‘tvam’, le Cela et le Ceci. ‘Tat’
parle du principe divin éternel que nous appelons Dieu et ‘tvam’ parle de
I’Atman immortel qui est le véritable Soi de chacun. A I’étape de jijnasu,
vous vous efforcez de réconcilier les deux et de les unir.

En premier lieu, vous devez apprendre qu’une unité sous-jacente est
inhérente a toute chose dans I’existence. Ensuite, lorsque vous en étes
devenus conscients, vous devez y accorder votre vie, mettant cette grande
vérité en pratique dans vos activités quotidiennes. C’est ainsi que vous
progresserez pour devenir un sadhaka. L’étape du sadhaka peut étre
compareée a la période de votre vie au cours de laquelle vous étes engagés
dans les activités professionnelles. Si vous n’avez pas poursuivi votre
éducation et gagné de bonnes qualifications, vous ne trouverez pas une
bonne situation. A 1’étape de jijnasu, vous devez donc acquérir une bonne
¢ducation et développer votre connaissance pour qu’a 1’étape suivante du
sadhaka vous puissiez mettre cette éducation en pratique et 1’utiliser dans
votre vie professionnelle.

La troisiéme étape, 1’artdha, peut étre reliée a la derniére période de la vie,
al’age de la retraite et de la pension. Vous ne recevez une pension qu’apres
avoir terminé votre carriére professionnelle. Vous ne commencez votre
carriére et n’obtenez un emploi qu’apres avoir terminé avec succes votre
éducation et acquis les qualifications nécessaires. Les trois étapes de la
quéte spirituelle sont semblables a celles du chemin de la vie, 1’étape des
études, ensuite celle des activités professionnelles et enfin celle de la
retraite. Lors de cette étape finale de 1’artidha, vous jouissez de la paix
complete de I’esprit et réalisez I’unité de toute la création. Pour acquérir
cette paix de 1’esprit en permanence et accéder a cet état de Joie intérieure
sans fin, vous devez d’abord entrer dans 1’étape de I’introspection et
renoncer a tous les attachements qui vous lient au monde.

De nos jours, les pseudo-chercheurs spirituels entrent d’abord dans 1’étape
de I’attachement et tentent ensuite d’entrer dans I’étape de I’ introspection.
Entre eux, ils s’appellent fréres et sceurs et aspirent & devenir des sddhakas
pratiquant I’unité, alors qu’en méme temps ils acceptent de nouveaux
attachements terrestres. Ils peuvent au mieux étre appelés ‘fidéles a
mi-temps ou a temps partiel’. La Bh&gavadgita n’accepte pas une telle

34



dévotion & temps partiel. La Gita enseigne 1’abandon total. Pour ce
Principe d’abandon total, le facteur temps est trés important.

Dieu n’est pas assujetti au temps ni aux périodes du temps, mais Il tient le
temps sous Son emprise. Celui qui est tenu par le temps, c’est ’homme.
Celui qui transcende le temps, c’est Dieu. Celui qui est mortel, c’est
I’homme. Celui qui est immortel, ¢’est Dieu. Vous ne pourrez transcender
le temps que si vous prenez refuge en la Divinité. Un des noms de Dieu est
Kélakala, c’est-a-dire le temps lui-méme ou le Maitre du temps. Le temps
consume I’homme tandis que Dieu consume le temps. C’est le temps qui
est responsable du progrés ou du déclin de I’homme, de la récompense
pour le bien qu’il accomplit ou de sa chute dans le mal, du mérite qu’il
gagne ou des torts qu’il accumule. C’est ainsi que dans les Upanishads
nous trouvons cette priere: « Oh Dieu, Toi I’Incarnation du temps,
aide-moi & sanctifier mes activités et a passer tout mon temps a me
souvenir de Ta présence, pour que] ‘atteigne sans encombre le Lotus de
Tes pieds. »

Le monde entier est inextricablement lié au temps. Il est impossible de
lutter contre le facteur temps. Le temps n’attend personne. L’homme doit
suivre le temps. Le temps ne suit pas ’homme. Le temps peut étre comparé
a un grand fleuve. Tous les hommes et les étres vivants sont emportés par
le fleuve du temps. Une personne emportée par le courant ne peut prendre
protection ni refuge dans quelque chose qui elle-méme est emportée par le
courant. L’homme, comme les choses dans lesquelles il prend refuge, sont
tous emportés par le temps. Si vous cherchez leur protection et vous
réfugiez en eux, vous étes comme 1’aveugle qui suit un autre aveugle, tous
deux finissent par se perdre. Mais si vous étes aidés par quelqu’un qui se
trouve en sécurité sur la rive, vous serez certainement sauves.

Celui qui se trouve sur la rive et n’est pas pris par le cours du temps, c’est
Dieu. Quiconque prend refuge en Dieu pourra se libérer de tous les ennuis
et problémes associés au principe du temps. Dieu a proclamé le Principe de
I’abandon et a souligné son importance en disant: « Oh homme, tu es
emporté par le cours du temps. Le Seul qui puisse t’en protéger, ¢’est Moi.
Prends refuge en Moi et Je te sauverai. » Si I’homme obéit a ce
commandement divin et s’offre lui-méme au Lotus des Pieds divins, de
méme que toute sa richesse, ses biens et sa famille, s’il s’abandonne
totalement & Dieu, il sera certainement sauvé.

35



Ce Principe d’abandon total est influencé par le voile épais qui sépare
I’homme de Dieu. En raison de ce voile ’homme est dans le doute et la
confusion et n’arrive pas a s’abandonner complétement. Ce voile est
I’illusion, maya. Que signifie I’illusion ? Elle se rapporte a ce qui n’existe
pas. S’imaginer que ce qui n’existe pas, existe, voila ce qu’est maya. Ce
que vous pensez qui existe n’existe pas vraiment et ce que vous pensez qui
n’existe pas, existe réellement. Une seule chose est vraie, ¢’est Dieu, ‘Un
sans second’. Ce monde qui se manifeste sous de nombreuses formes ne

peut étre vrai, aussi n’existe-t-il pas réellement.

Vous voyez une corde et pensez voir un serpent, mais il n’y a pas de
serpent. Vous étes victimes de la peur et de la tension parce que vous vous
imaginez qu’il y a un serpent la ou il n’y en a vraiment pas. Quelle est la
raison de cette peur? La peur provient de ce que vous imaginez que des
choses inexistantes existent. Ce sentiment est responsable de tous vos
ennuis. Si vous voyiez tout cela en pleine conscience, vous verriez qu’il ne
s’agit pas d’un serpent, mais seulement d’une corde, et la peur ne vous
affecterait pas. Vous ne craindriez pas de toucher la corde, de la prendre et
de jouer avec elle parce que vous sauriez qu’il n’y a 1a qu’une corde.

Vous expérimentez bon nombre de souffrances parce que vous oubliez le
fait que le monde entier est I’incarnation de Dieu. Ce monde n’est pas tel
que vous le pensez. VVous ne le voyez que du point de vue phénoménal,
vous n’avez pas encore investigué a son sujet. Si vous regardiez le monde
avec les yeux de I’investigation, vous réaliseriez qu’il est seulement le
fleuve du changement continu. Ce courant continu et permanent du
changement est la caractéristique de base du monde phénoménal. L’cau
d’une riviere coule continuellement. Le mot nadi riviere, signifie un
courant continu. Il signifie aussi un courant de Vérité changeante, une
vérité qui est qualifiée et pas entiérement vraie. C’est la combinaison de la
Veérité pure qui ne change jamais et de la non-vérité qui concerne les
choses changeantes.

Dans une riviere, I’eau coule sans cesse et génére 1’effet apparent d’un
courant uniforme s’écoulant sans fin. Mais a un moment donné, a un
endroit particulier de la riviére, les molécules d’eau qui se précipitent
seront différentes. Ainsi, bien que le courant semble continu, la
constitution exacte de I’eau change sans cesse. De méme, les étres naissent
et meurent, et méme s’ils s’en viennent et s’en vont, il existe une continuité
de vie dans le monde. La vie elle-méme est Vérité, mais les étres vivants

36



qui forment la vie changent constamment et représentent la non-vérité.
C’est pourquoi le monde est semblable a une riviere ou la Vérité est
associée a la non-vérité, au changement. Le Vedanta décrit cet état comme
sat-asat, une combinaison, un mélange ou coexistent Vérité et non-vérite.
La sadhana est le processus par lequel nous séparons la Vérité de la
non-vérite, et conservons la Vérité. Nous basant sur ceci, nous pouvons
examiner d’un peu plus prés maya, I’illusion qu’un monde existe séparé de
nous et de Dieu.

Ignorance, nature, monde, tamas, illusion, mental sont tous synonymes.
Tous sont maya. Maya est directement associée aux trois gunas, aux trois
qualités : ’inertie, tamas; 1’activité, rajas et I’harmonie, sattva. Toutes les
expériences de la vie relévent de ces catégories. Penser que des choses
existent alors qu’elles n’existent pas vraiment et tomber sous leur emprise,
voila ce qu’est maya. Pas mal de gens disent: « Brahma satyamjagan
mit»?, « Dieu est vrai mais le monde est faux. » Nous devons comprendre
cela correctement. Ce sont notre perception et notre expérience du monde
qui sont fausses, mais le monde lui-méme est vrai. Brahman est le ‘Un’, la
Base immuable de ce monde, de mitya ; en Vérité, le monde est seulement
Brahman. Dans la Bhagavadgita, Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, tu
t’assujettis au temps, tu te laisses emporter par son cours et tu t’éloignes
loin, tres loin de Moi. Abandonne-toi a Moi et bient6t tes chagrins
disparaitront. »

Lorsque vous étes associés a Dieu, lorsque vous étes pres de Lui, I’illusion
ne peut vous nuire. En voici un exemple. Dans les palais et les grandes
demeures des gens fortunés, un chien monte la garde a la grille. Ce chien
n’est pas comme un chien de rue, il a été élevé par ses maitres avec
beaucoup d’affection. Il ne se met pas a aboyer a 1’approche de simples
passants mais seulement lorsque quelqu’un s’approche de la grille et essaie
d’entrer. Ces aboiements feront que la plupart des visiteurs s’¢loigneront
de la grille et passeront leur chemin. Toutefois, d’autres bien résolus a
rencontrer le maitre des lieux ne reculeront pas et appelleront le
propriétaire. Finalement, de sa demeure ce dernier regardera qui se tient a
la grille. S’il reconnait un ami, il ira le chercher, le fera entrer et le conduira
a ’intérieur de la maison.

Lorsque I’étranger qui attendait a la grille est identifié comme étant un ami
du maitre de maison et qu’il accompagne ce dernier, le chien n’aboie plus
et n’essaie plus de I’attaquer. Le chien sait que la personne a été admise par

37



le maitre des lieux. Maya, I’illusion, peut étre comparée a ce chien, elle
garde la demeure de moksha, la grille de la délivrance et de la Béatitude. Si
une personne s’approche qui n’est pas une amie du maitre de maison, si
elle n’a rien a faire 1a mais insiste pour entrer, le chien I’attrapera. Par
crainte du chien et des risques encourus, la plupart des gens s’enfuiront.

Mais celui qui est animé de la ferme résolution d’arriver jusqu’au maitre
des lieux, celui-la n’a pas peur du chien. Il reste a la grille et attire
I’attention du maitre, il reste 1a jusqu’a ce que le maitre sorte. Pour celui
qui attend obstinément a la grille les aboiements du chien sont bénéfiques,
car ils attirent I’attention du maitre qui se trouve a I’intérieur. Dés lors que
ce dernier le reconnait, il peut I’accompagner dans sa demeure. Ainsi, celui
qui est animé d’une ferme résolution, celui qui a décidé de rester 13, sans se
soucier des aboiements féroces du chien, celui-la seul pourra rencontrer le
maitre et I’accompagner dans le palais de la Paix supréme.

C’est pour cette raison que Krishna dit a Arjuna: « Arjuna tu es attaché aux
objets des sens, voila pourquoi tu es troublé par les événements. Tu n’as
pas pu développer la concentration et tu n’as pas pu M’établir dans ton
cceur. Continue 4 pratiquer constamment et tu atteindras la concentration
du mental Lorsque tu l’auras atteinte, alors seulement tu pourras t
‘abandonner a Moi. En tous temps et en tous lieux, pense a Moi, toujours.
Quelle que soit la tdche que tu accomplisses, pense a Moi, a Moi seul
Souviens-toi de Moi, avec amour et foi. »

« Méme lorsque tu menes la guerre, pense a Moi et combats. Cette guerre
n’est pas ordinaire, ce combat dans lequel tu t’impliques maintenant est
autre chose qu’une querelle entre individus. Ce que tu combats plus que
tout ce sont tes propres faiblesses, tes mauvaises habitudes, toutes tes
limitations et tes fragilités. Méne cette guerre intérieure en pensant a Moi,
et gagne-la. Souviens-toi qu’il ne s’agit pas d’une guerre contre autrui; ta
lutte est intérieure et dirigée contre tes organes des sens. N’abandonne pas
avant de les avoir vaincus, avant de les avoir controlés et pleinement
maitrisés. »

Prahlada parla aussi de ce combat intérieur a son pére, Hiranyakasipu, le
puissant roi des démons. Il dit: « Pere, tu as gagné maintes guerres et
conquis la domination de nombreux mondes, mais tu n’as pas été capable
de remporter une victoire sur tes propres sens. En conguérant tous les
mondes extérieurs tu es devenu un roi puissant, mais c’est seulement

38



quand tu pourras contrbler tes sens que tu regneras sur tout 1’univers.
Continuellement vaincu par tes sens intérieurs, comment pourrais-tu
remporter une victoire durable sur tes ennemis extérieurs? Lorsque tu
domineras tes ennemis intérieurs, tu domineras facilement tes ennemis
extérieurs. »

Quand cela est-il possible? Seulement lorsque vous vous abandonnez a la
Divinité. Vous dites ‘meS objets’, ‘moi-méme’, ‘mon peuple’; aussi
longtemps que vous étes animés de tels sentiments vous ne pourrez-vous
abandonner. Toutes ces activités sont associées au bhitakésha. Vous
devrez vaincre non seulement bhatakasha, mais gagner aussi la maitrise du
cittakasha et ensuite I’entrée du ciddkasha. Une fois que vous vous serez
abandonnés totalement et que vous serez entrés dans le cidakasha tout
s’arrangera automatiquement, vous ne devrez plus vous soucier de rien.

Jusqu’a ce que vous atteigniez la gare, vous devez utiliser un rickshaw ou
un autre moyen de transport pour vos bagages. Si personne n’est la pour
vous aider vous devrez les porter vous-mémes. Mais une fois que vous
serez dans le train, vous pourrez déposer vos valises ou vous voudrez.
Vous ne devrez plus vous en préoccuper et vous pourrez vous déetendre. Le
train vous transportera, vous et vos bagages. Il en est cependant qui sont
insensés, une fois assis dans le train ils continuent a porter leurs bagages
sur la téte. Dés que vous vous abandonnez au Seigneur, offrez tout au
Lotus de Ses pieds divins. Des lors que vous abandonnez tout ce qui doit
étre fait, le moment choisi pour le faire et la maniére de 1’accomplir,
Lui-méme prendra soin de tout. Pour parvenir a ce niveau d’abandon, il ne
peut rester aucune trace d’ego. L’idée de votre petit moi ne peut demeurer.
Cela fut indiqué de facon particuliérement claire par Lakshmana, dans le
Ramayana.

Prenons I’histoire en cours au moment ou Rama, Sita et Lakshmana
atteignirent la région montagneuse de Citrak(ta. Bien sdr, le Seigneur
donne toujours libre cours a Ses Lilas, jeux divins, li est I’acteur parfait. Il
n’éprouve jamais ni peine ni tristesse, mais Il agira parfois comme si
c¢’était le cas. Lorsque Dieu descend dans une forme humaine, Il le fait de
facon a se conduire tout naturellement, comme un homme. Il prend cette
forme pour étre facilement accessible aux gens. Ce jour-la, Rdma agit
comme s’Il était trés fatigué. Il épongea la sueur de Son front et dit a
Lakshmana: « Je suis fatigué, Je pense ne pas pouvoir aller plus loin. S’il te
plait, dresse une hutte ici, tout prés, pour que nous puissions prendre un

39



peu de repos. »

Lakshmana demanda & Rama: « Frére, ou dois-je dresser la hutte ? » Rdma
répondit: « Décide de I’endroit le plus approprié et dresse-la. » Lakshmana
dit: « Rama! Rama ! Qu’ai-je fait ? Quelle est mon erreur ? Quels sont nies
péchés pour que je doive entendre de telles paroles ? S’il Te plait, dis-moi
pourquoi Tu m ‘as parlé ainsi. » Rama connaissait bien sdr le mental de
Lakshmana et savait pourquoi ce dernier lui demandait cela, mais pour
aider Sita a comprendre le degré d’abandon de Lakshmana, 11 dit:

« Lakshmana, dis-Moi donc ce qui te trouble. Qu’ai-Je dit qui te cause tant
de peine? »

Lakshmana répliqua: « J’ai tout abandonné, j’ai abandonné épouse, mére,
pére, royaume, tout. Je T’ai accompagné, comprenant que Tu es le Pere et
Sita la Mére et que, ou que Tu sois, la est Ayodya, notre merveilleuse
capitale. Je ne suis venu que pour accomplir Ta volonté. J’ai renoncé a ma
volonté individuelle et voila que Tu me demandes de construire une hutte
et d’en choisir I’emplacement. Ton ordre est ma seule pensée, je n ‘en ai
aucune autre. Quelle que soit Ta volonté, je I’accomplirai. Mon seul devoir
est de T’obéir. Mon seul but, mon véritable univers, ¢’est Toi, Toi seul. »
Sita comprit la profondeur de la dévotion et de I’abandon de Lakshmana et
elle demanda a Rama de soulager Lakshmana de sa détresse en désignant
Lui-méme I’emplacement de la hutte.

La lecon fondamentale de cette histoire est que 1’homme ne devrait
éprouver de désirs d’aucune sorte. Tout appartient a Dieu, seulement a
Dieu. S’abandonner signifie suivre aveuglément les commandements qui
vous sont donnés par le Seigneur. C’est le sens de la déclaration: « Venez
et asseyez-vous dans Mon train, Je prendrai soin de vous. Laisser
s’éteindre 1’ego et le désir. Ne portez plus votre bagage sur la téte, cela
vous fait souffrir. » Dans ce contexte, Krishna a enseigné 1’abandon
comme étant 1’étape la plus élevée et la plus importante de la dévotion.
Lorsque vous vous serez abandonnés totalement au Seigneur, vous aurez
gagné Sa grace. « Ou que vous soyez, en ville, au village, en forét ou au
ciel, Je serai votre refuge. Venez et abandonnez-vous a Moi. » Tel est le
commandement du Seigneur et telle est Sa promesse. Des que vous étes
‘siens’, Il vous abrite et vous protége de tout mal.

Faites les efforts nécessaires pour découvrir la meilleure fagcon de vous
abandonner et par la, sanctifiez votre vie et atteignez le but.

40



Cinquieme Discours

TROUVEZ DIEU QUI RESIDE DANS VOTRE COEUR

Dans la Gita, le Seigneur dit:
« Il M’est cher, celui qui renonce a 1’égoisme et a 1’attachement et qui
traite la joie et la tristesse avec équanimité. »

Pour le chercheur spirituel ordinaire, il est bien difficile d’atteindre cette
équanimite et de demeurer libre de tout attachement et de tous sentiments
égoistes. Pour les chefs de famille, cela s’avére presqu’impossible. Ils
parviennent a adorer Dieu selon les seize types de culte prescrits dans les
Ecritures, mais il leur est trés difficile de détruire leur ego et d’éliminer
tout sens d’individualité. Pourquoi? Il est difficile d’éliminer I’ego aussi
longtemps que vous différenciez votre volonté propre de la volonté et des
commandements du Seigneur. Quand vous reconnaitrez 1’unité
omnipénétrante du Seigneur, vous n’aurez plus aucune difficulté a Le
suivre. Vous parviendrez a contrbler votre égoisme et vos attachements
lorsque vous reconnaitrez que Dieu demeure en chacun sous forme de
jyotis, une lumiére qui resplendit en tous et partout a jamais. Cette flamme
resplendissante réside dans votre propre corps. Celui qui protége tous les
étres est partie intégrante de votre propre forme.

Depuis des temps immémoriaux, on a amené 1’enquéte sur 1’existence de
Dieu. Existe-t-II ou n’existe-t-1l pas? Si vous étes convaincus qu’ll existe,
I’étape suivante est de trouver le chemin qui meéne a Lui. Aujourd’hui,
comme dans les temps les plus anciens, les questions du ‘comment’ et du
‘ou’ trouver Dieu laissent ’humanité perplexe. Voila bien longtemps, de
nombreux rishis prirent la ferme résolution d’utiliser toutes leurs capacités
et d’accomplir toutes les pénitences nécessaires pour trouver la solution a
ce probleme. Ces sages révélerent ou ils avaient cherché et comment ils
étaient parvenus a la connaissance de I’existence du ‘Seigneur
resplendissant’, et déclarérent & la face du monde: « Oh citoyens, nous
avons pu voir et comprendre ce Principe transcendantal qui existe au-dela
de ce monde visible et créé. Ce n “est pas dans le monde du dehors ou dans
les espaces lointains, mais c’est au plus profond de votre Soi que vous

41



trouverez le Seigneur de Béatitude. C’est dans votre vision intérieure, dans
votre &me, dans le ceeur sacré, a I’intérieur méme de ce corps qu’ll réside. »

Que Dieu réside dans le corps lui-méme, fut leur grande découverte. Le
mot sanskrit sarira signifie ce qui dépérit; il fait référence au corps. Dieu a
été appelé Sariri, Celui qui vit dans un corps périssable. 1l a également été
appelé Dehin, Celui qui vit en deha, ¢’est-a-dire Celui qui prend une forme
temporaire. Et dans la Gita, Il a été aussi appelé Kshetrajna, Celui qui
connait kshetra, ce qui est inerte et ne se connait pas. Pour lever le voile de
I’ignorance qui dissimule la Vérité, vous devez vous efforcer de découvrir
le Seigneur immortel qui réside et resplendit dans votre corps mortel. Et
vous devrez aussi vous efforcer de trouver le Seigneur installé a la base
méme de tout étre et de toute chose dans la création, Celui qui demeure
dans les cinq éléments : I’espace, 1’air, le feu, I’eau et la terre.

Pour trouver un diamant, vous devez creuser profondément sous terre.
Vous ne le trouverez pas suspendu a un arbre. De méme, vous ne trouverez
pas ce diamant si précieux qu’est le Seigneur, expose quelque part dans le
monde extérieur, bien visible de tous. A 1’aide des enseignements des
grandes ames, vous devez faire I’effort de trouver Dieu a I'intérieur. Le
corps n’est pas une chose ordinaire, il est le temple de Dieu, un char qui
transporte le Seigneur. On peut concevoir le monde comme un grand
village, a travers lequel le Seigneur est mené en procession dans ce char
appelé ‘corps’.

Il ne convient pas d’étre indifférent au corps, de le négliger, ou encore d’en
user de maniére inappropriée ou incorrecte. On doit utiliser le corps
uniquement pour accomplir des activités sacrées et désintéressées. Vous
devez prendre soin du corps et le sanctifier en 1’utilisant a des taches
sacrees. Le corps est, sans aucun doute, de la matiere inerte mais le
Principe qui est la Conscience pure vit en lui. Ce corps peut &tre comparé a
un bateau qui vous aide a traverser I’océan du samsara, 1’océan de
I’existence dans le monde. Vous n’avez pas obtenu ce corps si facilement.
C’est grace a de nombreuses naissances sous d’autres formes, et a
d’innombrables mérites que vous avez pu obtenir ce corps humain. En
abuser revient a gaspiller tous les mérites que vous avez acquis au cours de
ces vies sans nombre.

C’est votre extraordinaire bonne fortune qui vous a valu d’obtenir cette
naissance en tant qu’étre humain. Cette barque sacrée qui peut vous mener

42



a destination doit donc étre utilisée avec précaution, afin de pouvoir
traverser 1’océan du samsara en toute sécurité. Dans cet océan se trouvent
de terribles crocodiles et toutes sortes de créatures terrifiantes qui peuvent
vous faire beaucoup de mal. Les crocodiles qui vous menacent sont les six
ennemis de I’homme : la colére, I’avidité, la luxure, la haine, I’orgueil et la
jalousie. lls habitent chaque niveau de I’insondable océan de 1’existence
terrestre. Cet océan est un mélange de contraires comme la joie et la
tristesse, I’attraction et la répulsion. Lorsque vous étes dans cet océan de la
vie, il est trés difficile de déterminer quand le bonheur vous submergera ou
quand la tristesse vous envabhira.

Entourés de tant de crocodiles, le meilleur moyen pour vous d’accomplir
ce voyage en sécurité est de voir I'unité en tout. Vous devez croire
fermement que le Principe divin, I’Etre divin, réside en chaque étre et en
chaque chose sous forme de flamme resplendissante. Des que vous
reconnaitrez la présence de Dieu en chacun, des que vous reconnaitrez
I’unité de toute cette apparente diversité, il ne vous sera plus possible de
hair qui que ce soit. C’est pourquoi dans la Gita, la primauté est donnée a
I’injonction « Adveshta sarvabh(tanam », « Ne haissez personne. »

Les différents actes du culte et les rituels, comme chanter les bhajans ou
pratiquer japa, la répétition du Nom divin, vous sembleront trés anodins
lorsque vous aurez reconnu que Dieu réside en chaque cceur. C’est
seulement quand vous ignorez cette grande vérité que vous attachez de
I’importance a ces différentes pratiques dévotionnelles. Toutefois, jusqu’a
ce que vous ayez maitrisé 1’art de la natation, il est indispensable que vous
vous équipiez de divers supports de flottaison pour apprendre a nager.
Quand vous saurez nager, ces supports ne seront plus nécessaires. De
méme, les différents types de rituels restent nécessaires jusqu’a ce que
vous ayez vraiment compris le sens de la Gita. Une fois que vous aurez
appréhendé la douce essence de la Gita, tous ces rituels apparaitront bien
dérisoires.

Dans le chapitre concernant le bhaktiyoga, la voie de la dévotion, les
nobles caractéristiques qui rendent le fidéle cher au Seigneur sont décrites.
Il'y est mis en évidence que ces caractéristiques désirables s’épanouiront
lorsque les six ennemis de I’homme seront sous contrdle. Est-ce facile?
Oui. Les six ennemis de I’homme peuvent étre facilement conquis des lors
que vous reconnaissez que Dieu réside partout dans les cing éléments et
que Lui seul active tous les étres. Tant que vous n’aurez pas reconnu ceci et

43



que vous n’en aurez pas fait I’expérience, tout ce que vous entreprenez ne
vous donnera pas pleine satisfaction.

Si vous gardez du sel en bouche et qu’ensuite vous avalez du jus sucrg, le
go(t du sel persistera. Vous devez vous débarrasser du sel et rincer votre
bouche pour étre en mesure de godter la douceur du jus sucré. Lorsque le
sel sera éliminé, vous pourrez alors apprécier la douceur du jus que vous
avez bu. De méme, c’est seulement lorsque vous parviendrez a éliminer les
traits négatifs qui sont devenus partie intégrante de vous-méme, comme la
haine, la colére, la jalousie, I’avidité, 1’orgueil et I’ego, que vous pourrez
apprécier la douceur de la compassion, la douceur du sacrifice, la douceur
de la charité, la douceur de la sympathie, la douceur de I’Amour divin.

Pour commencer, essayez de comprendre ce que signifie réellement la
vraie dévotion. Bhakti ou dévotion, signifie I’amour pour Dieu. Dans le
mot bhakti, la syllabe ‘bita’ se référe a Bhagavan, le Seigneur, et ‘akti’
représente anurakti, I’amour. Lorsque cet amour et Dieu se rejoignent, il
s’agit de la vraie dévotion, signifiée par le mot bhakti. Si vous cultivez la
dévotion, vous développez la capacité de vous sacrifier. Vous vous dilatez
d’amour. Dé¢s lors, tout ce qui vous est nécessaire vous sera offert.
L’amour est le vrai souffle de vie de 1’étre humain. Vous ne pouvez vivre
sans amour. En vérité, vous n’aimez que pour le bien de I’Atman, votre
vrai Soi, non pour le bien des autres. Mais cet amour sacré pour le Soi a été
détourné vers le corps. Partout dans le monde, on trouve bavaroga, la
maladie qui consiste & s’identifier au corps.

La plupart des expériences que vous rencontrez dans la vie sont une forme
de maladie plutét qu’une forme de jouissance. Prenez 1’exemple de la
maladie de la faim. La nourriture est le reméde pour cette maladie. Quand
vous administrez le remede de la nourriture contre la maladie de la faim,
celle-ci disparait. Vous pensez que se nourrir est un plaisir, mais il ne s’agit
la que de prendre un remeéde. Vous préparez toutes sortes de mets
succulents et vous trouvez leur goQt délicieux. Mais ce n’est pas vrai. Les
remedes sont parfois administrés sous forme de mixture contenant quelque
chose de bon pour en adoucir le golt. De méme, pour la maladie de la faim
vous préparez cette mixture en mélangeant différents aliments mais, en
veérité, toute nourriture est seulement un reméde.

La soif est aussi une maladie. Quand vous en étes affectés, vous buvez de
I’eau fraiche et votre soif disparait. De méme, les six ennemis de I’homme

44



- la colére, I’avidité, la jalousie, 1’égoisme, la haine et I’envie - sont des
maladies. Mais certaines activités agissent comme des remedes. Vous
pensez a tort que vous faites 1’agréable expérience de divers plaisirs, mais
en fait vous €tes atteints par une série de maladies. Jusqu’a ce que vous
reconnaissiez que Dieu réside en votre corps, vous continuerez a étre
affligés par toutes ces maladies et ces souffrances.

Toute pratique spirituelle ne peut s’accomplir qu’a 1’aide du corps. Toute
I’éducation que vous avez regue et acquise, 1’a été au moyen du corps. La
magnificence et les caractéristiques extraordinaires de Dieu ont été
apprises par I’intermédiaire du corps. Le corps est la base, et vous devez
faire un effort pour y voir le Seigneur. Ne pensez plus que le Seigneur vit
quelque part dans un autre monde, Il est vraiment présent dans le corps
lui-méme. Le péché n’existe pas dans un monde lointain, Il dépend des
actions que vous accomplissez a 1’aide de votre corps; le mérite et le
démérite en résultent. Vous devez mener une quéte incessante, vous
efforcer sérieusement de trouver Dieu dans votre propre corps.

Il a été dit: « Cherchez et vous trouverez ». Si vous Le cherchez a
I’intérieur du corps avec ardeur, vous parviendrez assurément a I’y trouver.
Si divers articles sont stockés en grand nombre dans une piece et que vous
en souhaitiez un tout particulierement, il vous faudra chercher
soigneusement, sans quoi vous ne le trouverez jamais. Ce n’est qu’apres
avoir frappé a la porte que le maitre, qui se trouve a I’intérieur, vous
ouvrira. Votre mere elle-méme ne vous servira de la nourriture que lorsque
vous lui en aurez demandé. Des lors, vous devez demander et demander
encore, frapper a la porte et frapper encore, chercher et chercher encore.

Peut-étre avez-vous le sentiment de frapper a la porte depuis longtemps
sans que personne ne vienne ouvrir! Mais étes-vous sirs d’avoir frappé a la
bonne porte? Avez-vous frappé a la porte de la libération ou a la porte de
I’attachement? Avez-vous frappé a la porte de la demeure de Dieu ou a la
porte de la résidence des déemons? De qui vous approchez-vous? En qui
prenez-vous refuge? Adressez-vous vos demandes au plus miséricordieux,
a Celui qui vient sous une forme humaine et offre Sa propre vie comme
exemple? Adressez-vous vos demandes a la Meére de 1’univers? Lui
demandez-vous de la nourriture ou est-ce aupres du démon que vous la
sollicitez?

Il se peut que vous vous tourniez vers le Seigneur, mais que vous ne

45



demandiez pas la Divinité Elle-méme. VVous priez Dieu bien sdr, mais vous
demandez des choses dérisoires, des choses relatives au monde. Vous étes
au pied de I’arbre a souhaits et vous demandez du café en poudre. Vous
devriez prier I’arbre a souhaits pour qu’il vous accorde d’accéder au
Principe transcendantal qui vous emplira pour toujours de Béatitude
éternelle.

Votre dévotion doit croitre et progresser. Gardez a I’esprit la ferme
conviction que Dieu réside dans votre propre corps. Si vous voulez voir le
Seigneur qui habite en vous, votre vision doit se tourner vers I’intérieur, en
vous-méme. Comment devriez-vous aspirer au Seigneur? Vous devriez
pleurer comme le veau pleure sa mere partie avec le troupeau. Vous
devriez pleurer comme la chaste épouse qui a perdu son mari et pleure la
séparation. VVous devriez pleurer comme le couple stérile qui implore et
supplie Dieu de lui donner un enfant. VVoila comment vous devriez prier le
Seigneur, en étant remplis de dévotion et aspirant a réaliser Sa présence en
Vous.

Mais aujourd’hui, la plupart de vos priéres sont pleines de mots pompeux,
vides de sentiments. Une chose est sur vos levres et une autre dans votre
esprit. Si vous synchronisez les paroles dans votre bouche avec les pensées
dans votre esprit, alors seulement elles deviendront ‘priére’ et seront
efficaces, Lorsque vous réaliserez I’unité en pensée, parole et action, vous
deviendrez un mahatma, une grande ame.

Vous devez vous examiner pour voir Si vous suivez cette voie de
I’harmonie en pensée, parole et action. Si vous vous examinez
honnétement, vous verrez que la plupart du temps les trois suivent un
chemin différent, sans unité. Lorsque les pensées, les paroles et les actes
divergent, vous avez les caractéristiques d’un mauvais bougre, un duratma,
et non celles d’un mahatma. Une telle disharmonie ne vous sera pas
profitable et ne vous rendra pas chers au Seigneur.

Quelles qu’elles soient, vos pensées engendreront les résultats qui leur
correspondent. La taille d’un cake dépend de la quantité de farine; le gott
qui reste dans votre bouche dépend de la nourriture que vous avez mangeée.
De méme, quels qu’ils soient vos sentiments se refleteront dans votre
manicre de parler et d’agir. En premier lieu, vous devez faire I’effort de
purifier vos sentiments. VVous devez faire en sorte que votre amour soit pur.
Tout en faisant cela, vous devez développer kshama, la tolérance qui

46



consiste en une patience sereine, une retenue qui s’exerce en toutes
circonstances, faisant du bien a tous, méme a ceux qui peuvent vous hair.
Rien n’est plus grand que cette qualité¢ de tolérance. Elle équivaut a la
Vérité Elle-méme. La tolérance est le cceur de la Conduite juste, la
tolérance est 1’essence méme du Veda, la tolérance est la mise en pratique
de la Non-violence, la tolérance est contentement, elle est compassion. En
Vvérité, elle est tout dans tous les mondes. Quand vous aurez développé la
patience et la tolérance, vous pourrez gagner le Seigneur.

Mais voila, des incidents insignifiants vous font perdre contenance et
développer des tensions. Perdre son calme est dangereux ; la colére peut
méme ruiner votre vie. Si vous souffrez de colére, vous n’accomplirez rien
de bon. Vous serez montrés du doigt avec dégo(t et dérision. VVous perdrez
vos biens. Tous les honneurs que vous avez aimés seront réduits en cendre.
Votre colére vous séparera méme de ceux qui vous sont les plus proches. A
cause de la colére, les gens perdent tout et leur vie méme devient un gachis.
C’est pourquoi, dans la Bhagavadgita, Krishna a enseigné le Principe de
I’amour et la nécessit¢ de cultiver I’amour pour contrer la haine, la
jalousie, la colere et les autres traits négatifs qui vous causent tant de mal.

L’ Amour ne connait pas la haine.

L’Amour est libre de tout égoisme.

L’ Amour est toujours éloigné de la colére.
L’Amour ne prend jamais, il ne connait que le don.
L’Amour est Dieu.

Si vous voulez Dieu, vous devez développer cette qualité sacrée de
I’amour. Ce n’est que par I’amour que vous pourrez L’expérimenter, Lui
qui est Amour.

Si vous voulez voir la lune, point n’est besoin de prendre une chandelle ou
une torche, la lumiére de la lune suffit. Si vous voulez voir Dieu, vous
immerger dans 1’Amour suffit. Remplissez-vous d’amour et vous
atteindrez sirement Dieu. Mais aussi longtemps que cet amour n’est pas
clairement établi, les pratiques spirituelles telles que le bhajan, japa et
toute autre forme de culte, demeurent nécessaires. Méme si la lune brille
avec éclat, vous ne la verrez pas si vos yeux sont fermés. Dés lors, si vos
yeux restent toujours fermés a la présence aimante de Dieu en vous, les
bonnes actions, y compris les exercices spirituels, vous aideront a ouvrir
les yeux et a clarifier votre vision. Vous verrez ainsi le Seigneur et vous

47



vous en réjouirez. Voila la signification de 1I’enseignement de Krishna dans
la Bhagavadgita.

Pour atteindre votre objectif divin, il vous faut écouter ces paroles
édifiantes, les comprendre clairement et les mettre en pratique. Swami
vous offre cette opportunité afin qu’au moins pendant une heure chaque
jour, vous utilisiez votre temps avec sagesse et profitiez de ces
enseignements sacres.

48



Sixieme Discours

LES TROIS ETAPES SUR LA VOIE SPIRITUELLE

« Oh Arjuna! Seule une dévotion exclusive te permettra de Me connaitre,
de Me voir tel que Je suis réellement, d’entrer en Moi et de te fondre en
Moi. »

Les trois étapes principales sur la voie spirituelle furent exposées de
différentes maniéres par le Seigneur, dans la Gita. A la fin du onzieme
chapitre, quand le Seigneur Krishna donne a Arjuna une vision de Sa
forme cosmique, nous trouvons ces trois mots jnatum, drashtum et
praveshtum. Jnatum signifie savoir que le Seigneur est ici. Drashtum veut
dire avoir de Lui une vision directe. Et praveshtum signifie s’immerger en
Lui. Telles sont les trois étapes que vous devez suivre pour atteindre le but.
Si vous recherchez la libération, vous devez passer par ces trois étapes.
Lors de la premiére, jnatum, par les paroles des Ecritures ou par la voix
d’un enseignant, vous apprenez que Dieu existe vraiment. Mais la simple
connaissance de cette vérité ne vous procure pas la joie sans limite. Vous
découvrez que Dieu est 1a, mais vous prenez aussi conscience que Dieu et
vous étes separés. Ceci implique le principe de dvaita, le dualisme. Dvaita
peut servir de base pour les étapes futures de la quéte, mais ne procure pas
en soi de satisfaction durable.

Graduellement, se développe en vous le désir d’obtenir le darshan du
Seigneur, ’expérience directe de la vision du Seigneur. Comment
parviendrez-vous a Le voir ? Cela n’arrive pas si facilement, simplement le
souhaiter ne suffit pas. Vous devez languir et aspirer a cette vision. Vous
devez aspirer constamment a voir le Seigneur. Quelle que soit la forme,
quel que soit I’aspect de Dieu qu’il vous ait été donné de connaitre a
travers lectures et discours, vous devez maintenant souhaiter Le voir,
L’expérimenter directement. Si votre aspiration est sincere, apres quelque
temps, le Seigneur se manifestera a vous d’une fagon toute personnelle, Il
vous donnera cette vision divine que vous souhaitiez. Voici une petite
histoire illustrant cela.

Il était une fois un gargon vacher. Il était pauvre mais animé d’une tres

49



grande foi et d’un désir intense de voir Dieu. Un jour, dans le village ou
vivait ce garcon, un prédicateur, un harikatha, vint donner une série de
discours spirituels. Il rassemblait un public et chantait les gloires et les
exploits du Seigneur. Le garcon ne pouvait abandonner son travail pour
assister a tous les discours, il devait surveiller les vaches sans relache au
cours de la journée. Mais le soir, il menait les bétes a 1’abri et allait écouter
le prédicateur. 1l écoutait tout ce qu’il disait avec beaucoup de sérieux et
d’attention.

Un soir, le pandit exposa les traits caractéristiques du Seigneur Vishnu. Il
décrivit a plusieurs reprises 1’image traditionnelle du Seigneur au teint
sombre, & la marque blanche sur le front et chevauchant I’aigle blanc. Le
pandit expliqua aussi que le Seigneur Vishnu était toujours prét a se porter
au secours de tous ceux qui cherchent refuge en Lui et qu’ll accepterait
toute offrande qui lui serait faite avec foi. Ces caractéristiques du Seigneur,
décrites a plusieurs reprises, s’imprimeérent de maniére indélébile dans le
cceur de I’enfant. Le pandit dit aussi que Dieu aimait beaucoup la musique
et qu’on pouvait L’atteindre en Lui adressant nos priéres sous forme de
chants, offerts avec révérence et du fond du cceur.

Le garcon avait I’habitude d’emporter un peu de nourriture pour son repas
de midi. Chaque jour, il offrirait donc cette nourriture a Dieu avec sincérité
et dévotion, priant le Seigneur d’y prendre part. Il commenca sa priére en
chantant: « Oh Seigneur au teint sombre, Tu chevauches un aigle blanc,
m’a-t-on dit. Viens s’il Te plait, viens & moi et accepte cette nourriture. » Il
pria ainsi le Seigneur une semaine durant sans toucher a la nourriture, mais
le Seigneur ne vint pas. A la fin de la semaine, il était extrémement faible.
Outre sa pitoyable condition physique, il souffrait d’une angoisse extréme,
pensant que le Seigneur ne répondait pas a son appel parce qu’il ne chantait
pas convenablement. Il était sir que le Seigneur ne venait pas manger
parce qu’il ne chantait pas bien. Cependant, il continua de chanter avec
beaucoup de détermination et de dévotion, confiant qu’il était de gagner
finalement la gréce du Seigneur.

Physiquement fort affaibli, il atteignit la forét. 1l se sentait au bord de
I’épuisement mais il se refusait a manger tant que son offrande n’était pas
acceptée par le Seigneur. Dés ce moment, une priere fervente s’écoula de
son cceur en une douce et belle mélodie. 1l chanta encore et encore,
demandant au Seigneur de descendre, d’assouvir Sa faim en partageant son
repas et d’étancher Sa soif en acceptant la boisson qu’il Lui offrait avec

50



tant de z¢le. Lorsque I’harmonie parfaite régna dans les sentiments, dans la
mélodie et dans le contenu du chant, le Seigneur descendit. Et comment le
Seigneur apparut-Il au jeune garcon vacher ? Il vint sous la forme d’un
jeune garcon brahmana. Le garcon vacher demanda: « S’il te plait, cher
ami, puis-je savoir qui tu es ? Es-tu un voyageur traversant cette forét ? »
Le jeune garcon brahmana répondit: « Je suis Narayana. Tu as prié pour
Me voir et Je suis venu te donner Mon darshan. » Se rappelant que le
Seigneur aimait les sons mélodieux de la musique, le petit vacher continua
de Le questionner en chantant: « Mais Tu ne ressembles pas a la
description qu’on m’a faite du Seigneur au teint sombre, ayant une marque
blanche sur le front et chevauchant un aigle blanc. Le pandit a dit que c’est
ainsi que nous reconnaitrions le Seigneur; il ne semble pas que ce soit le
cas. Si Tu es le Seigneur béni, s’il Te plait, fais disparaitre mes doutes et
montre-Toi sous Ta vraie forme. »

Le garcon avait entendu une description du Seigneur et souhaitait
maintenant Le voir et en faire I’expérience directe, exactement comme Il
lui avait été décrit. Mais Dieu n’a pas de forme spécifique, Il a mille yeux,
mille oreilles, mille mains et mille pieds. Cependant, pour satisfaire et
plaire aux fidéles qui aspirent a Le voir, Il prend la forme particuliere
souhaitée dans les prieres qui Lui sont adressées avec ferveur. C’est I’étape
de drashtum, celle ou on aspire a la vision du Seigneur. Mais lors de cette
vision, ce n’est pas la véritable forme de Dieu qui se manifeste, mais bien
la forme choisie par le fidele dans sa priere. Dieu aime les sentiments
sinceres, issus du cceur. C’est pourquoi, pour répondre aux sentiments de
Son fidele, Il donnera le darshan sous la forme qui lui plait le plus. Pour
satisfaire le petit vacher, le Seigneur prit la forme éclatante de Vishnu et
accepta la nourriture et la boisson offertes avec tant d’amour par le garcon.

Aprés le départ du Seigneur, le garcon se dit a lui-méme: « Tout d’abord,
J a1 entendu une description du Seigneur et ensuite, j’ai pri€é pour obtenir
Sa vision. Il est venu et je L’ai vu directement. Mais comment puis-je
L’atteindre et étre toujours avec Lui ? » Un fidéle ne se satisfait pas
d’entendre parler ni méme d’avoir seulement une vision du Seigneur.
Ayant eu la vision, il aspire a s’immerger en Lui et alors seulement le
fidéle sera dans la Béatitude infinie. Dans le cas de ce gargon, le Seigneur
lui donna Son darshan et disparut. Mais des ce moment, le garcon conserva
en permanence dans son cceur, I’image du Seigneur telle qu’il venait de Le
voir sous la forme de Vishnu. Avec cette image adorable imprimée dans
I’ceil de son esprit, il se mit a chercher et a réfléchir au moyen d’atteindre le

o1



Seigneur et de s’immerger en Lui. Ceci est le stade de praveshtum, la
troisieme étape.

Tout comme ce fut le cas dans cette histoire, en écoutant les Maitres, en
lisant et en étudiant les Ecritures vous pourrez vous faire une certaine idée
du véritable aspect de Dieu. Mais en fin de compte, cela ne suffira pas a
vous satisfaire et a vous rendre heureux. Il s’agit 1a seulement de 1’étape du
dualisme. Vous devez essayer d’aller au-dela, de parvenir a I’étape
suivante appelée vishishtadvaita, ou non-dualisme qualifié. Cette étape se
réfere a I’aspiration profonde de voir et d’expérimenter Dieu. Comment
parviendrez-vous a obtenir cette vision du Seigneur? Vous I’obtiendrez en
imaginant dans votre cceur la forme de Dieu qui vous a été décrite, en y
pensant et en La contemplant sans cesse. Quoi que vous fassiez, quoi que
vous disiez, quoi que vous voyiez et quoi que vous ecoutiez, vous devez
devenir un avec la Forme divine que vous avez imaginée.

La forme specifigue de Dieu qui vous a été décrite devient une
forme-pensée dans votre mental. Cette forme-pensée devrait ensuite étre
saturée d’un sentiment de dévotion afin qu’elle devienne une
forme-sentiment dans votre cour. Petit a petit, ces sentiments deviendront
forts et profonds jusqu’au jour ou vous aurez une vision réelle du Seigneur.
Ainsi, on commence par penser au Seigneur, ensuite on Le ressent et enfin,
on L’expérimente directement. En d’autres termes, la forme-pensee
devient une forme-sentiment, qui se transforme ensuite en expeérience
réelle. C’est I’étape de drashtum, la deuxieme sur la voie. Non seulement
vous aurez le darshan du Seigneur, se manifestant a vous sous la forme a
laguelle vous aspiriez, mais vous aurez aussi la chance de vous entretenir
avec Lui face a face.

Aprés avoir vu le Seigneur et Lui avoir parlé directement, vous serez un
peu plus satisfaits. Mais si vous étes un vrai fidele, méme ce moment
privilégié ne vous comblera pas de joie trés longtemps. Vous voudrez
atteindre Dieu et vous immerger en Lui. Vous vous dites « J’ai entendu,
jnatum, je L’ai vu, drashtum, maintenant je dois L’atteindre et
m’immerger en Lui, c’est I’étape de praveshtum ». Le sentiment ‘je suis un
aspect du Seigneur’ est réalisé en Le voyant. Auparavant, a I’étape de
jnatum, quand vous avez appris 1’existence de Dieu, a travers la lecture et
I’écoute des discours, vous ressentiez que Dieu et vous étiez séparés, mais
a I’étape de drashtum, vous Le voyez et éprouvez le sentiment de faire
partie de Lui. C’est I’étape de vishishtadvaita, Vous passez alors au

52



sentiment ‘le Seigneur et moi sommes ‘Un’ et Un seul’, c’est 1’étape de
I’advaita, le non-dualisme complet. Vous pensez alors : « Ou bien je dois
m’immerger en Lui, ou Il doit devenir ‘Un‘ avec moi ». Ce sera alors
I’unité complete.

Aussi longtemps qu’une riviére reste séparée et coule loin de I’océan, sa
source et son but, elle garde son nom et son identité. Mais dés que la riviére
s’immerge dans les eaux de I’océan, elle prend le gotit de I’océan, la forme
de I’océan et le nom de ’océan. Si vous voulez devenir ‘Un’ avec le
Seigneur, vous devez éprouver le sentiment du Seigneur, vous devez
prendre la forme du Seigneur et toutes les caractéristiques du Seigneur
Lui-méme. Alors seulement vous pourrez devenir ‘Un’ avec Lui. Vous
devez ressentir que tous les attributs du Seigneur devraient se manifester
en vous. « La largesse d’esprit du Seigneur devrait faire partie de moi.
L’amour illimité du Seigneur devrait faire partie de moi. Les sentiments
désintéresses qui caractérisent le Seigneur devraient faire partie de moi. »
Lorsque vous éprouvez ces sentiments, vous &tes dans la condition ou ‘je’
et ‘Lui’ sont ‘Un’, I’unité parfaite régne. Vous devez y aspirer sans cesse,
vous devez faire tous les efforts nécessaires pour y parvenir. Alors un jour,
vous atteindrez cette Plénitude, but ultime de la vie humaine.

Pour les étres vivants, leur véritable accomplissement se réalise quand ils
atteignent le lieu d’ou ils sont issus. Dans la vie séculiere, vous pouvez
aussi observer certains aspects de ces étapes progressives vers le but final.
Supposons que vous aimiez beaucoup une sorte de mangue particuliére et
gue vous appreniez par un ami que ces mangues sont vendues sur le
marché. Au moment méme, le fait de penser a ces fruits que vous aimez
Vous procure une certaine satisfaction, une certaine joie méme, alors que
vous ne les avez pas encore achetées ni goQtées.

Vous vous hatez vers le marché pour trouver ces mangues, espérant qu’il y
en ait encore. Ouli, il en reste. Les regarder vous fait déja plaisir, mais vous
n’étes pas encore tout a fait heureux. Vous en choisissez quelques-unes, les
plus belles, vous les mettez dans votre sac et vous les payez. Jusqu’a ce que
vous soyez rentrés a la maison, vous pensez a ces fruits. VVous appréciez la
chance d’en avoir trouvé de si beaux et €tes trés impatients de les manger.
Pourquoi passez-vous tant de temps a penser a ces mangues? Parce que
vous les aimez énormément. Votre empressement a en acheter est la
preuve de cet amour.

53



Vous pouvez ressentir une grande joie lorsqu’un sentiment tres fort en
vous se concrétise a 1’extérieur en prenant une forme visible. En vérité,
tout ce que vous voyez a l’extérieur n’est jamais qu’un reflet de vos
pensees intérieures. Lorsque vous éprouvez un désir, vous voulez réaliser
extérieurement ce que vous souhaitez si fort intérieurement. Quant aux
mangues, vous les ramenez a la maison, les lavez et les épluchez. Vous
vous mettez ensuite a les manger et vous goQtez leur jus délicieux, ce qui
vous donne du bonheur. Bientdt leur jus n’est plus quelque chose
d’extérieur a vous, il devient une partie de vous-méme ce qui vous procure
une immense joie; vous éprouvez alors une béatitude complete.

Quelle est la raison de cette grande joie? Récapitulons le processus. Tout
d’abord, vous apprenez que le fruit particulier que vous aimez est
disponible au marché. Il s’agit de jnatum, la connaissance. Apres avoir
entendu cela, vous ne vous découragez pas mais vous développez I’ intense
désir d’obtenir ces fruits et d’en profiter. Animés de ce désir intense, vous
vous rendez au marché aspirant a y voir les fruits. Vous les trouvez enfin et
les dévorez des yeux. L’étape de la vision est drashtum. Apres les avoir
vus, vous les achetez et les mangez. C’est I’étape de praveshtum, vous étes
absorbés dans 1’objet de votre désir et devenez ‘un’ avec lui.

Eprouvez-vous de tels sentiments pour Dieu? C’est ['unique désir que vous
devriez vraiment développer. Aprés avoir ecouté bon nombre de discours,
apreés avoir lu les Ecritures, aprés avoir acquis la connaissance que Dieu
existe vous devez développer le désir profond de Le voir sans quoi tous vos
efforts seront vains. VVous devez y tendre avec ferveur et faire un effort
intense pour obtenir la vision directe du Seigneur.

Ici, se trouve un certain nombre d’étudiants et d’enseignants. Réussir les
épreuves du premier niveau ne satisfait pas un étudiant, il ne veut pas en
rester la mais aspirera a progresser au niveau supérieur. Si un étudiant
redouble de classe, il développera un sentiment de désespoir et
d’abattement. Non seulement il se découragera, mais ses camarades de
classe le couvriront de ridicule. De méme, les autres fidéles ne manqueront
pas de remarquer que vous ne progressez pas si votre développement
spirituel stagne en dvaita, ils diront: « Regardez cette personne, depuis
longtemps elle assiste @ bon nombre de discours, elle a lu toutes les
Ecritures. Mais & quoi bon ? Elle ne semble pas progresser. »

Le processus regrettable de stagner a la premiére étape est la

54



caractéristique du tamoguna, I’inertic et la paresse. Vous devez éliminer
cette qualité tamasique et passer de dvaita a 1’étape de vishishtadvaita. Par
la contemplation permanente de la Divinité, vous devez essayer d’obtenir
une vision directe du Seigneur sous la forme particuliere que vous avez
choisie. Le désir intense vous fera obtenir la chance tant convoitée de voir
le Seigneur, de vous entretenir avec Lui face a face, et de Le servir de
nombreuses manieres.

Méme ainsi, vous ne devriez pas étre satisfaits. Vous devriez tendre a
I’étape suivante. Il ne devrait y avoir ni repos ni paix de I’esprit ni
contentement, jusqu’a ce que vous ayez atteint 1’étape ultime de 1’advaita,
I’immersion compléte en Dieu et la réalisation de I'unité de Dieu. Pour
I’instant, vous aspirez seulement a obtenir du repos pour votre corps et un
peu de tranquillité pour votre esprit. Ce n’est pas bien. Vous devez gagner
la Paix inhérente a I’Atman. Lorsque vous devenez ‘Un’ avec 1’Atman,
vous devenez la Paix Elle-méme. L’Atman est I’ Incarnation de la Paix, Il
I’est éternellement. Le jivatman, I’individu, doit devenir ‘Un’ avec le
Paramatman, I’Universel, alors le long voyage prendra fin et la Béatitude
permanente deviendra réealité.

La riviere nait de 1’océan et aboutit dans I’océan. Quelle est ’origine de la
riviere? Tout d’abord, I’océan devient nuages. Dés que I’océan devient
nuages, il y a séparation et dualisme. Nuages et océan sont séparés. L’eau
de I’océan est salée. Transformée en nuages, elle devient douce. Ensuite,
I’eau du nuage tombe sous forme de pluie. Vous pouvez dire qu’il s’agit
d’une pluie d’amour, car cette pluie devient riviere et, avec grand
enthousiasme, s’empresse de rejoindre 1’océan. Ceci peut étre comparé a
I’étape de vishishtadvaita en drashtum, au cours duquel se développent
I’aspiration et 1’angoisse de s’approcher de plus en plus du but final. A
cette étape, vous aspirez de tout votre coeur a rejoindre le pays natal dont
vous avez €té séparés. Dans le cas de I’eau de la riviére, elle ne peut que
s’unir a nouveau a 1’eau de 1’océan dont elle est née. Ainsi, finalement elle
atteint son but. C’est I’étape de 1’advaita, ou praveshtum.

Vous €tes nés en tant qu’étres humains et avez vécu une partie de votre vie
comme des étres humains ordinaires. Mais vous avez choisi d’emprunter le
chemin de la vie spirituelle. Vous cherchez a étre en bonne compagnie,
vous recherchez satsanga. Vous écoutez les récits des Ecritures décrivant
les caractéristiques sacrées du Seigneur. Et vous trouvez que cela ne suffit
pas. Vous voulez avoir la vision directe du Seigneur. Et méme alors, vous

55



n’étes pas satisfaits. La simple opportunité de voir le Seigneur et de parler
avec Lui ne vous procure pas le bonheur durable. Mais quand enfin vous
vous immergez en Lui et vous unissez a Lui, vous atteignez la Réalisation
parfaite que vous recherchiez, car alors vous étes ‘Un’ avec la Paix sans
fin, et la Béatitude qu’est le Seigneur. Voila I’enseignement que Krishna
donna a Arjuna sur le champ de bataille du dharmakshetra.

Dans la Gita, Krishna utilisa une série de noms pour designer Arjuna.
Dhanamjaya fut le dernier qu’ll lui donna. Dans la vie de ce monde, on
confere des titres et des noms aux gens. Dans la Gita, ce fut 1’Incarnation
de la Divinite Elle-méme, le Seigneur Krishna, qui conféra différents noms
a Arjuna. Krishna dit: « Oh Arjuna, tu n’es pas un enfant de la mortalité.
Tu es la Divinité Elle-méme. Tu es le fils de I'Immortalité. ¢ Au cours de sa
vie, Arjuna se trouva confronté a plusieurs reprises a des circonstances
difficiles dont il se tira avec héroisme, en vertu de quoi divers titres lui
furent donnés. Pour acquérir son arme la plus puissante, le gandiva, il
accomplit une pénitence sévére et fit face a bon nombre de problémes
épineux. Mais de bout en bout, il fut animé d’une grande foi, d’un grand
courage et d’une grande conviction. Sa détermination face a tous les
obstacles fut recompensée, il gagna finalement 1’arme sacrée des mains du
Seigneur Shiva. Au cours de sa quéte de 1’arme céleste, les ¢léments de la
nature se mirent eux-mémes contre lui, mais rien ne fit faiblir sa ferme
résolution et sa conviction. Parce qu’il parvint a gagner ce dhanus, cet arc,
le Seigneur lui conféra le titre de dhanamjaya.

Du point de vue séculier, on aurait pu aussi ’appeler dhanamjaya,
c¢’est-a-dire celui qui réussit a gagner la richesse. Voici ce qu’il en fut a ce
sujet. Le plus agé des fréres Pandavas, Dharmardja, qui était le roi, décida
d’organiser le rajastiyayoga, un grand sacrifice royal. En ces temps, les
Pandavas étaient opposés aux mauvais Kauravas, les fils de Dhritarashtra.
De plus, les caisses du trésor des Pandavas étaient vides ; ils n’avaient plus
d’argent. Face a de tels obstacles, I’organisation d’un grand yéga relevait
de la gageure. Mais Dharmargja s’obstina. Il dit a Arjuna: « Frere, ce yaga
nécessitera d’importantes dépenses. Nous aurons grand besoin d’argent.
Comment en obtenir? » Arjuna répondit: « Dharmardja, pourquoi
t’inquiétes-tu pour I’argent alorS que nous avons a nos cotés 1’arbre a
souhaits sous la forme de Krishna ? Pourquoi devrions-nous avoir peur ?
Quand Krishna nous aura bénis, nous serons en mesure d’obtenir tout
I’argent nécessaire. »

56



Arjuna fit le tour des monarques régnant sur les pays voisins et les informa
que Dharmarija souhaitait tenir le grand sacrifice. Dés qu’ils I’apprirent,
les rois offrirent leur aide financiere et Arjuna revint avec tant de richesses
qu’il lui fallut des douzaines d’éléphants pour les ramener. Il y avait des
monceaux d’or, d’argent et de bijoux. Krishna, qui avait organise tout ceci,
vint et fit comme s’il n’était au courant de rien. Il demanda a Dharmarja: «
D’ou tiens-tu une telle richesse? D’ou vient-elle? » Par ignorance,
Dharmaraja répondit: « C’est grace a mon frere Arjuna que j’ai obtenu tout
cecl. »

Depuis lors, Krishna s’adressa a Arjuna en D’appelant dhanamjaya,
masquant ainsi Son propre réle et annongant au monde entier qu’Arjuna
avait été capable d’acquérir et d’accumuler tant de richesses. Beaucoup
d’autres noms furent donnés a Arjuna, tel partha, fils de la terre. Ces noms
n’étaient pas destinés au seul Arjuna, vous pouvez vous les appliquer;
chacun d’entre eux contient une signification profonde et montre comment
le Seigneur déverse Sa grace sur Ses fidéles. Que ces noms fassent partie
de vous-mémes. Vivez-les pleinement en mettant leur signification en
pratique dans votre vie quotidienne.

57



Septiéme Discours

LE CONTROLE DE LA LANGUE EN CE QUI CONCERNE LES
PAROLES ET LA NOURRITURE.

La porte principale menant au yoga, I’union avec Dieu, est le controle de la
langue. Ce contrdle doit s’exercer tant vis-a-vis du godt que vis-a-vis du
langage. La Gita déclare que sans le contréle de la langue, il est impossible
de suivre la voie de la dévotion et d’entrer dans la demeure du yoga qui
mene a Dieu.

Comme la plupart des animaux et des oiseaux, les étres humains ont cing
organes des sens dont ils doivent faire usage de facon trés prudente,
connaissant bien leurs possibilités et leurs limites. Vous devez exercer sur
eux le méme contrble que celui que vous exercez sur un grand nombre
d’énergies puissantes et sur les instruments qui vous entourent dans la vie
quotidienne. Le feu, par exemple, peut vous étre utile de bien des maniéeres
si vous vous en servez avec intelligence et précaution, mais il peut étre
néfaste si vous ne le contrdlez pas. Prenons également 1’exemple de
I’¢lectricité ou celui du couteau. Si vous savez vous en servir correctement,
ils vous seront bien utiles sinon, ils pourront étre trés dangereux. Tout
dépend de I’intelligence et de la prudence dont vous faites preuve. Le
Vedanta a spécialement souligné I’importance de connaitre 1’'usage correct
des organes des sens et d’appliquer cette connaissance dans votre vie
quotidienne.

Chaque organe sensoriel donné a 1’étre humain a son utilité particuliere,
mais la langue est dotée d’un double pouvoir, celui de la parole et celui du
godt. Dans la Gita, le Seigneur vous recommande d’étre trés prudents avec
la langue. Il loue les fideles qui sont parvenus a la contréler complétement,
car ils développeront rapidement un cceur pur et stable et ressentiront la
présence constante du Seigneur. Pour y parvenir, ces fideles ont pratiqué
plusieurs disciplines particuliéres, telles qu’observer le silence, controler
leur alimentation ou encore jedner.

Jelner favorise la santé du corps physique ; au niveau mental, il procure la
joie et la béatitude. Manger sans retenue et de facon irréguliere est tres
nuisible aux fidéles. S’ils se laissent séduire par des mets variés et

58



succulents, ils courent le risque d’étre envahis par la torpeur et I’inertie du
tamoguna. Il est absurde de croire que vous pouvez profiter des soi-disant
plaisirs de la table et en méme temps essayer de plaire a Dieu et jouir de
Son intimité. Se laisser séduire par la nourriture et gagner 1’intimité divine
sont deux choses incompatibles, c’est pourquoi, des le début, vous devez
vous efforcer résolument a garder votre langue sous contrdle. Une fois que
la maitrise de la langue est acquise, les autres organes sensoriels seront
sous contréle automatiquement.

Aujourd’hui, les fideles se sont imposés toutes sortes de régles et
observances afin de vivre wune vie spirituelle disciplinée.
Malheureusement, elles ne se sont pas avérées efficaces pour ce qui est
d’acquérir la maitrise de la langue. En vérité, il n’est pas nécessaire de
s’acharner a faire ces efforts-la pour contréler les différents organes des
sens ; si la langue est bien controlée, les autres organes des sens
s’adapteront d’eux-mémes. L’homme n’est pas parvenu a contrdler sa
langue, aussi est-il affligé de nombreux doutes, de troubles émotionnels,
de contradictions, et de confusion. Contréler la langue ne concerne pas
seulement la nourriture mais aussi les paroles. Vous devez reconnaitre
qu’il n’y a pas de puissance supérieure a celle des mots. Pour cette raison,
vous devez maitriser strictement vos paroles.

Dans la vie, vous pouvez constater qu’il faut faire de nombreux sacrifices,
méme pour gagner de petites choses. VVous ne pouvez rien obtenir sans en
payer le prix. L’homme est prét a sacrifier sa propre vie pour obtenir de
petites choses vulgaires, inutiles. Mais il ne recherche pas ce qui est
infiniment plus important, ‘Cela’ qui inclut toute chose et est la Base
méme de tout ce qui est valable. Ce Trésor, plus grand que tous les trésors,
est ’Atman. C’est seulement quand vous abandonnez une chose que vous
pouvez en obtenir une autre a la place. Ne devriez-vous donc pas tout
abandonner pour acquérir la richesse la plus importante et la plus valable
de toutes? Ne devriez-vous pas tout sacrifier pour atteindre I’ Atman?

Au marché, si vous voulez des légumes, vous devez donner de I’argent en
échange. Sans payer et sacrifier ainsi un peu d’argent, vous ne pourrez les
obtenir. Parce que vous abandonnez une chose vous pouvez en acquérir
une autre. De méme, si vous voulez acquérir les vertus, vous devez
abandonner les mauvaises qualités. VVous devez sacrifier vos désirs et vos
aversions pour obtenir 1’équanimité. Vous devez sacrifier les mauvaises
qualités pour conquérir les nobles qualités. Vous devez abandonner vos

59



mauvaises pensées, VO0S mauvaises habitudes et votre mauvais
comportement pour pouvoir développer de bonnes pensees, de bonnes
habitudes et un bon comportement.

Beaucoup de sages ont expliqué combien la langue aspire toujours aux
bonnes choses et combien tout devient facile si vous parvenez a la
maitriser. Un autre mot employé pour décrire cette maitrise est ‘silence’.
Le silence ne se rapporte pas seulement a la retenue de la langue. Vous
devriez non seulement vous exercer a faire silence en paroles, mais vous
devriez aussi étre silencieux en pensées. VVotre mental devrait rester libre
de toute pensée. C’est cela le vrai silence.

Si vous voulez avoir le contréle de la nourriture que vous absorbez, vous
devriez cesser d’offrir a la langue tout ce qu’elle désire. Vous devez
développer buddhiyoga, c’est-a-dire développer la faculté de
discrimination mentale, et mettre en pratique cette faculté pour distinguer
constamment ce qui est permanent et ce qui est impermanent, ce qui est
sensible et ce qui ne 1’est pas. On peut qualifier cela de buddhiyoga, le
yoga de I’intelligence. VVous devriez examiner et découvrir si la nourriture
que vous prenez reléve des qualités sattviques, rajasiques ou tamasiques.
Cette nourriture est-elle d’une grande pureté ? Si vous recouriez a cette
discrimination et si vous vous nourrissiez judicieusement, vous ne seriez
pas affectés par les louanges ou les critiques, vous resteriez toujours
équanimes.

Mais si vous absorbez n’importe quelle nourriture, sans discrimination,
sans essayer de découvrir si elle est souhaitable ou non, voulant seulement
satisfaire votre faim et vos envies alimentaires, vous ne serez pas capables
de contrdler vos attachements et vos sentiments. VVous deviendrez faibles.
Si quelqu’un émet des commentaires désobligeants a votre sujet, vous
critique ou vous blame, vous sombrerez et penserez que le monde entier est
contre vous. Si on vous critique, votre bonheur s’évanouira, Vous serez
accablés de tristesse et ressentirez que la vie n’a pas de sens. Si au
contraire, on vous adresse des louanges et des compliments, votre ego
enflera de fiert¢ et d’orgueil et il sera presque impossible de vous
raisonner. Pourquoi une telle instabilité? La raison la plus importante de
cette sorte de faiblesse est le genre de nourriture que vous absorbez.

La Gita met en exergue la nécessité de faire preuve de la plus grande
attention dans le choix de la nourriture que vous mangez, de garder sans

60



cesse a ’esprit le role essentiel que joue la nourriture sattvique pour vous
aider a rester équanimes en toutes circonstances a ne pas exulter quand
pleuvent les louanges ou déprimer quand tombent les critiques. La Gita
déclare aussi que les récipients et ustensiles de cuisine utilisés lors de la
préparation des repas doivent étre purs, de méme que le processus de
préparation lui-méme. Les récipients utilisés doivent donc étre absolument
propres. La pureté ne signifie pas seulement la propreté physique, elle
concerne aussi la maniére dont la nourriture et les ustensiles ont été acquis.
Vous devez voir si ces choses ont été acquises par des moyens corrects et
un travail honnéte ou si elles proviennent de moyens malhonnétes. Les
instruments ou ingrédients obtenus par des voies incorrectes et employes
pour préparer la nourriture, non seulement généreront de mauvaises
pensées, mais vous meneront aussi sur le mauvais chemin.

L’étape suivante consiste a vérifier la pureté du processus de préparation
lui-méme, en s’assurant des pensées et des sentiments de la personne qui
prépare la nourriture. Trois éléments sont mentionnés, qui doivent étre
vérifiés attentivement et contrdlés. Habituellement, vous prétez seulement
attention a la propreté des récipients et non aux deux autres, a savoir, la
pureté de la nourriture et la pureté de la personne qui la prépare. Vous ne
connaissez pas les sentiments qui animent celui qui prépare le repas et vous
ne savez pas si le marchand a acquis les denrées que vous achetez au
marché par des moyens licites ou non.

C’est pourquoi, juste avant le repas, vous devriez prier et offrir tout le
repas a Dieu de maniere a le purifier. Cette priére offerte avant le repas ne
bénéficie pas au Seigneur, elle ne profite qu’a vous seuls. Elle purifiera
votre nourriture en suscitant la bénédiction divine. La priere qui peut étre
récitée avant le repas est tirée du 24eme verset du 4éme chapitre et du
14eme verset du 15eme chapitre de la Gita.

brahmarpanam, brahma havir,
brahmagnau, brahmané hutam,
brahmaiva tenu gantavyain,
brahmakarmasamadhina.

aham vaishvanaro bhutva,
praninam deham ashritah
prandpanasamayuktah,
pachamy annam chaturvidham.

61



L’acte d’offrande est Brahman, 1’offrande elle-méme est Brahman, offerte
par Brahman dans le feu sacrificiel qui est Brahman.

Seul atteint Brahman celui qui, dans toutes ses actions, est entiérement
absorbé en Brahman.

Je suis Vaishvanara, I’Energie cosmique pénétrant tout, demeurant dans le
corps de chaque étre vivant. Unie a I’inspire et a ’expire de Vvié. Je
consume les quatre types d’éléments.

Avant d’offrir cette priere, la nourriture est simplement de la nourriture.
Dés lors que vous l’offrez au Seigneur, celle-ci devient prasadam,
nourriture consacrée. Cette priére élimine les défauts et les souillures des
ustensiles et de la nourriture, ainsi que toute influence négative acquise
lors de la préparation du repas.

Selon la Gita, il est absolument essentiel pour le fidéle d’exercer la
maitrise de la langue en absorbant de la nourriture sattvique en quantité
limitée. La deuxieme fonction de la langue est de parier. Comme il a déja
été dit, les mots ont un impact puissant sur le mental et sur tout le processus
mental. Les mots possédent une puissance incroyable. Ils peuvent couper
le mental, briser votre cceur et méme vous tuer. Mais ils peuvent aussi
donner vie et encouragements et vous aider a atteindre le but. Une fois
prononcés, les mots peuvent produire ces deux types de résultats qui sont
opposés et contradictoires.

En utilisant des mots justes, il est possible de transformer completement le
mental d’un individu. Malheureusement, beaucoup de scientifiques ne le
croient pas. Ils s’interrogent: « Comment est-il possible de transformer le
mental au moyen de simples mots ? Quelles sont les expériences qui
prouvent que la faculté de discourir est dotée d’un tel pouvoir ? Les mots
ne sont que des sons grossiers pergus par 1’oreille alors que le mental est
une chose trés subtile. Comment de simples sons pourraient-ils
transformer quelque chose d’aussi subtil et raffiné ? Cela ne se peut ! »
Ainsi, ils soutiennent qu’il est impossible d’amener une transformation
mentale a I’aide de mots. A ce sujet, voici une petite histoire.

Il était une fois un fonctionnaire de I’TAS, (Service Administratif Indien)
qui avait la méme opinion que les scientifiques. Il devint secrétaire de
district a ’enseignement. Un jour qu’il visitait une classe, le précepteur

62



enseignait les Vedas aux jeunes éléves. Ce maitre spirituel développa son
exposé durant des heures, parlant sans discontinuer. Le fonctionnaire en
attrapa un fort mal de téte. Finalement, il dit au maitre: « Mon cher ami ce
sont de petits enfants, il ne convient pas de les surcharger pendant des
heures avec de si longs discours. Cela ne leur sera d’aucune utilité. Ces
vérités tirées des Ecritures et ces concepts védiques profonds ne peuvent
étre saisis et compris pas ces petits enfants. » Le maitre répliqua que c’est
justement a cet age tendre et impressionnable que les enfants peuvent étre
orientés dans la bonne voie. Il était persuadé que recevoir ces nobles
Vérités dés le jeune age éclaircirait leur ceeur de tous les doutes et les
mettrait sur la bonne voie. Le fonctionnaire de I’'IAS répondit: « Je ne le
pense pas. Comment de simples mots pourraient-ils transformer le
mental ? Je ne crois pas que cela soit possible. »

Au moyen d’explications et d’arguments variés, le maitre essaya de le
convaincre, mais le fonctionnaire n’écoutait pas et ne permettait pas a la
sagesse du maitre de pénétrer en lui. C’est 1a un cas typique d’esprit obtus.
Une trop grande instruction occasionne parfois une sorte de dérangement
mental, les doutes émergent trés vite, 1’intelligence suit, mais bient6t
toutes les vertus disparaissent et la raison en est affectée. Lorsque le maitre
compris que, quelle que soit la méthode employée, il était impossible
d’expliquer son point de vue a ce fonctionnaire, il décida de recourir a une
lecon pratique que 1’officier ne pourrait manquer de comprendre. Il dit au
plus jeune de ses éléves de se lever: « Mon enfant, va et expulse ce
fonctionnaire de 1’TAS hors de la classe, immédiatement ! »

Ces mots rendirent le fonctionnaire furieux. Il s’écria: « Qui crois-tu étre ?
Je suis fonctionnaire principal de I’TAS, secrétaire a 1’enseignement de ce
district et tu demandes a un petit enfant de m’expulser! Comment
oses-tu?» Le maitre lui répondit: « VVoyez-vous, monsieur, je ne vous ai ni
battu ni frappé ni méme touché. Je ne vous ai rien fait. Mais avoir entendit
certains mots vous a mis en colére ! Pourquoi vous étes-vous faché ?
Seulement parce que j’ai prononcé ces quelques mots, n’est-ce pas ? »
Voila comment le maitre lui démontra que les mots sont tres puissants,
qu’ils ont I’immense pouvoir de faire beaucoup de bien ou beaucoup de
mal, selon la maniére dont on les utilise. Aprées cette lecon personnelle, le
fonctionnaire s’en alla, enrichi de la sagesse de cette expérience.

Les Ecritures soulignent combien les mots sont extrémement puissants et
capables de détruire le monde lui-méme. Il y est dit que si vous coupez un

63



arbre, des rejets pousseront a nouveau, que si une piéce de métal est cassée
en deux, un forgeron pourra réunir les deux morceaux en les chauffant et
en les martelant. Mais si par le venin des mots vous brisez un cceur, il ne
sera jamais possible de lui rendre son unité premiére. Les mots peuvent
créer des problemes sans fin, comme ils peuvent procurer une joie sans
limite. Vous devriez donc toujours étre attentifs a ce que les mots que vous
prononcez ne causent ni peine ni mal aux autres.

Si vous glissez et faites une chute, il se peut qu'une 1égere blessure vous
cause certains inconvénients pendant quelque temps, mais cela ne
n’engendrera pas de graves conséquences a long terme, car une fois
soignée, elle guérira bien vite. Mais si votre langue ‘glisse’ et par des mots
durs blesse une autre personne dans son cceur et dans son esprit, aucun
docteur au monde ne pourra guérir cette blessure. C’est pourquoi vous ne
devriez jamais employer des mots susceptibles de heurter les sentiments
des autres. Les mots dont vous vous servez vous reviendront un jour. Faites
donc en sorte de ne prononcer que des mots doux et bons.

Il est dit que la langue apprécie les douceurs. VVous pouvez lui parler et lui
dire: « Oh langue, tu aimes tant les douceurs, pourquoi ne t’attardes-tu pas
sur le doux Nom du Seigneur ? Oh langue, tu sais ce que signifie le vrai
sacrifice, tu es I’incarnation méme du sacrifice. Fais appel a toi-méme pour
ne chanter que le Nom du Seigneur. Chante Nérayana, Govinda, Madhava
et ainsi, devient sainte et sacrée. »

Pourquoi disons-nous que la langue connait le vrai sens du sacrifice et est
tout a fait désintéressée ? C’est qu’en réalité, vous en faites chaque jour
I’expérience. Quand par exemple vous lui donnez des sucreries, elle les
goute et dés qu’elle découvre leur douceur, elle se dit: « il faut que je donne
ces merveilleuses douceurs a ’estomac pour qu’il puisse aussi en
profiter.» Mais si ce qu’elle goite est déplaisant, amer par exemple, la
langue expulse immédiatement I’intrus hors de la bouche afin d’épargner
du désagrément a 1’estomac. Bon ou mauvais, doux ou amer, la langue ne
garde rien pour elle seule, pour son seul plaisir. Elle vit, désintéressée et
dans I’honneur, connaissant trés bien ses propres limites, satisfaite de
rester enfermée dans la bouche tout au long des années. En sort-elle ne
serait-ce qu’une fois ? Non. Quel que soit son travail, elle I’accomplit dans
la bouche, sans se plaindre.

La langue possede une autre caractéristique importante, elle fait preuve

64



d’une extraordinaire tolérance. Quels que soient ses probléemes et ses
difficultés, et quels que soient les ennuis qu’elle subit de la part des autres,
elle reste centrée en elle-méme, n’outre passant jamais ses limites,
observant toujours la tolérance. Elle vit au milieu d’étres trés dangereux,
en présence de dents acérées et puissantes. Avec beaucoup d’habileté, elle
parvient a ne pas étre mordue ou blessée par ces résidents agressifs avec
qui elle partage son étroite demeure. Faisant preuve d’une belle adresse et
d’une rare tolérance, elle vit trés bien au milieu de ces étres terribles, sans
jamais en venir a leur faire tort.

Ainsi, la langue peut enseigner une série de lecons tres importantes qui
peuvent vous étre bien utiles. Elle enseigne, par exemple, qu’on peut vivre
au milieu de gens trés difficiles et qu’avec beaucoup de prudence, de
patience et d’habileté, vous devriez étre capables de vivre heureux en dépit
de circonstances éprouvantes. Mais dans le monde actuel, il en est trés peu
qui suivent ces bons exemples. La majorité des gens en cotoient de
mauvais et tend ainsi & devenir eux-mémes mauvais. Leurs bons
sentiments, leurs bonnes qualités, leurs bonnes pensées et leurs bonnes
attitudes disparaissent en un instant, et ils perdent ainsi leurs mérites et
leurs vertus. Afin de ne pas souffrir de telles conséquences néfastes, il est
nécessaire que vous exerciez un controle strict sur votre langue.

Swami dit souvent aux étudiants: « Chers étudiants, ne parlez pas trop.
L’énergie divine en vous serait ainsi gaspillée. Trop parler diminuera la
puissance de votre mémoire et affaiblira votre corps. Le résultat final sera
la sénescence prématurée. De plus, vous gagnerez une mauvaise
réputation. »

Prenez I’exemple du poste de radio. Vous 1’allumez pour écouter un
bulletin d’informations ou des chants dévotionnels, mais voila que vous
oubliez de I’éteindre, il continue donc a fonctionner sans raison. Quelle
quantité d’électricit¢é consommera-t-il en fonctionnant ainsi toute la
journée, ne faisant que gaspiller 1’énergie si précieuse? Notre corps est
comparable a ce poste de radio et I’intellect a I’interrupteur qui I’a allumé
et a négligé de I’éteindre. Dans cette comparaison, votre mental est le bruit
inutile produit toute la journée sous forme de mots, de discours et de
caquetage. L’¢énergie divine sacrée en vous sera gaspillée par ce genre de
conversation sans fin. De I’aube, quand vous vous levez, au crépuscule,
quand vous vous couchez, vous parlez sans cesse et si pas tout haut, du
moins en vous-mémes. Le volume diminue peut-étre, mais néanmoins la

65



conversation se poursuit sans cesse, la radio fonctionne sans reléche et la
précieuse Energie atmique en vous est gaspillée tout comme 1’¢lectricité
dans le cas de la radio. Que le volume soit faible ou fort, 1’énergie est
consommeée.

La cause la plus fréquente du vieil age et de la sénilité précoces est ce
bavardage ininterrompu qui va toujours croissant. Cet exces de paroles
n’est pas bon. Vous devez observer le silence. Depuis votre naissance,
vous n’avez jamais développé 1’habitude du silence. Vous devez le faire
des maintenant. En réalité, les deux fonctions de la langue sont étroitement
reliées. L’exceés de paroles occasionne une faim artificielle. Au plus la
personne qui parle a faim, au plus elle voudra manger. Suite a I’excés de
nourriture, certains sentiments surgiront qui, eux-mémes, la stimuleront a
parler plus et a discourir davantage. Dans ce processus, le contrdle des sens
devient une tache presque impossible.

Si vous donnez une nourriture trés riche a un cheval et qu’ensuite vous
I’attachez a un pieu, il s’énervera et s’irritera, incapable de rester
tranquille. Il est nécessaire que ce cheval fasse de I’exercice. De méme, si
vous absorbez une nourriture riche sans faire d’exercice ou sans vous livrer
a de lourds travaux, vous serez nerveux et agités, en proie aux sentiments
d’égoisme et d’orgueil. Un exercice approprié renforcera votre santé et
sera de nature & contrdler ces tendances negatives. Un des buts principaux
de D’exercice spirituel est la garantie que la nourriture absorbée sera
utilisée au service de la société. Vous devez étre fermement résolus a
toujours faire le bien. Face a I’adversité, vous ne devez pas vaciller comme
la flamme au vent. Ayez une ferme confiance en vous.

Pensez au petit oiseau venu se poser sur une branche. Quel que soit le
temps, il reste la. Si le vent se léve, la branche commence a aller et venir, a
s’agiter. Le petit oiseau n’a pas peur des mouvements de la branche.
Pourquoi? Parce que sa stabilité ne dépend pas uniquement de la branche.
Elle dépend de ses ailes, il a confiance en elles et donc en lui ; il sent
qu’aucun mouvement de la branche ne peut le menacer et le faire tomber.
Mais de nos jours, I’homme s’effraye de la moindre difficulté qui surgit
dans la vie quotidienne. Au contraire de ce petit oiseau sur la branche, I
n’a pas confiance en lui-méme. Pourquoi? Parce qu’il absorbe trop de
nourriture, de nourriture remplie de tamas, d’impuretés, laquelle génére
des sentiments saturés de rajas, favorisant la colére et la passion. Le
résultat, c’est qu’il n’a plus aucune chance d’expérimenter la vraie nature

66



sattvique de I’étre humain au mental tranquille.

Aujourd’hui, les jeunes ont beaucoup de doutes. Ils voient des animaux et
des oiseaux qui leur sont proches de bien des manieres, jouir de beaucoup
de liberté. Et ils se demandent pourquoi ils ne peuvent bénéficier de la
méme liberté et de la méme indépendance. La réponse correcte est : « Vous
avez droit a la liberté, bien sdr, mais a la liberté propre aux étres humains,
non a celle de ’animal. » Les animaux jouissent de la liberté qui leur est
propre. Vous devez apprécier et profiter de la liberté humaine, la liberté
naturelle aux étres humains. Vivez comme des étres humains. Développez
les qualités inhérentes a 1’étre humain. Se qualifier d’étre humain et envier
la liberté animale, ce n’est pas juste. Les caractéristiques humaines sont le
sacrifice, ’amour, la compassion, la générosité, la sympathie, la
non-violence et autres nobles qualités. Ne développez pas les qualités
animales que sont I’égoisme, la colére, I’avidité, la haine, la jalousie et
autres traits négatifs. Elles n’ont pas place en 1’étre humain.

En particulier, vous ne devriez jamais permettre a 1’égoisme, a 1’orgueil et
a la jalousie de prendre pied en vous. Des mauvais traits de caractére qui
infestent I’homme, ces trois sont les pires. Si vous souhaitez n’acquérir que
de bonnes qualités, les qualités humaines et non les qualités animales, il est
indispensable que vous acquériez la maitrise de la langue, a la fois en ce
qui concerne les paroles et en ce qui concerne la nourriture. C’est la voie
royale pour les étres humains. Bhaktiyoga, la voie de la dévotion, requiert
que vous fassiez un usage correct de la langue, c’est-a-dire un usage
correct de la nourriture et des mots.

En cet age de Kali particulierement, il est facile de sanctifier la langue par
la répétition du saint Nom du Seigneur. Au lieu de gaspiller votre précieuse
Energie divine et votre temps précieux en vains discours, que votre langue
chante sans relache les louanges du Seigneur et répéte Son Nom. Chantez
le Nom du Seigneur! Saturez votre existence de la gloire et de la sainteté de
Sa présence. Voila comment vous devez vivre.

67



Huitiéme Discours

L’AMOUR SEUL MENE A DIEU

Le Seigneur de la Gita u déclaré:

« Telle est Ma promesse.

Si vous vous souvenez de Moi avec amour,

Je vous donnerai le pouvoir du discernement, buddhiyoga,

par lequel vous pouvez vous immerger en Moi en permanence
et devenir ‘Un’ avec Moi. »

Buddhiyoga fait référence a la faculté de discernement par laquelle vous
distinguez le Soi du non-Soi, ce qui est permanent de ce qui est changeant.
Cette faculté de discernement est accessible seulement aux personnes qui
ont développé une dévotion sacrée et sont remplies d’amour pour le
Seigneur. La dévotion est la voie royale pour atteindre la Sagesse ; en
vérité, elle est I’unique voie menant a la plus haute connaissance
spirituelle. Le Seigneur a proclamé dans le douziéme chapitre de la Gita.

« Celui qui se consacre a Moi, M’est cher. » Qu’est-ce que la dévotion ?
C’est un courant continu d’amour pour le Seigneur. Lorsque I’amour coule
vers des choses passageres, ce n’est pas de la dévotion mais seulement une
forme d’attachement. Mais quand 1’amour coule vers I’Entité permanente,
il devient dévotion. La dévotion commence quand vous prenez I’attitude
du serviteur du Seigneur, daso ‘ham. Plus tard, vous progressez et
atteignez le stade ou vous vous identifiez directement avec le Seigneur.
Vous dites alors so ‘ham, « Je suis Cela. Le Seigneur et moi sommes Un. »

En pratique, bhakti, la dévotion, peut prendre deux formes principales.
L’une d’elle est le type de dévotion qui se rapporte aux diverses activites
du culte et aux rituels pratiqués par les fideles, comme la pratique
traditionnelle du culte exercée au moyen des seize types d’offrande - la
visite des centres spirituels, les pélerinages, ou encore les bains dans les
rivieres sacrées etc. Il s’agit d’exemples types de dévotion ordinaire. Mais
le Seigneur de la Gita a enseigné qu’ils ne sont pas les seuls moyens pour
développer notre dévotion. Il est une forme de dévotion beaucoup plus
élevée qui mérite vraiment le nom de dévotion et s’associe au
développement d’un caractére sans défaut et a I’immersion constante dans

68



I’amour total pour le Seigneur. Il s’agit de parabhakti, la dévotion
transcendantale.

Une nette distinction existe donc entre bhakti, la dévotion ordinaire et
parabhakti, la Dévotion supréme. La dévotion ordinaire recourt aux choses
du monde phénoménal pour rendre le culte au Seigneur - des fleurs et des
feuilles par exemple. D’ou viennent ces choses ? Avez-vous pu les
fabriquer ? Avez-vous creé ces fleurs ? Non. Toutes ont été créées par le
Seigneur. Mais ou se trouve le sacrifice dés lors qu’on offre au Seigneur
des choses qu’ll a Lui-méme créées? De telles offrandes participent d’un
genre de dévotion bien ordinaire. Mais offrir au Seigneur les fleurs sacrées
de votre cceur qui n’ont aucun rapport avec le monde, et les offrir en
adoration a Celui qui siége dans votre cceur, cela est para bhakti, la
Dévotion supréme, celle a laquelle vous devriez aspirer.

Cette Dévotion supréme peut aussi étre appelée ‘méditation’. Dans la
compréhension populaire du terme, la méditation est assimilée a la
concentration sur un objet, laquelle permet d’atteindre 1’Ultime a travers
cet objet. Ceci n’est pas I’approche correcte de la méditation. Si vous
examinez 1’origine du mot dhyana, méditation, vous découvrirez qu’il se
référe a la méditation sur Dieu et uniquement sur Dieu. Voila pourquoi
méditation et dévotion sont identiques. Il s’agit chaque fois de se
concentrer sur le Seigneur et de penser a Lui seul, a 1’exclusion de tout
autre chose. Sans une telle méditation, ou dévotion, il est impossible de
saisir I’effulgence illimitée du Seigneur et d’accéder ainsi a la véritable
Connaissance spirituelle.

Vous aspirez a profiter des fruits, mais vous n’aurez pas de fruits s’iln’y a
pas eu de fleurs. La floraison précéde le fruit. La dévotion est comparable a
la fleur. Si vous ne développez pas d’abord votre dévotion, si vous ne la
faites pas fleurir, vous ne pourrez acquérir le fruit de la sagesse spirituelle.
Au stade de la fleur, le fidéle doit se considérer comme daso ‘ham, « Je suis
Ton serviteur, oh Seigneur. » Ensuite, vous devez progresser au stade de
So ‘ham, ‘je suis Lui, je suis Brahman, je suis Dieu. « Le grand sage
Vidyaranya, entama sa sadhana par 1’étape de daso “ham. Graduellement,
avec le temps, sa sddhana progressa de daso ‘ham vers so ‘ham.

Un jour que Vidyaranya s’entretenait de la sadhana avec ses disciples,
ceux-ci lui demandérent: « Swami, tu nous as toujours appris qu’il fallait
dire: ‘daso ‘ham, daso ‘ham’, mais aujourd’hui, tu répétes: ‘so ‘ham, so

69



‘ham’ et ‘sivo ‘ham, sivo ‘ham °, je suis Shiva, le Seigneur. » Cela
signifie-t-il un changement dans ta pratique dévotionnelle? Le guru
répondit: « Mes chers enfants, j’ai sans cesse prié en récitant ‘daso ‘ham...
Oh Seigneur, je suis Ton serviteur, je suis Ton serviteur’, mais un jour,
cittacora, le VVoleur de cceurs vint et vola le ‘da’. Il entra dans mon cceur et
emporta le ‘da ‘de daso ‘ham, ne me laissant que so ‘ham. » Plus tard, Il
vint @ moi en réve et me dit: « Au début, tu devais commencer ta sddhana
avec daso’ham, mais tu t’es rapproché de plus en plus de Moi. Maintenant,
tu M’es tres proche et trés cher. Tu peux donc répéter so “ham uniquement,
car toi et Moi sommes devenus ‘Un’. »

L’histoire de deux fidéles de Ramakrishna Paramahamsa est un autre
exemple de cette sddhana. L’un d’eux était chef de famille et menait une
vie de famille. L’autre était un sannyasin, renongant. Nagamahasya était le
fidele ayant charge de famille et Vivekdnanda le fidéle sannyasin.
Nagamahasya avait le sentiment qu’il était le serviteur du Seigneur et
pratiquait toujours le principe de daso ‘ham. La grande efficacité liée a
I’étape de daso ‘ham est qu’a travers la pratique de I’humilité et de
I’abandon qui y est associée, 1’ego disparait rapidement. Aussi longtemps
que subsiste 1’égoisme, vous ne serez pas en mesure d’accéder a la
Connaissance sacrée de I’Atman. Cet égoisme, on le trouve partout.
Arjuna qui fut si longtemps gratifi¢ de ’amiti¢ de Krishna et a qui Krishna
prodigua tant d’encouragements, fut lui-méme criblé de sentiments
égoistes toute sa vie. C’est seulement apres qu’il eut déposé son arc et se
fut abandonné complétement au Seigneur en lui disant: « Commande-moi,
oh Seigneur, je ferai tout ce que Tu me diras ! », que Krishna lui donna la
Gita et lui enseigna la plus haute sagesse. Aussi longtemps que perdure
Iégoisme, vous ne pouvez atteindre I’ Atman et réaliser la Réalité supréme.
A partir du moment ou vous recevez la grace du Seigneur, il vous est
impossible d’étre encore égoistes, la lumiére et les ténebres pourraient-ils
coexister en méme temps, au méme endroit? Cela ne se peut.

Ainsi, Nagamahasya commenga trés humblement par daso ‘ham, je suis
Ton serviteur. Par ailleurs, Vivekananda développa une grande largesse
d’esprit par la répétition constante de sivo ‘ham, sivo ‘ham, je suis Shiva,
je suis I’Infini, je suis Dieu. Suite aux circonstances particulieres de leurs
vies respectives, Nagamahasaya et Vivekananda adopterent des moyens
différents pour vaincre le pouvoir de I’illusion. En suivant la voie de daso
‘ham, le chef de famille qu’était Nagamahasaya devint de plus en plus
petit, jusqu’a devenir si petit qu’il échappa a I’emprise de maya, ce terrible

70



tigre qui le tenait dans ses griffes. En perdant son ego, il se libéra. Quant a
Vivekananda, les chaines de maya qui I’enserraient volérent en piéces tant
il acquit une taille énorme en répétant sivo ‘ham, sivo ‘ham, je suis Shiva,
je suis Shiva.”

Si vous développez en vous I’idée sacrée et sublime je suis Dieu’, plus
rien ne pourra vous géner ni se mettre en travers de votre route. Bien sdr, il
ne sert a rien de se contenter de la simple répétition de ces mots, ils doivent
étre le fruit de I’expérience bien réelle. Vous devez vaincre votre
conscience du corps et maintenir un contréle ferme sur vos sens. En vous
identifiant en permanence avec le Seigneur, quand le moment sera venu,
vous accéderez a la Sagesse supréme. Vous pouvez suivre également la
voie de daso ‘ham qui extirpe réellement 1’égoisme de votre cceur, vVous
serez alors remplis de Béatitude.

Trois voies successives menent a la réalisation de Dieu. Ce sont dvaita, le
dualisme, vishishtadvaita, le non-dualisme qualifié et advaita, le
non-dualisme. Au début, vous dites: « Je suis un fidele du Seigneur. » Il y a
donc ici deux entités, le Seigneur et vous. Le Seigneur est supposé étre
quelque part, ailleurs. VVotre approche consistera a essayer de Le trouver, a
vous rapprocher de Lui et & devenir trés proches de Lui. Petit a petit, vous
progresserez dans cette voie et, une fois le moment venu, vous serez
face-a-face avec le Seigneur et Lui direz: « Oh Seigneur, je suis Ton
fidele.» Lors de cette seconde étape, vous étes devant le Seigneur et vous
vous déclarez Son fidele. Ensuite, au troisieme stade, vous dites: « Je suis
Toi et Tu es moi. Nous sommes ‘Un’. »

Dans la premiere étape, caractérisée par la déclaration « je suis un fidele du
Seigneur », Dieu est connu en tant que forme lointaine, c’est dvaita. Lors
de la deuxiéme étape, vous dites directement au Seigneur: « Oh Seigneur,
je suis Ton fidele » et vous ressentez Sa présence dans votre cceur, c’est
I’étape de vishishtadvaita. La troisiéme étape est celle au cours de laquelle
la Vérité est dévoilée, « Oh Seigneur je suis Toi et Tu es moi », vous ne
pouvez plus faire de distinction entre vous et Dieu, cette étape est celle de
I’advaita, le non-dualisme. Vous commencez donc votre voyage par
I’étape du dualisme et aboutissez a I’étape du non-dualisme. Vous
commencez votre sddhana par une dévotion tres ordinaire, vous rendez le
culte au Seigneur avec forme et attributs et vous faites appel a des rituels et
des formes extérieures de culte. Vous progressez alors vers le Sans-forme,
I’aspect absolu de la Divinité. Ainsi, votre développement spirituel

71



commence en étant un serviteur du Seigneur, et prend fin lorsque vous
vous identifiez pleinement au Seigneur.

Imaginez un trés grand cercle et a c6té de lui un cercle beaucoup plus petit.
Considérons que le grand cercle est Dieu et que le petit cercle est le jiva,
I’ame individuelle. Ici, I’individu est différent et distinct de Dieu, c’est
dvaita, le dualisme. Si vous introduisez le petit cercle dans le grand, vous
avez vishishtadvaita, le non-dualisme qualifié ; a ce point, le jiva fait partie
de la Divinité, il existe en Dieu. Que se passe-t-il lorsque le jiva s’immerge
complétement en Dieu ? Le petit cercle s’¢largit encore et encore, devient
de plus en plus grand jusqu’a atteindre la taille du grand cercle. On ne peut
plus les distinguer I’un de ’autre, le jiva et le Deva sont ‘Un’, I’homme
s’est immergé en Dieu. C’est I’advaita, le non-dualisme total.

Sur la voie de la dévotion, I’abandon total dilate le jiva et lui permet de
s’immerger en Dieu. Quand vous renoncez a votre individualité limitée et
reconnaissez le Principe divin inhérent en vous, toutes vos faiblesses
s’évanouissent et vous développez cette largesse d’esprit qui atteint son
apogeée lorsque vous vous immergez en Dieu. Comment parvenir a cette
compréhension de votre nature divine? Comment reconnaitre la Divinité
en vous? Vous y parviendrez uniquement par la pratique ferme et
constante, par abhyasa. Dans le monde, pour acquérir la moindre habileté
technique vous devez vous entrainer constamment et parfaire votre
pratique. Qu’il s’agisse de la capacité de lire, d’écrire, de marcher, de
manger, vous n’y parvenez que par la pratique. Si vous commencez votre
pratique par le début, vous parviendrez finalement au but. Ce qui signifie
que vous accédez a la Connaissance supréme qui vous libere.

Il existe deux types de connaissance: la connaissance spirituelle et la
connaissance du monde physique. Rechercher les différentes propriétés
d’un objet quelconque reléve de la connaissance ordinaire du monde. Mais
comprendre le Principe interne, la Rase sous-jacente et le sens profond de
chaque objet ayant jamais existé au monde, voila ce qu’est la Connaissance
spirituelle, la Sagesse. Sans cette Sagesse, sans cette compréhension
spirituelle, il ne vous est pas possible d’accéder a la vraie connaissance du
monde. Ainsi, méme pour comprendre le monde dans ses aspects les plus
profonds, vous devez acquérir la sagesse spirituelle.

Sans le corps, il est impossible d’exercer une activité. Pour n’importe quel
travail ou n’importe quelle activité, le corps est nécessaire ; il est la base de

72



toutes les pratiques. Faites usage du corps pour atteindre votre but et
accomplir des activités utiles aux autres. Pour que les jeunes enfants qui
sont ici comprennent facilement ces concepts, voici une illustration.
Imaginez que vous étes allés en pique-nique dans la forét et que vous avez
emporté tous les ustensiles nécessaires pour cuire et préparer votre
nourriture. Avant de commencer a préparer le repas, vous prenez trois
grosses pierres que vous disposez de facon a pouvoir y déposer votre
récipient Vous versez ensuite de 1’eau dans le récipient et y ajoutez le riz.
Sous le récipient, entre les pierres, vous allumez le feu. A quoi sert ce feu?
La chaleur du feu vous permet de cuire le riz contenu dans le récipient.
Sans ce dernier, le riz serait placé directement dans le feu et serait brile,
vous n’auriez plus de nourriture. La chaleur du feu se transmet au
récipient, du récipient elle se transmet a 1I’eau pour enfin se transmettre au
riz qui se met a cuire ; vous pouvez alors bénéficier de votre repas.

Dans la forét de la vie, vous étes a la recherche de la Béatitude. Celle-ci
peut étre comparée a la nourriture que vous préparez. Les trois pierres sont
les qualités sattva, rajas et tamas. Votre corps peut étre comparé au
récipient. Vos sentiments et vos désirs sont 1’eau et vos aspirations et
désirs spirituels sont le riz. Le feu allumé entre les trois pierres est la
sadhana qui vous purifie et vous permet d’atteindre la Sagesse. Ce feu
purificateur doit étre appliqué au corps et a travers lui, atteindre les
sentiments et les désirs. Ceux-ci seront cuits et transmues en aspirations
spirituelles élevées qui donneront le produit fini, la nourriture spirituelle,
atmajnana, la connaissance du Soi a laquelle vous avez aspiré. Sans passer
par le processus de cuisson, vous ne pourrez réaliser cette Sagesse
spirituelle dans votre cceur. A 1’aide du corps et de vos bonnes actions,
vous devez brdler vos désirs et les transformer en aspirations spirituelles;
ceci vous conduira alors a la réalisation de la Connaissance supréme, la
Connaissance du Soi.

L’application correcte de la pratique de la méditation est le controle
progressif, lent et sOr de tous les désirs. En contr6lant les organes des sens
ainsi que vos désirs, il devient possible de poursuivre vos activités de facon
toute naturelle et spontanée, sans vouloir récolter les fruits de votre travail.
En réalité, il est impossible qu’un travail ne produise pas de fruits. Lorsque
vous vous engagez dans une activité, il s’en suit nécessairement une
conséquence, un résultat, le fruit de cette activité. Des fruits, il y en a, bien
sOr, mais la Gita enseigne que vous devez vous désintéresser des fruits. Les
fruits seront toujours la, mais ne travaillez pas dans le but de les obtenir,

73



travaillez seulement parce que vous considérez que travailler est votre
devoir.

Une fois votre devoir accompli, certains désirs et résultats apparaitront,
c’est-a-dire certains fruits. Il n’y a aucun mal a cela. Continuez a faire
votre devoir. La Gita n’enseigne pas que les actions resteront sans fruit.
Ceux qui ne comprennent pas correctement ce que veut dire sacrifier les
fruits de I’action, abandonnent 1’action elle-méme. Mais vous devez agir.
Le feu est nécessaire jusqu’a ce que la nourriture soit cuite. Jusqu’a ce que
vous perceviez le profond secret du travail et celui de sacrifier les fruits du
travail, vous devez continuer a vous engager dans des activités et remplir
Vs devoirs.

Un caractere noble et un bon comportement proclament la vérité profonde
d’une personne. Cette vérité est basée sur I’amour. Que tous pratiquiez le
karmayoga, sacrifiant les fruits de vos actions, le bhaktiyoga, contemplant
le Seigneur omniprésent ou le Jnanayoga, pratiquant 1’introspection,
aspirant a atteindre la Sagesse, sachez que la racine commune a tous ces
exercices spirituels est 1’Amour. La Vérité, la Paix, 1’Action juste et la
Non-Violence, Satya, Shanti, Dharma et Ahimsa, n’existent pas
indépendamment 1’un de I’autre. Tous dépendent essentiellement de
I’Amour. Lorsque I’Amour pénétre les pensées Il devient Vérité. Quand
I’ Amour se manifeste sous forme d’action, Il devient Dharma ou action
juste. Quand vos sentiments sont saturés d’ Amour, vous devenez la Paix
Elle-méme. Le vrai sens du mot paix est I’amour. Quand vous remplissez
votre compréhension d’Amour, elle est Ahimsa. L’ Amour en pratique est
Dharma, I’Amour en pensée est Satya, I’Amour en sentiment est Shanti et
I’Amour en compréhension est Ahimsd. L’Amour est le courant
sous-jacent a toutes ces valeurs. Dans le bhuddiyoga enseigné dans la Gita
au chapitre sur la dévotion, le Seigneur dit: « Remplis-toi d’amour et
sers-toi de cet amour pour M’atteindre. Ainsi, tu Me deviendras proche et
cher. »

Chers fideles, vos mains sont tres petites, mais c’est avec ces petites mains
que vous essayez de Me servir. Vos yeux sont si petits et Ma création est si
vaste. A 1’aide de vos deux petits yeux vous tentez de voir Mon vaste
univers. Vos oreilles sont trés petites mais ¢’est avec ces deux petites
oreilles que vous essayez de suivre Mes paroles. Sur vos deux petits pieds,
vous essayez de venir vers Moi. Mais simplement Me servir a 1’aide de vos
deux petites mains ne vous ménera pas a grand-chose. Regarder Mon vaste

74



univers a 1’aide de vos deux petits yeux ne vous sera pas tres utile. Ecouter
simplement Mes paroles divines avec vos deux petites oreilles ne vous
meénera pas bien loin. Et vous n’atteindrez pas entiérement votre but en
venant vers Moi sur vos deux petits pieds. Mais il est une chose que vous
pouvez faire et dont I’impact sera grand et produira un effet trés signifiant,
c’est de M’installer en permanence dans votre cceur. Quand vous M’aurez
installé dans votre cceur, ces autres activités ne vous sembleront plus tres
importantes.

Quel que soit le type de culte dans lequel vous vous étes engagés, 1’usage
de vos yeux, de vos oreilles, de vos mains et de vos pieds ne sert qu’a
contréler votre mental. Mais quand vous invitez le Seigneur a entrer dans
votre cceur, le contréle du mental et des sens devient alors tres aisé. Le
mental et les sens s’apaiseront d’eux-mémes. Un effort spécial ne sera plus
requis pour sacrifier le fruit de vos actions. Krishna a dit: « Des que vous
commencerez a penser & Moi et a concentrer toutes vos pensées sur Moi et
sur Moi seul, Je M’occuperai de tout le reste, automatiquement. » Si vous
voulez réaliser cet état, vous devez développer une ferme résolution et une
foi inébranlable dans le Seigneur toujours présent dans votre cceur.

Dieu est complet et plénitude. Pour atteindre un tel Seigneur complet, vous
devez avoir une foi pléniere. Mors que Dieu est complet et plénitude et que
vous-méme n’étes ni complet ni plénitude, la force nécessaire pour vous
relier et vous unir a Dieu ne peut se développer. Pour atteindre I’ Amour
complet et infini qu’est le Seigneur, vous devez vous aussi avoir un cceur
entiérement rempli de foi et d’amour. Mais si au contraire, les doutes vous
minent, ils saperont ce Principe d’ Amour pur qui est votre véritable nature.
Vos doutes entacheront votre cceur et vous éloigneront du Seigneur
omniscient, omnipotent et omniprésent, qui est conscient de la moindre de
VOS pensées.

Faites en sorte que le Seigneur imprégne toutes vos pensées. Pensez a Lui
avec un cceur débordant d’amour et de foi et vous L’atteindrez
certainement. Dans la Gita, il est dit que vous Lui deviendrez chers si vous
L’adorez de tout votre cceur. Cela signifie Le voir partout, en tout. La Gita
proclame: « adveshta sarvabh(itanam », « Dans toute la création, ne haissez
rien ni personne car Il est en chague nom et en chaque forme. » Quand le
sentiment d’Amour imprégne tout votre étre, vous Lui devenez trés chers.

Les nobles qualités humaines existent déja en chaque étre humain dans

75



leur plénitude intrinséque, mais peu nombreux sont ceux qui
accomplissent le moindre effort pour en devenir conscients. lls gaspillent
leur temps a poursuivre seulement les activités extérieures du monde.
Vous devez aussi entreprendre des activités intérieures qui vous aideront a
atteindre votre but. Vous rendez le culte en recourant a des rituels
extérieurs, mais vous devez aussi rendre le culte intérieurement et offrir au
Seigneur les fleurs de votre cceur. L’unité et I’harmonie s’installeront alors
dans votre vie. Quand cette unité se réalisera dans toutes vos activités,
intérieures et extérieures, votre vie se sanctifiera et vous expérimenterez le
contentement dans chaque acte que vous accomplirez.

Dans le bhaktiyoga, le yoga de la dévotion, on enseigne que I’ Amour est la
base de tout C’est la qualité la plus importante que vous devez développer.
Immergez toutes vos pensées dans cette qualité d’Amour, et la Vérité
s’installera tout naturellement dans votre cceur. Saturez tous vos actes
d’Amour, et le Dharma se manifestera tout naturellement dans chacune de
vos entreprises. Imprégnez tous vos sentiments d’ Amour, et vous pourrez
bénéficier de la Paix supréme. Remplissez votre compréhension d’ Amour
et vous ne pourrez plus hair ni blesser quiconque ou quoi que ce soit. Ainsi,
I’ Amour est la véritable base de la Paix du mental. L’ Amour est le vrai lieu
de naissance de la Vérité. L’ Amour est la vraie fondation du Dharma et
d’Ahimsa. C’est pourquoi Swami dit souvent: « L’Amour est Dieu, Dieu
est Amour. »

L’essence de I’enseignement du bhaktiyoga est de développer et de mettre
cet Amour en pratique. En mettant I’ Amour en pratique, vous deviendrez
larges d’esprit et pourrez ainsi développer pleinement toute la grandeur qui
vous est inhérente.

76



Neuvieme Discours

DESIRS ET COLERE : LES MAUX JUMEAUX

Si vous parvenez a réduire vos pensées au silence, vous vaincrez vos désirs
et une fois ceux-ci contrdlés, vous serez capables de vaincre la colére. Se
libérer du processus de la pensée est donc la premiere étape a franchir pour
conquerir les désirs et la colére. Ceci s’applique aux fidéles comme au
commun des mortels, mais ainsi que 1’a enseigné la Gita au chapitre sur le
bhaktiyoga, apaiser le mental est particulierement important pour des
fideles engagés sur la voie spirituelle.

Les pensées sont chargées d’énergie et de vie. Elles peuvent méme étre
plus fortes que la plus résistante des matieres. Vous commencez a penser
au moment méme de votre naissance. Le matériau qui constitue vos
pensees est extrémement subtil, il nait de la nourriture que vous mangez.
Ainsi, si vous consommez seulement de la nourriture sacrée, vos pensées
seront sacrées. Quand toutes les pensées d’une personne sont sacrées, ses
paroles et ses actions elles aussi sont sacrées. Les pensées sacrées sont
comme une épée ou un couteau tranchant que vous pouvez utiliser pour
chasser et tailler en pieces les mauvaises pensées, les mauvais sentiments
et les mauvaises actions.

Mais si vous absorbez de la mauvaise nourriture, alors ce sont les mauvais
sentiments, les mauvaises actions et les mauvaises pensées qui se
développeront. Non seulement cela, mais en raison de la mauvaise
nourriture, votre corps perdra le pouvoir d’assimilation, il s’affaiblira et
vous souffrirez de toutes sortes de désagréments physiques. Dans la Gita,
le Seigneur a souligné qu’un corps pur et fort est essentiel pour développer
le potentiel spirituel inhérent a I’homme mais également pour promouvoir
la prospérité du monde. Des lors, il est important de ne consommer que de
la bonne nourriture, de la nourriture sanctifiée par 1’offrande qu’on en fait
au Seigneur avant de la manger.

Les pensées et le processus de la pensée constitue la forme du mental. Si
les pensées sont tournées vers le monde phénoménal et les choses qui lui
sont relatives, le processus de la pensée sera centré sur la richesse et les
propriétés, bases sur lesquelles s’érige la vie du monde phénoménal. Le

77



mot richesse se rapporte habituellement a vos possessions et attachements
terrestres tels que 1’or, les maisons, la terre et méme le nombre d’enfants.
Une autre forme de richesse est votre réputation, votre statut social, votre
position dans la vie. Mais la Bhagavadgita ne considere ni les possessions
ni le statut social comme étant la vraie richesse. Elle déclare que le
caractére, un bon comportement et la Connaissance de 1’ Atman, sont les
véritables richesses.

Le nom et la réputation, la propriété et la famille sont tous éphémeres. Ils
peuvent méme disparaitre de votre vivant. La calamité et le malheur
peuvent causer leur perte et qui plus est, aprés votre mort chacun d’eux ne
vous concernera plus. Par contre, un bon caractere, un bon comportement,
la connaissance de I’Atman, et les nobles qualités vous aideront non
seulement durant cette vie mais aussi apres cette vie ; elles demeureront
vos fidéles compagnes, toujours la pour vous aider a atteindre le Seigneur
et a vous immerger en Lui.

Votre vraie réputation ne dépend ni de votre beauté physique ni de votre
charme ni de vos richesses ni de votre force physique. Elle ne dépend que
de votre bon caractére. Les Ecritures narrent ’histoire de Vishvamitra. Str
de ses prouesses physiques, il décida de se venger du sage Vashishta. La
force de Vashishta reposait uniquement sur la Divinite; il eétait
brahmarishi, une grande ame, établi en permanence dans la Conscience
divine, protégé par le bouclier invisible de brahmatattva, la protection que
confére ’immersion dans le Principe divin.

A cette époque, Vishvamitra était un roi puissant et impitoyable. Mais le
sage Vashishta ne fut méme pas éraflé par les fleches mortelles et les
projectiles que Vishvamitra lui décochait. Les fleches n’eurent aucun effet
sur lui et les projectiles volérent en éclats en touchant son corps, comme
s’ils atteignaient une montagne de pierres ; ils tomberent sur le sol sans lui
causer le moindre mal. En fait, la force physique est une sorte de faiblesse.
La véritable force, c’est le pouvoir basé sur la Divinité, pouvoir empreint
de rectitude. Quand Vishvamitra en prit conscience, il entreprit une sévere
pénitence afin d’atteindre 1’état spirituel €levé dans lequel Vashishta se
trouvait en permanence. Apres s’étre engagé dans des austérités
prolongées, il put finalement acquérir la connaissance de Brahman et
Vashishta lui-méme le proclama brahmarishi.

Les Kauravas étaient cent fréeres. Eux aussi basaient leur force sur la

78



puissance physique, sur 1’argent et la puissance militaire des rois qui
étaient leurs alliés. Mais en fin de compte, tous les fréeres moururent de la
guerre qu’ils avaient eux-mémes fomentée. Aucun des fils ne survécut
pour accomplir les rites funéraires de leurs parents quand ceux-ci vinrent a
mourir. Quel horrible sort ! Au lieu de recourir a I’aide divine, Duryodhana
et les autres freres Kauravas se refugiérent dans la puissance physique,
I’argent et le pouvoir de certains individus. Quant aux fréres Pandavas, ils
abandonnérent tout a Krishna et ne rechercherent que Sa gréace.

Lorsqu’Arjuna tomba aux pieds de Krishna et s’abandonna a Lui, Krishna
en fut tres heureux. Il le releva et lui dit: « Reléve-toi O dhanamjaya, c’est
dans la foi que le vrai pouvoir réside. La justice finit toujours par
triompher, 1’égoime sera toujours défait. C’est la vérité immuable du
Dharma qui s’applique a tous les ages. » Le jour de la bataille, 1l affirma a
Arjuna que quiconque se réfugie dans le Seigneur gagnera Sa grace et
réussira dans toutes ses entreprises. Quant a celui qui refuse la protection
du Seigneur, il ne pourra gagner Sa gréce ; il finira par succomber et se
détruira.

Si vous aspirez a gagner la grace du Seigneur, vous devez contréler vos
désirs terrestres. Les résultats qui découlent de vos activités dans le
bhatakéasha, le monde phénoménal dans lequel vous évoluez en état
d’éveil, ne sont pas plus réels que les résultats que vous obtenez dans les
réves. Les grandes demeures et les grands bungalows de vos réves
s’évanouissent en un éclair dés que vous vous éveillez et ouvrez les yeux.
IIs ne sont pas réels et ne le furent jamais. Les expériences de 1’état de réve
disparaissent a 1’état d’éveil et les expériences d’éveil disparaissent quand
VOous révez.

Le Seigneur a enseigné dans la Gita que le cittakasha est une forme subtile
du bhitakésha et que le cidakasha est la forme encore plus subtile du
cittakasha. De ces trois mondes qui s’interpénetrent, celui de 1’état d’éveil,
celui du réve et celui du sommeil profond, le cidakasha est le plus subtil, il
pénetre tout. Et encore, au-dela de celui-ci, est le Seigneur infini, le
Brahman, le Paraméatman, le Principe supréme de la Divinité. Ce Principe
divin est le plus subtil du subtil, le plus petit du petit mais aussi le plus
grand du grand. Parmi les puissants, la Divinité est la plus puissante de
tous. Il ne peut rien y avoir de plus grand. Recherchez-La, installez-La
dans votre cceur et soyez sauves. Sachez que le plus puissant des puissants
est ’Atman, votre vrai Soi. C’est la vérité de Brahman, la vérité de

79



I’ Atman.

Ceux qui souhaitent parvenir au Principe de Brahman, le But supréme,
doivent commencer leur voyage par 1’étape de daso ‘ham, comme on 1’a
expliqué auparavant. Cette premiére étape est celle au cours de laquelle le
fidéle se considere comme le serviteur ou le messager de Dieu ; c’est le
stade de dvaita, le dualisme. Progressivement, on abandonne la syllabe
‘da’, on I’¢limine complétement, et seul reste so ‘ham, ‘Je suis Cela’. Par
ce processus, on accede a 1’étape de vishishtadvaita, la deuxiéme étape sur
le chemin spirituel.

Apres quelque temps, le fidéle qui poursuit la pratique de so ‘ham verra
disparaitre la deuxiéme syllabe de daso ‘ham. ‘So ° disparaitra, aham seul
subsistera. Aham signifie ‘Je’. Il est le Soi pur, sans limitation ni
modification. Le voyage de daso ‘ham vers aham ressemble un peu au
processus de guérison d’une blessure. La couche protectrice de peau durcie
qui se forme sur la blessure tombe d’elle-méme quand la blessure est
guérie. Quand le ‘da’ et le ‘so’ recouvrant le pur ‘Je’ sont tombés, vous
accédez a I’étape finale, 1’advaita, le non-dualisme. Vous étes alors
immergés dans la Vérité Une, aham, ‘Je suis Je’.

Quand vous déclarez: « Je suis Brahman », « Je suis Dieu », il s’agit encore
de vishishtadvaita. La dualité persiste parce qu’il y a encore deux entités,
‘Je’ et ‘Brahman’. Ce n’est pas encore 1’advaita complet. Tout au début,
quand vous répétez ‘dasoham, dasoham’, ‘Seigneur, je suis Ton serviteur’,
le Seigneur et le serviteur sont distincts et leurs statuts clairement
différenciés. Mais quand vous dites ‘Je suis Brahman’, bien qu’il y ait
encore une trace de dualité, la distinction entre eux n’est plus celle d’un
sujet et d’un objet séparés. Il s’agit plutdt d’y voir I’image de vous-méme,
votre reflet dans un miroir.

Quand les gens sont différents, quand il y a beaucoup d’entités séparées, il
y aura aussi un grand nombre d’images ou de reflets différents. Mais au
stade de vishishtadvaita, c’est votre propre image que VOUS Voyez partout
car vous étes tout ce qui est, le Soi unique, reflété en de multiples images,
tout comme 1’unique soleil voit son image reflétée dans chaque récipient
contenant de 1’eau. Ainsi, dans I’étape de vishishtadvaita, vous étes seul, il
n’y a pas ‘d’autre’. La seule chose qui s’interpose encore entre la Divinité
et vous, ¢’est le miroir. Vous percevez constamment votre propre reflet,
vous vous voyez tres proches du Seigneur, face a face avec Lui, toujours a

80



Ses pieds.

Mais lorsque vous ne percevez plus que le Dieu unique présent en tout et
partout, y a-t-il encore besoin d’une image quelconque? Peut-il encore y
avoir un endroit ou Il n’est pas ? Dés lors que le monde entier est la
demeure du Seigneur omniprésent, ou devriez-vous regarder pour trouver
la porte de Sa demeure? S’II devait résider dans une rue, dans une maison
particuliére, celle-ci devrait avoir une porte qui ouvre sur la rue, mais en
vérité, il n’est pas question ici de rue ni de maison distinctes. Si le Seigneur
qui pénetre tout est partout, comment pourrait-il y avoir un endroit
particulier ou Le trouver ? Non. Il ne réside en aucun lieu particulier.
Quand vous réalisez qu’ll est en tous lieux et en tous temps, vous percevez
la Divinité non plus comme un objet dont le reflet est visible & certains
endroits, mais vous prenez conscience qu’il n’y a que vous, 1’Atman, le Soi
unique, présent partout, présent en tout dans Sa plénitude. Cette perception
omnipénétrante de la Divinité en tant que ‘Un sans second’, c’est I’advaita.

Au cours de leur pratique religieuse, certaines personnes prient ainsi :

« Seigneur, je suis un pécheur, mon &me est pleine de péchés; j’ai commis
tant d’actes honteux. » Qui est cette personne qui peche? Peut-il y avoir
quelqu’un qui soit séparé du Seigneur? Une telle personne peut-elle
exister? Il ne convient pas de faire de telles déclarations concernant le
péché et le fait d’étre pécheur. Vous devriez plutdt penser: « Je suis Shiva,
je suis Dieu, je suis la Paix, je suis I’Amour, je suis Ananda, la Béatitude
infinie. » Le meilleur moyen d’atteindre le but est de bien alimenter votre
mental avec des idées et des pensées €élevées.

Dans la Gita, en téte de liste des nobles qualités qu’un fidéle se doit de
posséder, le Seigneur a placé adveshta sarvabhiitinam, 1’absence de haine
al’égard des étres vivants. Si vous réagissez au bonheur et a la misere avec
un esprit équanime la question de haine ne se posera pas. Si vous
reconnaissez que le méme Principe transcendantal est incarné dans tous les
étres humains et dans toutes les créatures, la haine n’aura pas lieu de
s’exprimer. Si vous réalisez que la Divinité ‘Une’ réside également en
chacun, comment pourriez-vous hair 1’autre ? Ou 1’autre pourrait-il étre ?
Dans ce contexte, vous vous demandez peut-étre a qui s’adresse
I’expression adveshta sarvabhitanam ? Est-elle destinée a ceux qui ont
réalisé le Principe transcendantal, le ‘Un’ qui existe en eux-mémes et en
chacun ? Non, manifestement ce n’est pas pour eux. Cette injonction
s’adresse a ceux qui n’ont pas encore réalis¢ cette grande vérité de I’unité

81



de tous les étres.

Vous baignez dans une joie extraordinaire lorsque vous vous immergez
dans I’attitude de daso ‘ham. Ayant absorbé la douceur du Seigneur, vous
étes remplis de félicité et n’avez plus envie de quitter cet état. Vous en
venez a conclure que quitter ce sentiment d’étre le serviteur du Seigneur
pour accéder a I’étape de ‘Je suis Brahman’, ne vous permettra plus de
jouir encore de la douceur du Seigneur. Le sucre ne connait pas sa propre
douceur. Vous pensez donc que si vous devenez le sucre, vous n’en
apprécierez peut-étre plus la douceur. Au stade de daso ‘ham, comme il
vous est donné de prendre part & la douceur du Seigneur, il se peut que
vous prefériez en rester la pour pouvoir encore bénéficier de Sa douceur
plutdt que devenir Un avec Lui.

L’attitude inébranlable d’Hanuman, en tant que serviteur du Seigneur
Rama lui valut d’expérimenter une grande béatitude. Mais combien de
temps ce sentiment peut-il durer ? 1l dure seulement aussi longtemps que le
Seigneur vous accorde Sa grace et aussi longtemps que vous Lui étes
proches. Si vous deviez jamais étre séparés du Seigneur, il est plus que
probable que vous expérimenteriez une angoisse extréme. Au stade de so
‘ham, la question de la souffrance ne se pose pas. Dans cet état
d’exaltation, vous étes avec le Seigneur en permanence et il ne vous est
plus possible d’expérimenter la souffrance ou la séparation. Au stade de
daso ‘ham, le Seigneur et le serviteur peuvent étre séparés, tandis qu’a
I’étape de so ‘ham, la Béatitude ne peut étre discontinue car la séparation
est devenue impossible.

Si vous voulez atteindre la vérité ultime de votre étre et vous immerger
dans la Béatitude du Principe de I’Atman, vous devez exercer un contréle
total sur vos désirs. Dés que survient une pensée, vous devez vous enquérir
de sa nature. Demandez-vous: « Cette pensée est-elle favorable ou
préjudiciable a mon progres spirituel? » Les fideles devraient faire preuve
de la plus grande attention et s’assurer d’emblée que les mauvaises pensées
ne restent plus dans leur mental. 1l est impossible pour la plupart des gens
de rester sans pensées. Mais au moins, lorsque des mauvaises pensées
surgissent, agissez. Rejetez-les, ne les hébergez pas.

Transformez immédiatement chaque mauvaise pensée en bonne pensée.
De méme, veillez a n’accomplir que de bonnes actions et ne manquez
aucune opportunité de transformer ces actions en actes de dévotion en les

82



consacrant au Seigneur. En transformant toutes les pensées en nobles
pensees et tout travail en acte de dévotion, vous progresserez tout
naturellement sur la voie sacrée. En contr6lant vos pensées vous serez
capables de contrdler aussi toute colére naissante. Nombreux sont ceux qui
souffrent de la colére et s’interrogent quant a la meilleure facon de la
controler lorsqu’elle surgit et tente de les submerger!

La méthode la plus facile est la suivante. Des que vous prenez conscience
de la colére qui monte en vous, riez aux éclats ou allez prendre une douche
froide, ou encore buvez un verre d’eau fraiche et détendez-vous dans un
endroit frais. Lorsque la colere arrive, il est trés utile de quitter I’endroit ou
Vous vous trouvez. Si malgré toutes ces mesures vous ne parvenez pas a la
contenir, regardez votre visage face au miroir. En voyant votre apparence,
vous ressentirez un tel dégodt que vous parviendrez a la maitriser. Voila
quelques moyens de réagir vis-a-vis de la colére.

Ce que vous pouvez faire aussi lorsque la colére monte, c’est d’en
rechercher la cause. Est-elle justifiée? Souvenez-vous que si votre colere
blesse quelqu’un, vous commettez un péché et, bien sir, cela n’est pas bon
pour vous. Toutes ces méthodes seront assez difficiles a pratiquer par le
commun des mortels, mais quand vous étes fachés, il suffit de vous
souvenir qu’il ne faut pas permettre a votre langue d’entrer en action pour
déverser un torrent de mots agressifs. Prenez le temps de bien peser les
choses. La colére affaiblit de bien des facons celui qui essaye de pratiquer
une sadhana. Si vous faites un effort pour contréler la colére quand elle se
manifeste, ces efforts renforceront votre corps et purifieront votre mental.

Il est dit dans la Gita qu’une personne faible ne pourra jamais atteindre la
réalisation du Soi. C’est pourquoi, pour acquérir la Connaissance de
1’Atman, il est important que vous maitrisiez complétement raga et dvesha,
les attachements et la haine qui résultent des désirs et de la colére. En
verité, cela est nécessaire a chacun et pas seulement aux fidéles. Raga et
dvesha sont responsables de tout ce qui constitue le monde. Aussi
longtemps que vous étes préoccupés par le monde, la lumiére de I’ Atman
ne brillera pas pour vous. C’est pourquoi raga et dvesha, 1’attraction et la
répulsion pour les choses du monde, doivent étre bannies de votre coeur. La
connaissance de I’Atman pourra alors s’y enraciner. Lorsque la
connaissance de I’Atman remplira votre cceur, vous jouirez de la Paix, et
cette fragrance de Paix se répandra autour de vous. Par contre, si vous étes
remplis de mauvais sentiments, de mauvaises pensées et de mauvaises

83



actions, votre cceur sera pollué par ce poison qui infestera aussi ceux qui
Vous entourent

Quelles que soient les pensées, bonnes ou mauvaises, qui s’infiltrent dans
votre cceur et s’y installent, elles se répandront vite sur ceux qui vous
entourent et ces personnes se mettront a exhaler les mémes sentiments.
Parfois, il est malaisé de distinguer ce qui est bien de ce qui est mal. Si
vous tenez une rose a la main droite, le parfum de la fleur ne vous sera pas
uniquement réservé mais atteindra les personnes de votre entourage
immeédiat Tenue a la main gauche, la méme fleur exhalera son parfum de la
méme maniere. Vous pouvez distinguer la droite de la gauche, mais pour le
parfum une telle distinction n’existe pas. Que vous soyez croyants ou
athées, cela ne concerne que vos sentiments et croyances. Pour Dieu, si
vous avez de bonnes pensees, si vous prononcez de bonnes paroles et
accomplissez de bonnes actions, méme si vous étes athées vous Lui serez
chers. Le Seigneur a déclaré dans la Gita « Qui que ce soit M’est cher s’il
controle les désirs et la colére, s ‘il a soumis raga et dvesha. »

La philosophie indienne distingue ceux qui croient en Dieu comme il est
proclamé par les Vedas de ceux qui ne croient pas en Dieu et ne suivent pas
les maximes védiques. Ces derniers sont appelés nastikas et les premiers
astikas. Mais la réelle distinction entre les deux est basée sur leurs qualités
de caractére plutdt que sur leurs croyances. Astika fait référence a ceux qui
placent leur confiance dans le Soi, alors que nastikas se réfere a ceux qui
n’ont pas confiance dans le Soi. Il y a aussi les astikas-nastikas, ceux qui
croient en Dieu et Le prient quand ils ont des difficultés personnelles mais
qui oublient Dieu completement une fois leurs problémes résolus et le
bonheur revenu.

Prahlada, fils de Hiranyakashipu, le roi-démon, fut un des plus grands
fideles du Seigneur et on peut le considérer comme &stika. Mais ce
Principe d’astika n’est pas acquis, il doit étre mis en ceuvre deés la
naissance. Malgré les importantes difficultés qu’il rencontra, Prahlada
parvint a demeurer continuellement dans la Béatitude de son propre Soi et
dans la connaissance de la Présence du Seigneur dans son ceeur; ‘lada’
renvoie a la Joie ou Béatitude et ‘pra’ en signifie 1’épanouissement
Prahlada est donc celui qui est heureux en permanence. Ainsi, Si vVOS
penseées sont sans cesse tournées vers le Seigneur, ces sentiments de joie
resplendiront et vous deviendrez ‘Un’ avec Brahman. On trouve la
sentence suivante dans les Vedas, « Brahmavid brahmaiva bhavati celui

84



qui connait intimement Brahman, en vérité, devient Brahman. »

Au début, au premier stade, vous devez vous efforcer de maitriser raga et
dvesha, ou kama et krodha, vos désirs et votre colére. Cela permettra au
Principe divin de resplendir en vous. Les mauvaises qualités ne sont
bonnes pour personne. Controler les désirs et la colere est la tache
primordiale pour chaque fidéle. Faites-en la principale sadhana quand vous
entamez votre cheminement spirituel. Ainsi, vous serez en mesure de
justifier votre vie et d’atteindre votre but. Mais si vous permettez aux
désirs et a la colére de rester en vous, quels que soient les exercices
spirituels que vous entreprenez, ils resteront vains et votre vie deviendra un
gachis.

85



Dixieme Discours

AMOUR ET SACRIFICE LA CURE CONTRE
LA COLERE ET LE DESIR

La colére nait du désir. Le désir émerge des pensées. Les pensées sont donc
seules responsables de la colere et des désirs. Tout comme vous ne pouvez
avoir de tissu sans fil ni de fil sans coton, il ne peut y avoir de colere sans
désir, ni de désir sans pensée. Dans la Gité le Maitre divin a désigné le
désir et la colére comme analam, qui signifie littéralement ‘feu’. Le feu
peut vous faire du mal méme si vous en étes quelque peu éloignés. S’il en
est ainsi pour le feu qui brile a I’extérieur, vous devez des lors redoubler
de prudence quand il s’agit du feu qui fait rage en votre cceur. Ce feu du
désir et de la colére posseéde I’extraordinaire capacité de détruire toutes les
qualités humaines et de supprimer 1’étincelle divine en vous, laissant
seulement la nature démoniaque s’y enraciner. Le feu du désir n’a pas
d’objectif a long terme, il ne s’apaisera pas une fois son objet consumé, au
contraire, il ne sera jamais satisfait. Son appétit vorace est infini. Quel que
soit le combustible que vous lui donnerez, du bois, de 1’huile ou n’importe
quoi d’autre, il ne sera jamais rassasié. Le mot alam signifie contentement
tandis qu’analam signifie absence totale de contentement. Ce feu du désir
et de la colére qu’est analam ne connait aucun contentement.

La plupart des choses de ce monde s’inscrivent dans des limites, mais la
faim qu’éprouve ce feu ne connait pas de limites. Sa nature étant telle,
existe-t-il un moyen de le contréler ? Dans la Gita, le Seigneur a déclaré:
« Vous pouvez conquérir la colére par 1’amour, le désir par le renoncement
et le sacrifice. » La ou est ’amour, il ne peut y avoir de colére. Si I’amour
se développe en vous, la colére et la haine ne trouveront plus une place
libre dans votre coeur pour y prendre racine. Le cceur est un sofa a une
place, il ne peut s’y établir qu’une seule qualité, aucune autre ne peut y
entrer ni I’occuper en méme temps.

Le fidéle doit s’efforcer sans relache d’établir I’Amour en son ceceur. Si
vous voulez conquérir la colére par I’amour, vous devez développer
I’Amour dans toute sa magnificence. L’Amour est toujours prét a Se
déverser a profusion et a oublier les défauts et les faiblesses des autres.
L’ Amour posséde cette extraordinaire qualité, celle de vivre en donnant et

86



en pardonnant alors que le petit ego vit en prenant et en oubliant. L’amour
ne laisse aucune place a 1’égoisme et 1a ou s’exprime 1’égoisme, il n’y aura
pas d’amour.

Il n’y a absolument rien au monde que vous ne puissiez accomplir si vous
resplendissez de ce Principe d’Amour. Grace a I’Amour vous pouvez
vaincre tous les obstacles. Pour vaincre completement la colére, vous
devez remplir votre cceur d’amour et faire en sorte que 1’Amour soit la
force dominante dans votre vie. Si vous reconnaissez que Celui qui
demeure dans votre cceur siége aussi dans tous les cceurs, et que le
Seigneur adoré qui siége sur le tréne de votre cceur siege aussi dans tous les
ceeurs, il vous sera impossible de hair ou d’étre en colére vis-a-vis de
n’importe quelle personne. Si le méme Seigneur réside dans tous les
cceurs, comment pourriez-vous manifester du mépris a I’égard de
quelqu’un? Immergez-vous donc pleinement dans ce Principe d’Amour et
établissez-Le dans votre cceur de facon indélébile.

Comme Swami I’a dit précédemment, quand I’Amour est assoCié aux
pensées, Il devient Vérité. Quand I’ Amour est au coeur de VoS activités, vos
actions deviennent dharmiques. Quand vos sentiments sont saturés
d’Amour, votre cceur est rempli de Paix supréme. Quand vous permettez a
I’ Amour de guider votre compréhension et votre raison, votre intelligence
est alors saturée de Non-violence. C’est pourquoi I’Amour est Vérité,
I’Amour est Action juste, I’Amour est Paix, I’Amour est Non-violence.
L’ Amour est le courant sous-jacent a toutes ces grandes qualités. Si vos
pensées ne sont pas remplies d’Amour, il n’y aura pas de Vérité. Si
I’amour n’est pas au cceur de vos actions, le Dharma ne sera pas présent Si
vous ne ressentez pas I’Amour dans votre cceur, il n’y aura pas de Paix. Et
si votre faculté de compréhension n’est pas basée sur 1’Amour, la
Non-violence ne s’établira pas dans votre intellect. Ainsi, tout comme le
sucre est la base de toutes sortes de douceurs, I’Amour est aussi
I’ingrédient de base de Satya, Dharma, Shanti et Ahimsa. L’ Amour est la
Divinité Elle-méme. L’ Amour est Dieu et Dieu est Amour. L’ Amour est la
puissance divine qui active tout. Grace a I’ Amour vous pouvez facilement
conquérir la haine et la colere. Vivez donc toujours dans I’ Amour.

La colére peut étre la source de multiples difficultés et vous exposer a des
problemes sans nombre. Elle détruit votre dignité et €branle le Principe
d’humanité qui réside en vous. La colére s’infiltre d’abord de fagon trés
subtile et, graduellement, elle contamine tout. Au moment ou elle fait son

87



entrée, elle ne vous demandera qu’un trés petit espace, « Donne-moi juste
une petite place pour m’assecoir. » dira-t-elle. Une fois installee elle
déclare: « Maintenant je vais prendre suffisamment d’espace pour
m’allonger et rester ici. » Vous ne devez pas permettre que ces mauvais
traits de caractere occupent la moindre place dans votre ceeur. Si vous
laissez entrer la colére, il vous sera impossible de la déloger. Méme si vous
I’amadouez et lui donnez cinquante mille rupees, elle ne vous quittera pas.
C’est un poison des plus dangereux, vous ne devriez jamais lui accorder le
moindre espace et I’autoriser ainsi a prendre pied en vous.

Sur une voiture, les feux de ‘stop’ s’allument pour avertir de 1’arrét
imminent du véhicule. De méme, avant que n’éclate la colére, vos yeux
rougissent, vos lévres tremblent et tout le corps s’échauffe. Dés
I’apparition d’un de ces symptomes, le mieux que vous puissiez faire est de
quitter les lieux immédiatement, de vous retirer dans un endroit solitaire et
de vous y asseoir jusqu’a ce que la paix revienne. Comme Je vous I’ai dit
hier, vous pouvez aussi prendre une douche fraiche. Quand la colére
s’exprime par des mots, elle peut conduire a des complications et des
problémes sans fin. Méme si votre coléere est justifiée, méme si vous
protégez la vérité, apprenez a exprimer cette vérité avec douceur,
gentiment, de fagon acceptable pour que 1’autre puisse I’entendre sans étre
heurté en aucune maniere. Chaque fidele doit donc apprendre a contréler
sa colere en développant et en saturant son ceeur d’amour.

Voyons maintenant comment agir avec le désir. Pour le conquérir, vous
devez développer le sacrifice de vous-méme. Cultivez le renoncement.
Ceci ne veut pas dire que vous devez abandonner votre famille et vous
retirer dans la forét, ni vous défaire de toutes vos propriétés et prendre le
sannyasa. Lorsque vous vous rendrez compte des défauts d’un objet, de
son aspect transitoire, qu’il n’est pas de nature a vous aider a atteindre
votre but, automatiquement vous ne le désirerez plus. Méme si vous étes
un chef de famille plongé dans les contingences du monde, il vous est
possible de reconnaitre les défauts et les faiblesses des choses de ce
monde. Par exemple, il se peut que vous aimiez beaucoup certains aliments
avec lesquels on a préparé des mets succulents que vous vous réjouissez de
manger. Mais voila que le cuisinier arrive et vous dit: « Monsieur, s’il vous
plait, n’en mangez pas car un insecte venimeux est tombé dans cette
nourriture et y est mort. » Entendant cela, vous prenez conscience gue cette
nourriture est devenue nocive et qu’il n’est plus question pour vous de la
manger quand bien méme vous vous en réjouissiez et y aspiriez.

88



De méme, vous devez reconnaitre la nature des choses du monde. Elles
changent sans cesse et un jour cesseront d’exister. Vous le savez, alors
pourquoi le fait d’acquérir ces choses déclenche-t-il encore votre
enthousiasme? Pourquoi croyez-vous encore qu’elles vous procureront un
plaisir durable? La nourriture n’est qu’un reméde contre la maladie
appelée ‘faim’. Comment peut-elle faire 1’objet de votre voluptueuse
convoitise? Lorsque vous étes malades et qu’on vous administre un
médicament, le refusez-vous sous prétexte qu’il n’a pas bon goit? Vous
devez reconnaitre que les choses de ce monde dont vous vous servez ne
sont que des remedes contre les maladies dont vous souffrez.

Au fur et a mesure de la régression de la maladie, le besoin de médicament
diminue. Quand vous vous sentez bien, vous n’avez plus du tout besoin de
médicament. Mais quand vous étes malades, pour guérir, vous devez
prendre le médicament adéquat. VVous ne pouvez le refuser sous prétexte
que le godt est déplaisant et en méme temps espérer guérir. Pourtant, vous
courez apres toutes sortes de choses attrayantes, au godt agréable qui
aggravent vos maux au lieu de vous soigner. Vous étes heureux d’avoir
découvert les délices du monde, de mener la belle vie et de profiter de
toutes ces choses qui semblent vous procurer beaucoup de confort et
beaucoup de joie. Mais il s’agit de fausses joies, car viendra un moment
ou, a coup sdr, vous devrez assumer les conséquences de ces faiblesses que
VOUS Vous permettez maintenant.

Imaginez un arbre tres grand et trés beau dont les branches sont toujours
couvertes de fleurs et de fruits. Mais voila qu’un jour cet arbre se desséche
et ses fleurs tombent Est-ce dii au manque d’eau ou au manque de fumier ?
A-t-on négligé de le soigner? Non, un parasite s’est attaqué aux racines et a
détruit ce bel arbre. Le parasite s’est introduit par les racines et s’est mis a
dévorer I’arbre géant. De méme, si vous permettez aux parasites du désir et
de la haine de pénétrer dans votre cceur, il ne fait aucun doute que vous
vous effondriez un jour soudainement.

Dans le monde matériel, vous pensez qu’un homme riche est un individu
trés important, mais dans le monde de I’esprit la richesse matérielle ne
compte pas. La charité est une qualité bien plus précieuse que toutes les
richesses matérielles. En I’absence de charité, les richesses matérielles
n’ont aucune valeur intrinséque. Vous avez quatre fils qui réclameront vos
richesses. Le premier est la charité. Le deuxiéme est le gouvernement. Le

89



troisieme est le voleur et le quatriéme est le feu. Chacun d’eux espeére
hériter de vos richesses, mais si vous les transmettez a votre premier fils, la
charité, les autres n’auront plus rien a se partager. Si vous favorisez la
charité en toute liberté, les autres demandeurs respecteront votre décision
et mettront fin a leurs prétentions.

On sait en effet que le gouvernement exonére d’impots les dons faits aux
organisations caritatives. Le feu lui-méme sera confondu et les voleurs
vous laisseront tranquilles. Ainsi, quand vous favorisez la charité, qui peut
étre considérée comme le fils ainé et I’héritier naturel, les autres qui sans
cela revendiqueraient vos richesses, respecteront votre action et
n’interféreront plus. Mais si vous étes riches et négligez la charité, le
voleur vous aura a I’ceil et le gouvernement essayera de mettre la main sur
vos biens et vos richesses. Et s’il advenait que ces deux-la vous ignorent, le
feu surgira un jour qui détruira tout La Gita en a donc conclu que c’est la
charité et non la richesse qui est réellement importante.

De méme, chez I’étre humain ce n’est pas la faculté de s’exprimer
habilement mais la vérité exprimée qui est importante. Si votre parole est
dénuée de Vérité, quoi que vous puissiez dire n’aura aucune valeur. La Gita
a déclaré que ce n’est pas la vie elle-méme, mais un bon caractere qui est
important. Une vie dépourvue de bon caractere est vaine. Vous devez
développer votre caractére et gagner une réputation telle que le Principe
d’humanité resplendisse en vous. Votre premier devoir et le plus
important, c’est d’entretenir de bonnes pensées, d’avoir un bon
comportement, de prononcer de bonnes paroles et de mener une bonne vie.
Afin de préserver votre réputation, vous devez faire trés attention a vos
paroles et a vos actes. Plutdt que vivre cent ans la vie d’une corneille en
éclaboussant les autres, il vaut beaucoup mieux vivre quelques instants la
vie d’un cygne, pure de réputation et de caractere. Ces belles dmes qui
meénent une vie de bonté, sont qualifiées par la Gita de paramahamsa,
d’étres tres sacrés.

Les bonnes actions sont bien plus importantes que la force physique. Un
corps qu’on ne met pas au service de son prochain n’est rien de plus qu’un
corps mort. Employez votre corps pour servir I’humanité et pas seulement
pour satisfaire vos petits besoins égoistes. Aujourd’hui, quoi que I’homme
pense, dise ou fasse est essentiellement inspiré par 1’égoisme. Si vous
voulez vaincre cette tendance, guettez chaque opportunité d’aider les
autres et développez le principe du service. Dans ce processus, par vos

90



bonnes actions, I’humanité entiére sera sanctifiée. Il est trés difficile
d’obtenir une naissance en tant qu’étre humain. Prenez le temps de bien
réfléchir au moyen d’utiliser correctement cette vie rare qui vous a éte
donnée. Développez de bonnes habitudes qui vaincront ces faiblesses que
sont le désir et la colére, lesquels vous font gaspiller cette chance en or.
Comment vaincre les mauvaises habitudes profondément enracinées et les
remplacer par de bonnes habitudes ? VVoici un exemple.

Un jour, un tres beau chien se présente chez vous. Vous ne savez pas a qui
il appartient. Vous le trouvez tellement agréable qu’afin de profiter un peu
de sa présence, vous lui donnez quelque nourriture. Le lendemain, a la
méme heure, il revient. Vous le nourrissez encore et prenez plaisir a sa
visite. Et il en va ainsi chaque jour. Progressivement, 1’attachement grandit
et ce chien vient visiter votre maison régulierement, y passant de plus en
plus de temps. Un beau jour, il ne vous quitte plus et reste chez vous. Mais
le bonheur que procure la contemplation de la beauté physique ne dure
guere. Quand la beauté ne vous procure plus un sentiment de joie, elle vous
devient antipathique. Dans le cas de ce chien, vous vous fatiguez de 1’avoir
tout le temps prés de vous et cherchez le moyen de vous en débarrasser.

Vous devez tout d’abord vous demander pourquoi ce chien s’est attaché a
vous et vit maintenant dans votre maison. La raison en est que deés le début
vous I’avez nourri chaque jour avec régularité. Vous 1’avez aussi admiré,
caressé, comblé de votre attention. C’est la répétition quotidienne de ces
pratiques qui a créé 1’attachement entre vous et le chien. Vous devez
maintenant développer une nouvelle pratique réguliere, abhyésa, qui
brisera cet attachement et vous débarrassera du chien. Pour ce faire, la
meilleure méthode est de renverser le processus qui a créé 1’attachement et
vous a rendu 1’objet si cher.

Dans le cas du chien, si vous ne le nourrissez pas pendant quelques jours et
si tout le monde fait preuve d’indifférence a son égard, il s’en ira vite de
lui-méme. C’est donc la pratique concréte qui importe. C’est par elle que
vous avez développé certains attachements et qualités indésirables et ¢’est
par elle que vous pouvez en changer. La Bhagavadgita dit que la pratique
est le point de départ de toute chose. Le douzieme vers du chapitre sur le
bhaktiyoga dit ceci : « Par la pratique vous parviendrez a la Connaissance.
Gréace a la Connaissance, vous pourrez développer la méditation. Par la
méditation, vous développerez le sacrifice et par le seul sacrifice, vous
obtiendrez la paix de I’esprit. » Ainsi tout commence par la pratique

91



réguliere ou abhyasa.

Durant de nombreuses vies, vous avez été seduits par la beauté et donné
libre cours au désir et a la colére, et ces passions ont pris racine dans votre
cceur. Vous étes devenus esclave de vos deésirs. De simples paroles ne
suffiront pas a vous en défaire. Apres avoir pratiqué aussi longtemps
I’attachement, les qualités négatives ont développé des racines si fortes,
gque méme si vous les coupez en surface elles développeront sans cesse des
rejets. Quand le désir est devenu partie intégrante de vous-mémes, seules
I’inversion du processus et la pratique du détachement et du renoncement
vous permettront de vous debarrasser de ces parasites si profondément
implantés. Au début, les désirs sont si attrayants et si doux. Apres quelque
temps, ils vous dégodtent mais il est alors tres difficile, sinon impossible de
vous en débarrasser. C’est pourquoi il vaut mieux que vous développiez
dés le début la pratique du renoncement et du détachement, considérant
que tous deux font partie de votre nature, et que vous n’accordiez ni place
ni importance aux désirs. Sans cette attitude de sacrifice et cette capacité
de résister aux désirs, vous ne serez pas préts a recevoir la grace du
Seigneur.

Un beeuf ou un cheval dont on a perdu le contrdle, une voiture sans freins
ou une vie qui n’est pas basée sur le controle des sens sont dangereux. Le
contrle des sens est trés important. Dans les yogas(tras, Patanjali a
souligné la nécessité de controler sévérement les tendances qu’a le mental
a s’égarer dans toutes les directions, a la poursuite des désirs. Le mental et
les sens doivent étre maintenus dans des limites. Le bonheur lui-méme
peut étre nocif quand il excede certaines limites. Une limite et un champ
d’activité sains existent pour chaque chose.

La température normale du corps est de 37 degrés. Si elle augmente d’un
seul degré, une maladie est en cours. Seule la température correcte indique
que le corps est sain. De méme, 120/80 indique une pression sanguine
normale. Si elle monte a 150/90, elle signale une anomalie dans le corps,
peut-étre une maladie. La valeur normale des pulsations cardiaques se
situe approximativement a 75. Une valeur plus élevée annonce une
maladie. La méme régle s’applique aux yeux. Il existe une valeur
d’intensité lumineuse adéquate a leur bon fonctionnement. Si la lumiére
est trop vive, les yeux ne peuvent voir et s’abiment Il en va ainsi pour les
oreilles et la gamme des sons qui leur convient Si le niveau du son dépasse
la valeur supérieure de la gamme, comme ce peut étre le cas a proximité

92



d’un avion, d’un train ou d’un haut-parleur, 1’ouie est endommaggée.

La vie ressemble a une ‘Société de Personnes a Responsabilité Limitée’. Si
vous voulez faire des affaires en dépassant la limite imposée par la SPRL,
Vous vous exposez a bien des déboires. Vous devez donc imposer des
restrictions a votre comportement et passer votre vie en agissant toujours
dans les limites prescrites. Cela peut aussi s’appeler ‘discipline’. La
discipline est particuliérement nécessaire au progres spirituel de I’individu.
Sans aucune discipline, une personne a de fortes chances de devenir un
animal. Mais la discipline elle-méme doit s’exercer dans certaines limites.
Il est nécessaire de réguler votre discipline si vous voulez jouir de la vie.
Vous le voyez, des limites existent pour chaque chose. Si vous les
respectez, la vie ne vous posera pas de problemes.

Soyez trés attentifs a ces deux terribles ennemis de ’homme que sont kama
et krodha, le désir et la coléere. Contr6lez-les complétement. Ces ennemis
ne sont pas extérieurs a vous, ils sont vos ennemis intérieurs. Si vous étes
vaincus par vos ennemis intérieurs, comment oseriez-vous espérer vaincre
ceux qui viennent de 1’extérieur? Mais si vous maitrisez fermement ces
ennemis intérieurs, vous vaincrez les autres tres facilement La
Bhagavadgita enseigne que le désir et la colére sont les principaux
obstacles & la Libération, Il est donc essentiel de les mettre hors d’état de
nuire. Au cours des prochains jours, nous passerons en revue quelques
autres ennemis qui viennent se mettre en travers de votre chemin, comme
la jalousie et 1’avarice.

93



Onziéme Discours

TOURNER LE MENTAL VERS DIEU
EST LE VRAI RENONCEMENT

Lorsque vous devenez conscients des imperfections et des faiblesses que
recélent les objets du monde, vous perdez rapidement le désir de les
posseéder. Si vous voulez atteindre le Seigneur et obtenir Sa vision, vous
devez développer la qualité importante et indispensable de vairagya, le
détachement ou renoncement Le détachement vous permet d’intérioriser
votre vision comme aussi de diriger votre mental vers I’intérieur et de le
fixer sur les beautés intérieures. Le mental est trés fort et trés inconstant,
trés déterminé a n’en faire qu’a sa téte. Arjuna pria Krishna de I’aider a
contrler son mental: « O Seigneur, le mental est si puissant et si
capricieux! » Krishna répondit: « Arjuna, si tu pratiques le détachement, tu
parviendras certainement a contréler ton mental. »

Le mental est semblable au figuier sacré dont les feuilles tremblent en
permanence, qu’il y ait ou non du vent. Comme lui, le mental est toujours
instable et hésitant, mais de plus, il est fort et tétu. Un éléphant, par
exemple, est aussi trés fort et peut étre cruel. Mais a I’aide de 1’aiguillon,
on parvient a le maitriser. Le cheval est rarement calme, ¢’est pourquoi on
lui donne le nom de ashok, agitation. 1l bouge sans arrét et remue sans
cesse les oreilles, la téte ou la queue. Il est instable, aussi part-il dans une
direction puis dans une autre mais, grace au mors, il obéit et suit la
direction que lui indique le cavalier.

Un autre exemple est le singe qui erre de-ci de-1a, I’image méme de
I’inconstance et de I’instabilité. Avec de 1’entrainement lui aussi peut étre
maitrisé. Ainsi, tout comme vous pouvez contréler un éléphant fort et cruel
avec un aiguillon, un cheval nerveux et instable avec le mors, et un singe
par I’entrainement, vous pouvez aussi controler le mental par le
détachement et la pratique constante, c’est-a-dire, vairagya et abhyasa.

Se détacher signifie comprendre la nature temporaire et transitoire des
choses et empécher le mental de s’y attacher. Cela ne veut pas dire que
vous devez éprouver du dégolt ou de la haine a leur égard, mais bien ne

94



pas vous Y attacher. Il est impossible de renoncer complétement a tout ce
que nous offre le monde phénomenal. Toutefois, vous pouvez vous
débarrasser de votre ‘a moi’, de votre ‘mien’, du sentiment de possessivité.
Quand vous y aurez renonceé, vous pourrez aller de I’avant et profiter de
toutes les choses du monde car elles ne vous causeront plus aucun mal.
Dans le monde phénoménal, chaque chose, chaque personne, chaque objet
subit la mutation. Le monde consiste en trois grands types de mutation : la
croissance, I’existence et le déclin. Ce sont les changements auxquels toute
chose est assujettie. Il est sot de vous illusionner, de penser que ce monde
impermanent et éphémeére est vraiment permanent et de vous attacher a
tout ce qu’il contient

Dans le temple de Vishnu, vous verrez des représentations de 1’aigle
Garuda. Dans le temple de Shiva, vous verrez des représentations du
taureau Nandi. Dans le temple de Rama, vous verrez celles du singe
Hanuman. Ces exemples démontrent I’attachement juste, c’est-a-dire
I’attachement permanent au Seigneur, et le détachement au monde
éphémeére. La concentration dont font preuve Garuda, Nandi et Hanuman
est dirigée vers les pieds du Seigneur ; ils ne voient que le Seigneur, pas le
monde. Ces représentations signifient que vous ne devez pas vous
préoccuper de ce qui est éphémeére, mais toujours vous concentrer et vous
fixer sur I’Entité permanente, le Seigneur Lui-méme. Quand vous aurez
reconnu les imperfections des objets, leur aspect transitoire et
impermanent, vous perdrez progressivement tout désir de les posséder. De
nombreuses histoires montrent que des empereurs qui avaient de grandes
richesses a leur disposition, qui possédaient tout le luxe et les propriétes
dont on puisse réver, n’en retirérent ni joie ni paix de 1’esprit Pour avoir
cette paix de D’esprit, ils partirent pour la forét, firent pénitence, et
finalement meériterent la satisfaction et la consolation intérieures
auxquelles ils aspiraient.

Le détachement implique plus gue la simple reconnaissance des faiblesses
et défauts inhérents aux objets, lesquels résultent de leur nature passagére.
Il nécessite aussi cette qualité positive consistant a obtenir le maximum des
objets du monde. Vous devez toujours tendre a faire le meilleur usage d’un
objet et I’apprécier pour ce qu’il est. Simplement reconnaitre que les objets
ont une limite et qu’ils engendrent la souffrance ne vous conférera aucune
joie. Vous devez aussi savoir comment les utiliser correctement pour
accomplir votre devoir dans le monde. VVous en obtiendrez alors une
certaine satisfaction. Dans un sens plus large, le vrai détachement consiste

95



a abandonner la souffrance liée au monde et & gagner la Béatitude atmique.
Abandonner sa famille, son épouse, ses enfants, ses propriétés et se retirer
dans la forét ne peut étre qualifié de détachement. Le détachement, c’est
reconnaitre les faiblesses que comporte la nature des objets aussi bien
qu’accepter leurs points forts et positifs.

Chaque fois que vous rencontrez des difficultés physiques, mentales,
financieres ou autres, il se peut que vous développiez un certain
détachement vis-a-vis de ce qui en est la cause. C’est tout naturel.
Supposez qu’une personne meure et que son corps soit mené au lieu
d’incinération. Face a une telle situation, vous développez une sorte de
détachement particulier ; avec philosophie vous vous dites que le corps
doit s’en aller un jour ou l'autre. Mais ce détachement n’est qu’un
phénomene passager, un sentiment temporaire, il ne peut étre considéré
comme vairagya, le détachement authentique.

Un autre exemple est celui de la mére qui donne naissance. Incapable de
supporter la douleur, elle crie qu’elle préférerait mourir. Ce n’est pas non
plus le vrai détachement. Dés que I’enfant est né, si c’est une fille elle dira
tout de suite que la fois prochaine elle aimerait avoir un garcon. Lorsque
les veeux d’une personne ne se réalisent pas, il arrive aussi que cette
personne se détache de ce qu’elle convoitait. Toutes ces attitudes sont
temporaires. Le détachement permanent est bien différent !

Une autre fagon de parler du détachement permanent est de le qualifier de
détachement ‘intense’ par opposition au détachement ‘faible’. Il se peut
qu’une personne décide d’aller en pelerinage dans un lieu saint en Inde et
éprouve ensuite la forte envie de postposer son voyage au mois suivant.
S’il s’agit d’accomplir un acte bon, comme un pelerinage, on a tendance a
le remettre a plus tard. S’il s’agit par contre d’accomplir un acte mauvais,
on préfere le faire de suite, sans perdre de temps. Habituellement, les gens
ne font pas de gros efforts quand il s’agit d’accomplir de bonnes actions.
Ceci peut étre considéré comme une sorte de vairagya faible, de
détachement faible, qui tend a remettre a plus tard la mise en pratique des
bonnes résolutions et des bonnes actions. Mais un tel comportement ne
vous aidera pas a atteindre votre but spirituel. C’est le vairdgya intense, le
détachement intense, qui est essentiel pour progresser sur la voie
spirituelle.

Si vous décidez qu’une activité particuliere est bonne et sacree, vous ne

96



devez pas la remettre a plus tard. Accomplissez-la immédiatement et
veillez a ce qu’elle engendre de bons fruits. C’est la voie royale ouverte a
tous par Buddha. Lorsque Gautama Buddha réalisa que le corps est
impermanent, que rien ne dure en ce monde, Il résolut de chercher et
découvrir la Vérité immuable. Il abandonna sa famille et son royaume et
partit dans la forét pour connaitre la Réalité ultime. Harishcandra, un autre
grand souverain, avait le sens du sacrifice et du détachement intense. Bien
qu’il était empereur, des circonstances malheureuses en firent le gardien
d’un lieu de crémation.

Un jour qu’Harishcandra commengait a remplir ses obligations de gardien
du lieu de crémation, le corps d’un homme riche fut amené par de
nombreux amis. Ils déposérent le corps, y mirent le feu et rentrerent ensuite
chez eux. Habituellement, lorsqu’on y met le feu, on pose sur le corps un
poids léger sans quoi, avec la chaleur, il a tendance a s’arquer avant de
retomber. Ce jour-la, Harishcandra resta seul sur le lieu d’incinération,
aucun ami ou parent du défunt ne veillait le corps. Alors qu’il allait
chercher du combustible pour le feu, Harishcandra vit soudain le corps se
soulever. Surpris, il vint voir ce qui Se passait.

Comme il approchait du blcher, il vit que le corps s’était remis a plat. Un
court instant, il crut qu’il était encore vivant et se redressa espérant
apercevoir les amis du défunt. Cependant, il réalisa tres vite que tout ce qui
s’était passé n’était que I’illusion momentanée d’un corps paraissant
vivant, illusion causée par la chaleur du feu. Harishcandra se dit en
lui-méme: « De méme que j’ai cru ce corps vivant, j’ai cru que ce monde
était réel. Mais il est irréel, il ne donne que I’illusion de la réalité. »
Harishcandra déplora que cet homme riche dont le corps avait été amené
la, n’eut ni parents ni amis pour le veiller jusqu’a la fin. Il se dit : « Quelles
que soient la position et la richesse d’une personne, ni son épouse ni ses
enfants ne lui restent attachés aprés sa mort. » Suite a cette expérience,
Harishcandra développa un intense détachement vis-a-vis des formes et
objets du monde.

Chaque jour, en tout temps, des changements interviendront dans toute la
création. Ces changements ne sont ni artificiels ni imaginaires. Ils sont
naturels, inhérents a la nature méme des choses. Quand vous reconnaitrez
que, fondamentalement, le monde est une scene sur laguelle ont lieu tous
ces changements et que le changement est inhérent aux choses du monde,
vous serez alors libérés de la souffrance. Celui qui sait que les crocs du

97



serpent venimeux contiennent un poison mortel ne s’en approchera pas
avec insouciance. Si un scorpion vient vers vous, la queue menacante, prét
a frapper, ne vous éloignerez-vous pas ? Seul un petit enfant ou une
personne ignorante s’en approchera, sera piqué et mourra.

Le Seigneur a enseigneé dans la Gita qu’au lieu de subir toutes les
souffrances qui vont de pair avec le développement des attachements et
endurer ensuite la désillusion lorsque les changements inévitables
surviennent, il vaudrait beaucoup mieux se détacher des choses et des
objets du monde, dés le début. Mais voila, vous planifiez beaucoup et vous
vous attachez a tant de choses et a tant de projets, tout cela pour obtenir des
petites joies a court terme. Vous vous épuisez a penser et a planifier ‘je
dois faire ceci, je dois faire cela’ ou ‘je devrais faire ceci plutot que cela’, et
vous vous impliquez dans des projets et des activités sans nombre. Dans le
futur, vous devrez supporter les conséquences de toutes ces actions.

Quelles que soient les graines semées par vos actions, ces mémes graines
mdriront et vous reviendront sous la forme des conséquences de ces
actions. Si les graines sont d’une certaine variété, vous ne pouvez-vous
attendre a ce qu’elles produisent une conséquence d’une autre variété.
Quels que soient les actes accomplis vous en récolterez les fruits sous
forme de guirlande autour de votre cou. Lors de votre naissance, aucune
guirlande de perles, de pierres précieuses ou d’or n’ornait votre cou,
néanmoins il y en avait une, composée des conséquences des actes que
VOUS avez poses au cours de vos vies antérieures. Cette guirlande, que vous
remet le Créateur, orne votre cou méme si les yeux physiques ne la voient
pas. Si une personne reconnait la vérité qu’une conséquence découlera de
chaque action, elle se consacrera uniquement a de bonnes actions et a de
bonnes activités; elle passera sa vie a entreprendre de bonnes actions qui
lui offriront de bons résultats. Cet exercice spirituel particulierement
important pour les fidéles, est enseigné dans la Gita. Il conduit tét ou tard a
développer I’indifférence et le détachement des choses du monde, et par la
acquérir la vraie sagesse. Voici un exemple illustrant la nature illusoire de
ce monde et le détachement dont vous devez faire preuve a son égard.

Le roi Janaka avait acquis une compétence extraordinaire en brahmajnana,
la Connaissance de Brahman. On I’appelait le roi videha. Videha signifie
‘privé de corps’, en d’autres mots il s’agit de quelqu’un qui n’a pas le sens
de la conscience du corps. Un soir, aprés diner, il discutait de problémes
administratifs avec ses ministres et rejoignit sa chambre a coucher un peu

98



tard. Un repas lui avait été préparé mais il n’y toucha pas. 1l se détendit sur
un canapé pendant que la reine lui massait les pieds. Bientdt le roi Janaka
s’endormit La reine demanda aux serviteurs de quitter la chambre et
s’assura que le roi, qui était trés fatigué, ne serait pas dérangé durant son
sommeil. Elle le couvrit, baissa les lampes et demeura tranquillement a ses
cotés. Soudain, le roi ouvrit les yeux, s’assit, examina tout autour de lui, le
regard incrédule et dit de maniere plutdt étrange: « Ceci est-il réel ou cela
est-il réel ? » « Ceci est-il vrai ou cela est-il vrai ? »

La reine fut quelque peu effrayée par le regard perdu et la question étrange
du roi. Elle essaya de comprendre exactement ce qu’il demandait mais il
refusait de lui expliquer et de lui répondre. Il répétait: « Ceci est-il vrai ou
cela est.il vrai ? » La reine appela les ministres, les conseillers et d’autres
officiels importants. Ils s’assemblérent et questionnerent le roi:

« Mahérdja, quel est votre doute? Que demandez-vous exactement? » Mais
le Maharaja ne leur répondit pas. Finalement, les ministres appelérent le
grand sage Vashishta a la Cour. Celui-ci demanda au roi: « Que
demandez-vous ? Quel est votre doute ? Puis-je le clarifier pour vous ? » A
chaque fois, le roi réitérait la méme question: « Ceci est-il vrai ou cela
est-il vrai ? », »Ceci est-il réel ou cela est-il réel? »

Le sage Vashishta était omniscient. Il ferma les yeux et médita un instant,
cherchant la cause de I’étrange comportement du roi. Vashishta réalisa que
le roi Janaka s’était éveillé brusquement d’un réve impressionnant, au
cours duquel il avait perdu son royaume et s’était trouvé errant dans une
forét, perdu, seul et désespéré. Il était trés fatigué, affamé et se sentait
abandonné. Dans la forét, il se mita crier sans arrét : « J’ai faim, j’ai faim.»
Des voleurs se trouvaient la, assis dans une clairiere toute proche,
mangeant leur repas servi sur des feuilles en guise d’assiettes. Le prenant
en pitié, les voleurs se manifestérent et I’invitérent a partager leur repas.

A ce moment, un tigre surgit et tous s’enfuirent, craignant pour leur vie. Le
tigre avala toute la nourriture. Janaka se retrouva a nouveau chancelant et
criant: « J’ai faim, j’ai tellement faim. » En se réveillant, il découvrit qu’il
était dans un palais, étendu sur un canapé royal aux cotés de la reine, prés
d’une table garnie d’un plateau d’argent couvert d’une nourriture délicate
et raffinée. Il se demandait s’il était mourant de faim, pauvre hére
abandonné mendiant sa nourriture aupres des voleurs dans une forét
terrifiante, ou s’il était un empereur, vivant dans un palais somptueux,
entouré de tout le luxe possible. « Ceci est-il réel ou cela est-il réel ? »

99



Mahérishi Vashishta identifia immeédiatement la confusion du roi et dit:

« Roi Janaka, aucun de ces deux roles n’est réel. Toi seul est réel. Toi,
toi-méme est la vérité. Ce ‘Toi’ qui était présent en tant que pure
conscience a I’état de réve aussi bien qu’a I’état d’éveil, ce ‘Toi’ témoin de
ces deux états, est la vraie Réalité. La vie durant le jour est un réve éveillé
et la vie durant la nuit est un réve endormi. Les deux ne sont qu’illusion. Ils
sont remplis de défauts et d’imperfections car ils passent constamment
d’une chose a l'autre. Ils ne peuvent donc étre réels. Seul ‘Toi’ qui
demeure inchangé dans les deux états, est réel, libre de tout changement et
de toute illusion. » Dans la Gita, Krishna mit cette vérité importante en
¢vidence: ‘le monde change constamment alors que le Soi seul est réel et
immuable’.

Swami a déja dit que le détachement ne signifie pas tout quitter pour
s’installer dans la forét et y adopter la vie d’un sannyasin. Tapas, la
pénitence, ne se réfere pas a certaines postures ou privations physiques.
Tapas se référe a 1’angoisse intense que vous éprouvez lorsque vous vous
sentez séparés de Dieu. Lorsque vous vivez cette angoisse de la séparation,
ou que vous soyez vous étes engagés en tapas. Au cours de cette
expérience d’angoisse qui s’accompagne de [’aspiration intense
d’atteindre Dieu, vous échappez a ’emprise des trois gunas, des trois
qualités tamas, rajas et sattva. A ce moment, les gunas se fondent et
deviennent ‘Un’. Cette union des trois gunas peut étre décrite comme
tapas, duquel découle une joie ineffable, Ananda, la vraie Béatitude. Ainsi,
le vrai tapas est le point ou se fondent les trois gunas, dont résulte Ananda
ou les délices de la Béatitude éternelle. Pour mieux comprendre, voici un
exemple tiré de la vie quotidienne.

Chaque jour vous profitez des bienfaits de I’électricité. Peut-étre
avez-vous un ventilateur électrique dans votre chambre. Trois pales sont
attachées au moteur du ventilateur. Si ces pales tournaient dans trois
directions différentes, vous n’auriez pas beaucoup d’air frais. Mais comme
elles tournent a I’unisson, comme s’il n’y avait qu’une seule pale, vous
bénéficiez d’un délicieux air frais. Le plaisir que procure I’air frais vient de
ce que les trois pales travaillent ensemble et tournent a I’unisson. De
méme, quand les trois gunas se fondent en ‘Un’ et s’unissent pour
travailler, vous accédez a la vraie Béatitude. VVotre buddhi, intellect, peut
étre considéré comme [’interrupteur ; votre puissance spirituelle,
c’est-a-dire I’énergie qui émane de 1’Atman, peut étre considérée comme

100



I’¢lectricité qui actionne le ventilateur. Votre sddhana est le processus de
clarification de votre intellect, ¢’est-a-dire 1’allumage de I’interrupteur.
Lorsqu’a I’instar des trois pales qui tournent a ’unisson les trois gunas
travaillent en harmonie, votre angoisse se transforme en Beéatitude. VVous
pouvez ainsi convertir votre force vitale et votre puissance spirituelle en
tapas et en Béatitude.

Au lieu de suivre cette voie du tapaguna, de nos jours I’homme favorise le
tamoguna, la paresse et I’inertie intellectuelle. Il a oubli¢ et négligé sa
capacité d’accomplir le tapas. Si vous laissez errer votre vision dans le
monde temporaire et éphemere, elle devient tamas. Si vous concentrez
votre vision et votre conscience sur le Dieu permanent, elle devient tapas.
Swami a souvent illustré ceci de la maniere suivante. Une porte est fermée
a clef. Pour I’ouvrir, vous devez introduire la clef dans la serrure et la
tourner vers la gauche. Si vous tournez la clef a droite, la porte restera
fermée. C’est la méme serrure et la méme clef. La différence réside dans la
maniére de tourner la clef, a droite ou a gauche. VVotre cceur est la serrure et
votre mental est la clef. Si vous tournez votre mental vers Dieu vous
obtenez la libération. Si vous le tournez vers le monde objectif, vous restez
asservis. C’est le méme mental qui est responsable de la libération et de
I’asservissement.

Vairagya, le vrai renoncement, revient a tourner votre mental vers Dieu,
I’Entité permanente. Ce détachement et ce sacrifice doivent étre
développés et devenir trés intenses. Vous devriez cesser de remettre votre
pratique au lendemain, au jour suivant et ainsi de suite. Si vous devez aller
a un mariage, vos vétements sont préts plusieurs jours avant la cérémonie.
Si vous avez une occasion d’aller au cinéma, vous serez préts tres
rapidement. Méme pour aller vous promener vous étes préts en un clin
d’ceil. Si vous ne pouvez ni aller au cinéma ni vous promener aujourd’hui,
vous pouvez facilement y aller un autre jour. Mais le voyage vers le
Seigneur ne peut étre remis a plus tard ni annulé. VVous devez toujours étre
préts a accepter ce qui arrive sur votre route. Le temps n’attend personne,
Le temps ne suit pas ’homme, c¢’est I’homme qui doit suivre le temps. Le
temps s’écoule continuellement et emporte tout avec lui. La Gita enseigne
que vous pouvez bénéficier des diverses choses du monde, mais que vous
devez en profiter sans vous Yy attacher, sans penser que vous les possédez.
Ce sentiment de renoncement, de détachement, est un des aspects
fondamentaux de la Philosophie spirituelle proposée dans la Gita.

101



Douzieme Discours

SOYEZ PURS. QUE VOS ACTIONS, VOS PENSEES ET VOS
PAROLES SOIENT ‘UNE’.

Sur la roue de I’existence, le mental est le point focal, le foyer d’ou
émergent toutes les activités du monde. Le détachement, vairdgya, est
essentiel pour pénétrer ce point focal et obtenir la vision de 1I’Atman, le Soi
immortel.

Vairagya, signifie détachement ou renoncement. C’est le détachement du
mental et des sens par rapport aux objets du monde. Le mental recouvre le
Soi, c’est pourquoi il est parfois décrit comme un voile, le voile de
I’ignorance qui recouvre I’Atman. Le mental est lui-méme lié aux organes
sensoriels et ceux-ci sont attirés par les objets et s’y attachent. La premiére
étape consiste donc a contrdler les organes des sens, étape pour laquelle le
détachement est essentiel.

Lorsque vous vous étes détachés des objets des sens, les organes sensoriels
ne sont plus capables d’attacher le mental. Un mental libéré du contrdle
des sens devient pur et transparent, il n’exerce plus son influence et donc
ne couvre plus I’Atman. Quand le voile du mental se dissout, le Soi se voit
Lui-méme. Vous étes alors immergés dans 1’unité de toute existence et
jouissez d’ Ananda, votre véritable nature. La Gita a enseigné que vairagya,
le détachement, est essentiel pour réaliser I’ Atman.

Cela est aussi enseigné dans les yogasQtras de Patanjali, ou il est établi que
le détachement se rapporte a un mental qui n’est pas dirigé par les organes
des sens et les objets qui les attirent. Ce mental, libéré de 1’asservissement
aux organes sensoriels et a leurs objets, est pur et non-affecté par I’illusion.
Vous obtenez ce mental pur quand vous considérez tous les objets de ce
monde sous leur aspect éphémeére et changeant. Les Upanishads déclarent
que de la plus petite des créatures du monde phénomeénal a la plus grande
et jusqu’aux étres célestes eux-mémes, tout est éphémere et soumis a la
mutation. Sachant cela, vous devriez renoncer a vous attacher aux objets

102



des sens, car tout attachement vous menera lentement mais slrement a étre
asservis.

Si on retire le bois du feu, ce dernier s’éteint automatiquement. De méme,
lorsqu’on retire les objets des sens, ceux-ci perdent leur pouvoir. Les
Ecritures ont déclaré de fagon trés vigoureuse que la personne qui va
jusqu’a considérer la demeure céleste du Seigneur comme quelque chose
sans importance, et qui ne se préoccupe plus pour rien si ce n’est de réaliser
I’ Atman, seule cette personne est un vrai renongant, un vrai vairagi. Dans
la Katha-upanishad, on raconte une histoire a propos d’un jeune gargon,
Naciketas, qui se retrouva devant Yama, le dieu de la mort. Yama lui dit:
« Je te donnerai la maitrise compléte et la souveraineté sur toutes les
richesses et tous les pouvoirs du monde et je t’accorderai aussi tous les
plaisirs du monde céleste. » Naciketas répliqua: « Ce monde et ceux de
I’au-dela ne sont qu’éphémeres, ils ne dureront pas. Je ne veux rien de ce
qui vient et ensuite disparait. Je ne veux que la vision de I’Atman. Je veux
réaliser ‘Cela’, la Veérité ultime qui ne change jamais. Le monde avec ses
servitudes et ses souffrances appartient a celui qui se laisse diriger par les
objets des sens. Ils ne m’intéressent pas. »

Supposons que vous ayez vécu longtemps dans une maison. Un jour, vous
devez deménager et habiter ailleurs. Vous empaquetez toutes vos affaires,
les chargez dans un camion et les conduisez dans votre nouvelle demeure.
Il ne serait pas exceptionnel que vous alliez méme jusqu’a emballer vos
vieilles pantoufles et le vieux balai pour les emporter avec vous, tout
simplement parce qu’ils vous appartiennent Pourquoi cette attitude? Parce
que vous étes liés par I’attachement aux objets des sens. Vous tenez
tellement a emballer toutes ces vieilles choses et a les emporter avec vous
parce que vous Yy étes attachés ; vous ressentez qu’elles sont votres.
Prenons un autre exemple, celui d’un Principal de collége ou d’un
Directeur d’école.

Dans un établissement scolaire, il y a quantité d’équipements de valeur,
comme le matériel de laboratoire, les tables, les chaises, les meubles,
I’horloge etc... Si le Directeur de cette école part a la retraite, ou est
transféré dans un autre établissement, il n’éprouve aucun attachement pour
ces choses. Il s’en va D’esprit aussi libre qu’il I’était en arrivant. Il ne
s’inquiete pas au sujet de cet équipement de valeur qu’il laisse derriere lui
parce qu’il sait parfaitement que rien de tout cela ne lui appartient. Ces
choses appartiennent au pouvoir organisateur ou au gouvernement, et il

103



quitte I’école avec un sentiment de détachement et d’indifférence vis-a-vis
d’elles.

Lorsque le sentiment de possessivité, le sentiment du ‘mien’ existe, le
probléme de la souffrance existera lui aussi. Si vous n’éprouvez pas ce
sentiment de possessivité, vous ne serez liés a rien et vous ne souffrirez
pas. Le responsable de tous ces asservissements, de toutes ces souffrances,
de toutes ces tristesses est seulement le sentiment du ‘je’ et du ‘mien’.
Comme le Principal du college, vous pouvez vous servir de tous les objets
que vous trouvez dans le monde. Ne les rejetez pas et n’abandonnez pas
non plus toutes vos actions, ni vos activités. Rejetez juste 1’attachement
que vous éprouvez envers les objets et celui dont vous faites preuve envers
le monde et les activités du monde. Ces attachements doivent étre
transformés et changés. On peut aussi qualifier cela comme ‘abandonner
les fruits de I’action’. Accomplissez votre devoir avec un sens de complet
et profond détachement, tout en ayant conscience des défauts inhérents aux
objets.

Lorsque vous comprendrez les lois sous-jacentes qui gouvernent le monde,
lorsque vous reconnaitrez les defauts inhérents aux objets du monde, vous
serez & méme de vaincre les attachements que vous ressentez a leur égard.
Avant la naissance, qui est le parent, qui est I’enfant? Avant le mariage, qui
est le mari, qui est I’épouse? Ce n’est qu’apres la naissance que la relation
parent-enfant existe. Avant elle n’existait pas, apres la mort elle n’existera
plus. C’est seulement pendant la courte période transitoire entre les deux
que naissent les sentiments de possessivité et d’attachement. Tout cela est
da a I’imperfection de votre vision et de votre approche. Cela provient
d’une attitude caractérisée par 1’étroitesse d’esprit et la vue a court terme.

Ce sont vos sentiments et vos attitudes et eux seuls, qui sont responsables
de toutes vos souffrances. Il n’y aura plus de place pour le sentiment de
possessivité quand vous reconnaitrez les imperfections des objets. Essayez
de comprendre le principe du détachement. VVous devez atteindre un état
dans lequel vous n’aurez plus aucune sorte d’attachement ni
d’asservissement, méme dans 1’état de réve ou de sommeil profond. Si
vous favorisez un sens d’attachement en état d’éveil, il sera présent sous
une forme subtile dans les états de réve et de sommeil profond. L’état de
réve peut étre comparé a un reflet dans le miroir. Quelle que soit votre
expérience dans I’état d’éveil, un reflet de ses impressions apparaitra dans
I’état de réve. Ainsi, les états d’éveil et de réve sont comme 1’objet et son

104



reflet. Si, dans 1’état d’éveil, vous suivez le droit chemin, reconnaissant la
Vérité et vous conduisant a la lumiére de cette Vérité, vous suivrez ce droit
chemin, méme en réve. Pour avancer sur le chemin de I’éveil, vous devez
identifier les défauts des objets sensoriels et les vaincre lentement, en
renongant a I’attachement que vous avez pour eux,

Avec le temps, chaque chose subit le changement. La nourriture
fraichement cuisinée est succulente, délicieuse le jour méme. Tant qu’elle
est fraiche, son potentiel a vous conférer force et santé est trés grand. Mais
ces mémes aliments deviennent toxiques au bout de deux jours. Tout ce
que vous considérez comme bon, utile, sain et bénéfique deviendra, au
bout d’un certain temps, quelque chose de mauvais, d’inutile, de malsain et
de dangereux. Dans ce contexte, vous pouvez identifier les quatre types de
fideles, arthin, 1’affligé, arthartin, celui qui recherche les faveurs
matérielles, jijnasu, celui qui recherche la Connaissance spirituelle et le
jnanin, le sage. Il faut du temps a une personne pour progresser a travers
ces stades.

Considérons les changements selon les étapes de la vie. Tout de suite apres
la naissance, le nouveau-né est appelé ‘bébé’. Aprés quelques années on le
dit ‘enfant’. Vingt ans plus tard, il est considéré comme ‘adulte’. A
septante ans, il est devenu ‘grand-parent’. Il ne s’agit pas de quatre
personnes différentes, mais bien d’une seule, car compte-tenu du temps qui
passe, on lui donne différents noms en fonction des étapes qu’elle traverse
dans la vie.

La vie comme étre humain, si difficile & obtenir, subit de nombreux
changements au fil du temps. Et si cela est vrai pour les étres humains, cela
ne I’est-il pas autant, sinon plus, pour les autres étres et objets du monde. Si
vous cherchez le plus grand défaut chez un étre humain, vous découvrirez
que c’est le changement qui affecte sa personne physique; bons ou
mauvais, ces changements sont inéluctables. Dans le monde phénoménal,
les changements sont inhérents a tout, vous ne devriez donc pas développer
d’attachements, de sentiment de possessivité, de sentiment du ‘mien’, pour
rien ni personne.

Qui est le pere? Qui est la mére? Qui sont les enfants ? Qui sont les
membres de la famille ? Qui sont les amis? Ils sont tous des formes
changeantes. VVous ne pouvez répondre a ces questions de fagon définitive.
Quand vous devenez conscients de tous les changements qui affectent

105



constamment ces relations, comment pouvez-vous développer un
attachement pour elles ? La Gita a enseigné qu’il faut considérer toutes les
mutations qui se produisent au cours du temps comme des imperfections et
des défauts fondamentaux. Développez donc un détachement complet
vis-a-vis de ces formes défectueuses qui subissent ces changements, elles
n’ont aucune permanence.

Vairagya est la premiere discipline importante qui devrait étre mise en
application. La deuxiéme est abhyasa, la pratique constante. Quel genre de
pratique peut-on qualifier abhyasa? L’une d’elles est tapas, la pratique des
austérités, ou la pénitence. Des que les gens entendent le mot tapas, ils
s’effrayent. Ils associent tapas a la retraite en forét, n’ayant pour toute
nourriture que des fruits et des racines, sans parler des risques et des
souffrances auxquels ils seraient exposés. En vérité, cela n’est pas tapas.

C’est juste soumettre le corps a certains chatiments et souffrances
extérieures.

Ce n’est pas le corps qui doit endurer la souffrance, mais le mental. Tapas
signifie mettre a la torture rajoguna et tamoguna qui S’accrochent au
mental - le sentiment d’étre I’auteur et d’étre celui qui possede - et cela
jusqu’a ce qu’ils lachent prise. Tapas signifie aussi supprimer les défauts
inhérents aux organes sensoriels. C’est cela le vrai tapas. Il existe trois
types de tapas : le tapas physique, celui du corps, le tapas vocal, celui de la
langue et le tapas mental.

Le tapas physique concerne I’utilisation du corps pour accomplir de
bonnes actions, y compris rendre un culte au Seigneur et exprimer votre
gratitude en servant de grandes ames. Si vous gagnez leur grace, les
aspects égoistes du ‘je’ et du ‘mien’ diminueront progressivement. Et
quand ces qualités négatives déclineront, des qualités positives se
développeront automatiquement. Vous serez attirés par la bonne
compagnie, le satsanga. Dans ce processus, Vous vous mettrez a lire et a
étudier la, Gita, le Ramayana, les Upanishads et autres grands textes
sacrés.

En plus de cela, votre charité s’exprimera vis-a-vis de 1’éducation, de la
médecine, des hopitaux, des nécessiteux et autres nobles causes. Ainsi,
vous emploierez votre corps de fagon sacrée, tout comme c’était le cas
dans le passé quand donner de ’or, des vaches ou des terres, €taient le
moyen de se servir du corps a des fins sacrées. Puisque vous n’exercerez

106



plus d’activités néfastes ou prohibées, vous échapperez a I’emprise de
rajoguna et tamoguna. VVous vous libérerez de leur asservissement. Tout
ceci peut étre décrit comme la pénitence corporelle ou tapas physique.

Le tapas vocal consiste a exprimer de bonnes et nobles paroles. Méme
lorsque vous dites la vérité, ne le faites pas de fagon sévere ou tranchante,
soyez attentifs a ne pas blesser les autres. Méme si ce que vous dites est
vrai vous ne devriez pas étre violents ni malfaisants envers les autres. Dans
ce contexte, la Gita dit que la vérité doit étre douce et non-violente.
Utilisez ce don de Dieu, la langue sacrée, pour donner de la joie et du
plaisir aux autres et pour les aider. N’occasionnez pas de souffrance
mentale & votre prochain. Faites en sorte que vos pensées vous aident a
vous concentrer sur le Seigneur. Que votre langue serve a décrire les
glorieux attributs du Seigneur. Employez des mots qui puissent étre d’un
grand secours pour les autres. Que vos paroles indiquent la voie juste.
Vous devriez étre capables d’exprimer les bonnes et grandes expériences
que vous avez Vvécues a ceux qui vous entourent, Si votre prochain est
engagé sur le mauvais chemin, corrigez-le au moyen de bonnes paroles,
exprimées avec douceur. Vous devez vous assurer que le mensonge
n’entre ni dans votre cceur ni dans vos paroles. Vous devez devenir un
adepte de la Vérité et de la Non-violence.

Sivous suivez la voie de la Vérité, il se peut que vous rencontriez quelques
problemes. Un sage faisant pénitence avait fait le veeu de suivre la voie de
la Vérité et de la Non-violence, quoi qu’il arrive. Entendant cela, un
chasseur cruel tenta d’amener le sage a enfreindre son veeu. Le chasseur
poursuivit un daim qu’il traqua de fagon a ce qu’il passe devant le rishi,
plongé dans ses tapas. Le sage vit le daim se cacher derriére un taillis. Le
chasseur vint en courant et demanda au sage « As-tu vu un daim passer par
ici ? » Le rishi fut ainsi confronté a un grand conflit intérieur : en disant la
vérité il faisait tort au daim mais en ne disant pas la vérité, il brisait son
veeu. D’une part il pecherait en faisant du mal a un étre vivant et d’autre
part il mentirait, ce qui serait aussi commettre le péché.

Le sage trouva un moyen astucieux de résoudre le dilemme. Il répondit de
fagon énigmatique a la question du chasseur: « Les yeux qui voient ne
peuvent parler et la bouche qui parle ne peut voir. Je ne peux faire parler ce
qui a vu et voir ce qui parle. Telle est la vérité. » Méme dans des situations
aussi difficiles, on ne devrait pas mentir. Il se peut toutefois qu’on ne soit
pas en mesure de dire la vérité. Quand on pratique le tapas vocal, ce genre

107



de situation difficile peut survenir. VVous devez essayer de vous en sortir
sans tomber dans le mensonge. Quelles que soient les circonstances, ne
mentez pas. Si vous ne pouvez dire la vérité, restez tranquilles, il vaut
mieux garder le silence plutdt que proférer un mensonge.

Le troisiéme est le tapas mental. Dans celui-ci vous devez développer les
vertus et les bonnes qualités. Quelles que soient les pensées qui traversent
votre mental, votre visage en montre le reflet C’est pourquoi on dit que le
visage est le révélateur du mental. Toutes vos pensées se reflétent sur votre
visage. Si, mentalement, vous étes affligés de douleur, votre visage
refletera cet état. Si des pensées sacrées peuplent votre mental, votre
visage reflétera votre joie. Il est donc aisé de voir I’effet du mental et de ses
pensées.

Si votre mental est occupé par des pensées sacrées, des sentiments sacrés et
des idées sacréees, vous pourrez alors vivre heureux et dans la joie. Si
quelqu’un vous parle, et que des mauvaises pensées vous torturent, méme
si vous vous efforcez de sourire, ce sourire sera artificiel et trahira 1’état
perturbé de votre cour. Vous ne devriez pas en arriver a de telles
extrémités, mais étre toujours heureux dans votre esprit. Quand serez-vous
heureux et joyeux? Vous le serez quand vos pensées seront bonnes et
sacrees. Pour développer ces pensées, bonnes et sacrées, vous devez
contrdler les pensées qui surgissent dans votre mental.

Vous devriez observer le silence au moins quelques heures par jour. Le
mental pourrait ainsi se reposer des vagues de mots et de pensées qui le
submergent. Pratiquer la répétition du saint Nom et la concentration sur le
Seigneur peut également assurer le repos du mental. Penser au Seigneur et
répéter Son nom procurent la pureté intérieure et extérieure. Tout comme
vous lavez votre corps chaque jour et le transformez en un véhicule propre
a ’extérieur, le mental a lui aussi besoin d’un bain purificateur régulier
pour renouveler sa fraicheur et sa sacralité. VVous étes davantage concernés
par la propreté physique, mais vous devez aussi pratiquer la propreté
mentale, également essentielle pour vivre. De bonnes pensees, de bons
sentiments et de bonnes actions jouent un trés grand rdle pour ce qui
concerne la propreté intérieure.

En vérité, tapas signifie élaborer une unité physique, vocale et mentale en
réalisant I’unité de vos actions, de vos paroles et de vos pensées. C’est cela
le vrai tapas. Un mahatma, une grande ame, est quelqu’un qui est parvenu a

108



bénéficier de ’unité de ces trois attributs. Si les pensées, les paroles et les
actions divergent, une personne ne peut étre considérée comme noble.
Tapas signifie détruire rajoguna et tamoguna, les natures passionnées et
indolentes, en les immergeant dans I’harmonieux sattvaguna. Vous pouvez
y arriver en controlant le thamoguna a I’aide du rajoguna et le rajoguna a
I’aide du sattvaguna. Ainsi, vous bénéficierez de I’harmonie de ces trois
gunas réunis. Mais par la suite, vous devrez aussi surmonter I’influence du
sattvaguna.

Supposons que vous ayez marché sur une épine. Si vous voulez I’enlever,
vous n’avez pas besoin d’instrument spécial. Il suffit de vous servir d’une
autre épine pour enlever la premiéere. Ensuite, vous pouvez les jeter toutes
deux. De méme, les deux gunas inférieurs qui vous ont donné tant de fil a
retordre peuvent étre éliminés a 1’aide du sattvaguna. Jusqu’a ce que vous
ayez extirpé ces deux gunas, vous avez besoin du sattvaguna. Sattvaguna
peut étre décrit comme une chaine en or, rajoguna comme une chaine en
cuivre et tamoguna comme une chaine en fer. Les trois chaines vous lient
de la méme facon. La valeur du métal differe pour chaque chaine, mais
elles vous lient toutes.

Si quelqu’un est li¢ avec une chaine en or, sera-t-il heureux de sa situation?
Non ! La servitude reste la servitude, qu’elle soit due a une chaine en or, en
cuivre ou en fer. Ainsi, méme sattvaguna provoque une servitude. VVous
devez donc finalement vous en débarrasser. Vous devez donc vous libérer
de toute servitude, mais jusqu’a ce que vous ayez atteint la Divinité, vous
avez besoin de sattvaguna. Quand vous vous serez immergés en Dieu, il
n’y aura plus de sattvaguna. Dans cet état, la question des trois gunas ne se
pose absolument plus. Lorsque vous aurez offert tous ces attributs au
Seigneur et les aurez dépassés, alors seulement vous serez libérés des
chaines de I’asservissement.

La Gita a enseigné que pour contréler le mental, abhyasa et vairagya, la
pratique constante et le renoncement, sont essentiels. Cette pratique ne se
limite pas a la simple observance de rituels religieux quotidiens.
Servez-vous de votre corps, de votre mental et de votre langue de facon a
ne pas développer d’attachement Cette pratique signifie que vous devez
orienter toute votre vie vers 1’unique but qui est d’atteindre la Divinité.
Chaque mot que vous prononcez, chaque pensée que vous pensez et
chaque acte que vous accomplissez devraient étre purs et associés a la
Vérité. La Veérité et la Pureté sont les instruments nécessaires pour

109



accomplir vos tapas. Mon souhait est que vous développiez ces nobles
qualités et que vous sanctifiiez votre vie par ce moyen.

110



Treizieme Discours

TEMPS GASPILLE est VIE GASPILLEE

Dans la Gita, le Seigneur dit:

« Celui qui se souvient de Moi en permanence M’est trés cher.
Souvenez-vous donc toujours de Moi.

Abandonnez-Moi votre mental et votre intelligence,
Abandonnez-Moi tout et vous M’atteindrez sirement. »

Il est dit dans la Gita qu’il faut faire face a la joie et a la tristesse, au froid et
au chaud, au profit et a la perte, a la critique et aux louanges, avec un
mental équanime. Cette équanimité mentale est 1’un des soixante-quatre
attributs du fidele authentique. Il est treés difficile de savoir si un fidéle
posséde ces soixante-quatre attributs, car ceux-ci se fondent et sont
entierement contenus dans deux qualités principales abhyésa, la pratique
constante et vairagya, le renoncement ou détachement. La pratique fait
référence a la combinaison des trois types de tapas ou pénitence : le tapas
physique, le tapas mental et le tapas de la parole. Le renoncement signifie
reconnaitre les imperfections inhérentes aux objets et vivre sans s’y
attacher, en d’autres termes : vivre comme un témoin. Si vous parvenez a
intégrer dans votre vie quotidienne ces deux qualités importantes que sont
abhyasa et vairagya, aucune autre pratique ne vous sera plus nécessaire.

Si vous voulez développer ces deux qualités, vous devez vous y mettre dés
I’enfance et vivre cette premiere période de votre vie de fagon noble et
sacrée. Dans le monde actuel, les gens ne s’engagent dans la pratique
spirituelle que lorsqu’ils atteignent le grand age. Ils n’envisagent
d’emprunter le chemin spirituel qu’apres avoir profité pleinement des
objets de luxe, apres que les plaisirs du monde les aient fatigués et
dégoltés. Ils passent leur vie en pensant qu’ils peuvent trouver la joie
réelle dans les objets des sens, la vie de famille, les enfants, la richesse, les
propriétés, le nom et la renommée. Mais dans la vieillesse, la désillusion
les gagne. Ils réalisent qu’il n’y a rien de vrai dans ces choses et que la paix
de I’esprit et la joie durable ne peuvent provenir du monde phénoménal ni
des activités terrestres. Le vide de leurs expériences les hante et, au soir de
leur vie, ils se tournent vers les exercices spirituels.

111



Mais dans la vieillesse vous souffrez de limitations et de toutes sortes de
faiblesses physiques et mentales, il vous sera alors trés difficile de
pratiquer et de vivre une vie spirituelle rigoureuse. Si c’est le cas, ne vous
découragez pas pour autant et ne pensez pas que le progres spirituel n’est
plus possible pour les personnes agées. Certaines occasions et certaines
possibilités se présenteront sur leur route. Plutdt que de ne pas penser du
tout au Seigneur, il vaut mieux penser a Lui au moins dans la vieillesse, car
pour penser au Seigneur, il n’existe aucune restriction ni de temps ni de
lieu ni d’age. C’est pourquoi le Maitre divin dit dans la Gita : « En tous
temps, en tous lieux, pense a Moi. » Mais Il déclare aussi que la jeunesse
offre la meilleure opportunité pour pratiquer les exercices spirituels de
maniére déterminée. Pour entreprendre des exercices spirituels, la période
idéale est celle ou la force physique, la force des organes des sens et la
force mentale sont disponibles en abondance.

Le processus ressemble a celui qui consiste a réserver votre repas dans un
hotel en achetant un ticket-repas a 1’avance. Votre place étant réservée,
lorsque vous vous présentez vous étes assurés de pouvoir manger. Par
contre, si vous vous rendez a 1’hdtel quand vous avez faim, en dehors des
heures normales et sans avoir réservé, vous courez le risque de ne pas étre
servis. Le repas ne vous est pas garanti, il est possible qu’on vous serve
mais ce n’est pas sir, ¢’est une question de chance. Il en va de méme pour
les personnes qui commencent seulement a envisager une vie spirituelle
dans leur vieillesse, elles peuvent progresser sur le chemin spirituel
comme elles peuvent ne pas y arriver. Mais si, dés leur jeunesse, ces
mémes personnes avaient pratiqué des exercices spirituels de fagon
efficace, la réussite spirituelle leur serait assurée, méme dans leur
vieillesse.

Si vous gaspillez le temps de vos jeunes années a profiter des plaisirs de la
vie, gaspillant ainsi la puissance de vos organes sensoriels et la force de
votre corps, dans vos vieux jours, méme si vous le souhaitez-vous n’aurez
peut-étre plus la chance d’atteindre le but ultime, celui de vous immerger
dans le Seigneur. Cela n’a pas de sens d’offrir aux démons des mets
délicieux sur une feuille de bananier et offrir les restes a Dieu, alors que les
meilleures parts ont été mangées par les forces démoniaques. Pouvez-vous
plaire & Dieu en lui offrant les restes ? Non! C’est impossible. Le corps
d’une jeune personne peut étre comparé a une tendre feuille de bananier.
Les mets délicieux peuvent étre comparés aux objets que les organes

112



sensoriels apprécient. Aprés avoir offert ces choses délicieuses aux
démons, vous essayez ensuite d’offrir ces mémes choses au Seigneur.
Mors que vos pouvoirs, votre force et vos capacités ont été consumés par
les démons de la colere, de ’avidité, de la luxure et de 1’orgueil, vous
essayez d’en offrir les restes a Dieu. Ce n’est pas correct et Il n’acceptera
pas une telle offrande. Dans ce contexte, le Maitre de la Gita souligne que
la jeunesse est une période trés precieuse a laquelle nous devons accorder
le plus grand soin pour progresser sur le chemin spirituel.

Quand vous possédez un objet, aprés quelque temps vous le considérez
comme faisant partie du décor et vous n’étes peut-étre plus capables d’en
comprendre la valeur réelle. Ce n’est qu’aprés 1’avoir perdu et avoir
ressenti sa perte que vous 1’appréciez a sa juste valeur. Tant que vous avez
VOS Yeux, vous ne savez pas combien ils sont préciecux, vous n’en
connaissez pas la vraie valeur. Vous ne réalisez 1I’importance de la vue que
lorsque vous perdez 1’usage de vos yeux. De méme, quand vous étes en
bonne santé et quand vos facultés sont a leur apogée, vous n’en saisissez
pas la valeur réelle. Aprés avoir perdu la santé, lorsque vos facultés se sont
amoindries, vous vous repentez et vous vous lamentez de la perte de vos
pouvoirs et de vos capacités. Mais il est vain de se lamenter a ce
moment-la. Pendant votre jeunesse vous avez autorisé les mauvaises
habitudes, les mauvais traits de caractére a devenir vos grands amis et ils se
sont enracinés en vous. Ce sont ces capacités mémes, utilisées sans
discernement durant votre jeunesse, qui deviennent vos ennemis dans la
vieillesse.

La plupart des jeunes n’essayent pas d’utiliser convenablement leur
pouvoir de discernement. Les jeunes ne recourent pas a leurs capacités
intellectuelles pour identifier qui est leur ami et qui est leur ennemi, pour
reconnaitre qui est leur guru et qui est le disciple, qui est le metteur en
scéne et qui est I’acteur. Si vous n’avez pas développé votre intelligence
pour comprendre le sens de la vie, est-il vraiment erroné de vous qualifier
de singe ? Mais si vous expérimentez les qualités humaines de facon
correcte et comprenez la signification de la vie humaine, vos sens ne
peuvent plus vous perturber.

De nos jours, vous faites appel a Dieu pour prendre soin de votre corps,
mais vous ne faites pas appel a votre corps pour rendre le culte au
Seigneur. Si vous étes malades, vous utilisez Dieu, Le priant de restaurer
votre santé et de renforcer vos capacités physiques. Par contre, lorsque

113



vous bénéficiez de toutes vos facultés et de tout votre potentiel physique,
vous ne les utilisez pas pour rendre le culte au Seigneur. VVous vous
imaginez que vous aurez tout Je temps plus tard de pratiquer le culte, et
VOous continuez a perdre votre temps. Vous pensez qu’a la retraite vous
pourrez vous mettre a contempler Dieu et a pratiquer les exercices
spirituels. Et vous pensez peut-étre qu’il vaut mieux, entre-temps, profiter
de la vie et des choses du monde pendant que vous étes encore jeunes.
Mais comment pourrez-vous penser a Dieu quand vous serez vieux, apres
avoir perdu toutes vos capacités?

Si dés maintenant vous n’utilisez pas votre potentiel physique et toutes vos
facultés pour rendre le culte au Seigneur, plus tard il sera trop tard. Si les
enfants rient de vous et vous appellent ‘vieux singe;’, aurez-vous encore la
force d’entamer une sadhana intensive? Quand vos cheveux seront
devenus gris, quand vous serez a peine capables de vous déplacer, a peine
capables de voir, lorsque la faiblesse aura envahi vos organes sensoriels,
serez-vous encore capables de les utiliser pour le culte du Seigneur? Non,
ce ne sera pas possible. En outre, les Ecritures sacrées de ’Inde ont
exprimé certaines vérités avec force et de fagon trés claire, pour le bien des
personnes agées. Il 'y est déclaré que lorsque le serviteur du dieu de la mort
vous trouvera et criera: « Viens! Viens! » Quand vos propres parents
diront qu’il ne sert plus a rien de garder votre corps plus longtemps et
crieront: « Emportez-le! Emportez-le! », et que votre femme et vos
enfants sangloteront, pourrez-vous penser au Seigneur a ce moment-la?
Pourrez-vous demander a vos parents d’arréter de crier, d’attendre un peu
parce que vous voulez penser quelques instants au Seigneur?

C’est quand vous étes jeunes que vous devez accumuler toutes les choses
nécessaires a la pose d’une tres solide fondation, et bénéficier par 1a d’un
futur heureux. Pensez-vous vraiment qu’il vous soit possible de penser au
Seigneur seulement apreés votre retraite ? Non, ce n’est pas possible. Vous
devez étre pleinement engagés dans la sddhana avant votre retraite. Au lieu
de cela, méme aprés la retraite vous restez plongés dans le bain des
affaires, perdant votre temps dans les clubs et dissipant votre vie précieuse
de multiples fagons. Une épouse dit un jour a son mari: « Maintenant que
tu es &gé, ne devrais-tu pas penser a Dieu ? Tu n’en as jamais pris le temps
quand tu travaillais; s’il te plait, fais-le a présent. » L’homme d’affaires
répondit: « Je n’ai méme pas le temps de mourir, encore moins de penser a
Dieu. » Pensez-vous que la mort ne viendra pas vers quelqu’un qui dit ne
pas avoir le temps de mourir? Pensez-vous que la mort tiendra compte de

114



ses souhaits? Non, le temps n’attend personne. Par conséquent, tant qu’il
vous reste encore du temps, vous devriez en faire bon usage et 1’utiliser de
maniere correcte.

L’ennemi appelé ‘mort’ et les soldats appelés ‘maladies’ attendent de
mener la guerre contre votre corps. Les hommes meurent trés
pitoyablement et trés désespérés lorsqu’ils sont attaqués par la maladie et
la mort. Mais aucune armée ne peut attaquer ceux qui ont gagne la grace du
Seigneur. C’est donc pendant la jeunesse que vous devez gagner la grace
de Dieu et vous armer pour faire face aux défis des ennemis qui se
présenteront pour vous assiéger. Mais par-dessus tout, vous devez étre
fermement convaincus dans votre cceur que ce voyage de la vie sera long.
Les autres voyages, en bus, en train ou en avion ne durent que peu de
temps. Mais ce voyage de la vie sera long. Celui qui ne s’est pas équipé
pour faire face aux contingences de ce long voyage souffrira beaucoup
lorsqu’il sera confronté aux vrais probléemes et aux vrais ennuis. Vous
savez qu’une date est inscrite sur chaque compartiment des trains de
marchandises. Cette date indique quand ce conteneur particulier doit étre
reconduit au dépat. Il en va de méme pour ce conteneur qu’est votre corps.
Dieu Lui-méme y a inscrit une date de retour, mais vous 1’ignore; tout
simplement.

\ous ne savez pas que vous devez retourner. Les gens oublient totalement
cette vérité fondamentale. Si vous voulez réellement bénéficier de tous les
plaisirs de la vie lors de la derniere étape de ce voyage, vous devez gagner
la grace de Dieu pendant que vous étes encore jeunes. Au cours de la vie
humaine, les périodes de I’enfance et de la jeunesse sont trés importantes.
N’en réalisant pas la grande valeur, vous perdez votre temps durant ces
périodes de votre vie. Vous vous servez d’une coupe en or ornée de joyaux
et de pierres précieuses pour des choses dérisoires. Pour alimenter le feu de
vos sens, vous utilisez le colteux bois de santal comme combustible. Le
récipient et le combustible sont tous deux tres précieux, mais la nourriture
que vous choisissez a I’aide de vos sens est insipide et sans valeur. Un
corps si précieux et une énergie aussi sacrée sont gaspillés pour le simple
plaisir que peuvent procurer les choses dérisoires et inutiles de la vie. Vous
introduisez des choses sans valeur dans ce précieux récipient et vous les
utilisez pour votre plaisir. Vous employez la charrue en or pour labourer le
champ de votre cceur et vous ne produisez que d’inutiles mauvaises herbes.

Le champ de votre cceur est tres sacré et trés précieux. Le Maitre divin a

115



déclaré que méme ce champ Lui appartient. Le Seigneur a déclaré qu’Il est
a la fois le champ et Celui qui connait le champ. 1l est le réel propriétaire de
votre ceeur et de votre corps. Il s’est identifié a eux. Que faites-vous de ce
cceur et de ce corps sacres ? Vous utilisez une charrue en or pour produire
d’inutiles récoltes de plaisirs sensuels. Celui qui sait a quel point le cceur et
les sentiments qu’il renferme sont précieux, n’en abusera pas. La vie doit
servir au bien, au bien-étre des autres, a atteindre le but sacré et a cheminer
sur la voie sacrée, a diffuser une lumiere resplendissante dans le cceur et
dans I’esprit Vous devez employer cette vie de fagon a vous immerger dans
la Divinité. Alors seulement vous serez autorises a dire que votre vie s’est
sanctifiée et devenue authentique.

11 est tres difficile, sinon impossible d’obtenir une vie humaine. Quelle est
la qualité spéciale de la vie humaine? Pourquoi est-elle si difficile a
obtenir? Tous les plaisirs dont jouissent les animaux et les oiseaux, vous
aussi pouvez en profiter! Dans ce cas que veut-on signifier en disant que la
vie humaine est si précieuse et si spéciale? Cela signifie que vous avez la
capacité de discerner entre le bien et le mal, que vous avez la capacité
d’abandonner les attachements et la haine. VVous devez donc vous servir de
I’intelligence qui vous est donnée pour établir la distinction entre Atman et
anatman, entre le Soi et le non-soi. Si vous ne développez pas le yoga de
I’intelligence, vous devenez la victime de I’agitation. Vous ne pouvez
trouver la paix intérieure parce que vous ne suivez pas la voie juste.

La jeunesse doit se résoudre fermement a pratiquer les trois types de tapas,
physique, mental et vocal, et montrer ainsi I’exemple au monde. Vous
devez faire appel au rajoguna pour assujettir le tamoguna et vous devez
faire appel au sattvaguna pour maitriser le rajoguna. Il est impossible de
vous installer dans le sattvaguna tant que votre cceur est rempli de rajoguna
et tamoguna. Quand la téte est vide, on peut espérer la remplir de bonnes
idées, mais si la téte est déja pleine de pensées inutiles, comment vous
serait-il possible de la remplir de pensées nobles et sacrées. Vous avez
empli votre téte de toutes sortes de choses inutiles qui proviennent de ce
monde. Commencez par la vider de tout cela, alors seulement vous pourrez
remplir votre téte de pensées sacrées et votre ceeur de sentiments sacres.

Nombreux sont ceux d’entre vous qui suivent un chemin dépourvu de sens
et meénent une vie sans signification. Vous pleurez quand vous venez au
monde et vous pleurez quand vous mourez. Entre-temps, vous pleurez
pour des choses inutiles. Pleurez-vous quand vous voyez le déclin du

116



Dharma? Voila sur quoi vous devriez pleurer. Enrayer le déclin du
Dharma, aider a soigner les blessures causees par son declin, voila ce a
quoi vous devriez consacrer votre force et vos capacités. Qu’est-ce que le
Dharma? Dharma, c’est le souvenir constant et la contemplation
ininterrompue du Seigneur. C’est accomplir vos devoirs quotidiens en
pensant au Seigneur. La Gita n’a pas enseigné que vous devez abandonner
votre famille, votre richesse et vos propriétés et vous retirer dans la forét.
Non! Prenez soin de votre famille, faites votre devoir, mais restez centres
sur la Divinité en permanence. Quoi que vous fassiez, n’oubliez pas votre
but. Si vous I’abandonnez, vous vous perdrez et emprunterez la mauvaise
voie. Votre but, le Divin, doit étre solidement établi dans votre mental.
Accomplissez vos devoirs quotidiens, tout en gardant ce but en vue.

Il ne devrait y avoir ni défaut ni imperfection dans vos paroles.
Assurez-vous de toujours dire la vérité. Certains pensent qu’au moment ou
ils traversent des difficultés, ils peuvent modifier la vérité. lls pensent
méme qu’il est parfois nécessaire de mentir. Mais dans les situations
difficiles, vous devez faire preuve de suffisamment d’intelligence pour
garder le silence plutdt que mentir ou dire la verité de fagon blessante. Si
vous dites la veérité, dites-la avec bonté et douceur. N’énoncez pas une
vérité méchamment ni un mensonge avec amabilité. Lorsque survient une
difficulté, une mise a 1’épreuve, vous devez apprendre la manicre d’éviter
les situations compromettantes sans jamais mentir. En certaines
circonstances, vous devez vous conduire de fagon extrémement prudente.
Vous devriez savoir comment vous servir des mots pour ne blesser
personne. Il est dit en effet: « Heureux celui qui sait comment parler sans
jamais blesser personne. » VVous ne devriez ni causer du tort aux autres ni
étre blessés par les autres. Voici une histoire a ce sujet.

Une maitresse de maison participa un jour a une assemblée semblable a
celle que nous tenons aujourd’hui. Elle se concentrait et écoutait tres
attentivement I’exposé. En expliquant le Radmayana, le pandit en vint a
déclarer que, pour une épouse, le mari est le seul but de la vie et dit: « C’est
la responsabilité de I’épouse de satisfaire son mari et de le rendre heureux.
Traitez toujours votre mari comme Dieu. » La maitresse de maison rentra
chez elle, tellement impressionnée par ce discours qu’elle résolut de mettre
en pratique ce qu’elle venait d’apprendre. Dés que son mari rentra & la
maison, elle prit un pot d’eau et le lui versa sur les pieds avant méme qu’il
enleve ses chaussures, pensant ainsi lui rendre service et hommage. Le
mari en fut sidéré et troublé. 1l entra dans la maison et s’assit, prét a enlever

117



ses chaussures et a sécher ses pieds. Mais avant qu’il put faire quoi que ce
soit, elle se précipita et le fit pour lui.

Voyant cela, le mari repartit au bureau et téléphona au médecin. 1l ne savait
pas que son epouse avait assisté au discours du pandit. Le médecin vint et
décida de lui administrer certains calmants. Il dit que cela ressemblait a
une crise d’hystérie, mais qu’aprés un ou deux jours de repos elle irait
mieux. Le mari prit son repas et dit a son épouse de se reposer et s’en
retourna au bureau. L’épouse se rendit immédiatement a 1’assemblée pour
entendre le discours suivant. A ce moment, le pandit expliquait la relation
existant entre le mari et la femme et disait: « Qui est le mari ? Qui est
I’épouse ? Rien n’est permanent Toutes ces choses ne sont que temporaires
et éphémeres. En vérité, rien n ‘existe, seul Dieu est vrai. Il est la seule
Vérité réelle. » La femme rentra chez elle et s’assit devant 1’autel dans la
chambre destinée au culte.

Ce jour-la, le mari rentra du bureau une demi-heure plus tét que de
coutume. Vu I’état de santé de son épouse, il pensait qu’elle pourrait avoir
besoin d’aide. Il frappa a la porte lui demandant gentiment de I’ouvrir. De
la chambre destinée au culte, elle répondit: « Il n’a pas de mere, pas de
pére, pas de maison, il n’y a rien, pas méme de mari. » Ce comportement
alarma le mari qui parvint toutefois a lui faire ouvrir la porte. Une fois
entré, il téléphona directement au psychiatre. Ce dernier vint, examina
attentivement 1’épouse et formula son diagnostic en disant que tous les
discours relatifs aux Ecritures qu’elle avait écoutés I’avaient vivement
impressionnée et qu’il ne fallait pas chercher plus loin la cause de son
étrange attitude. En restant quelques jours a la maison, elle aurait vite fait
d’oublier tout cela. On s’arrangea pour la tenir a 1’écart des discours. Le
chauffeur et chaque serviteur de la maison regurent 1’ordre de ne plus la
laisser se rendre & I’assemblée.

Suite aux instructions qui émanaient du corps médical, elle s’en abstint et
au bout de deux jours elle se comporta normalement. Le détachement dont
elle avait fait preuve n’était donc que temporaire et superficiel, il ne dura
pas. Le mari en était heureux et la vie reprit son cours normal. Mais au bout
d’un mois, elle retourna 1a ou se tenaient les discours. Ce jour-I3, le pandit
expliquait les enseignements de la Gita, disant que lorsqu’on fait usage de
la parole, il convient de toujours dire la vérité, mais pas de facon
compromettante. La maitresse de maison 1’entendit et rentra chez elle. Son
mari lui annonga qu’ils devaient tous deux se rendre a une réception de

118



mariage et I’invita a se préparer, ce qu’elle fit rapidement.

Selon une tradition, lors de la cérémonie de mariage, un collier
porte-bonheur destiné a I’épouse devait étre présenté a chacun des ainés
pour qu’il le touche et le bénisse. Le pére de la mariée vint vers la femme,
la reconnut et dit: « Comment va votre mere ? Est-ce que tout va bien ? »
Ces questions étaient de pure courtoisie, un échange de quelques mots
tandis qu’il lui présentait le collier sacré pour qu’elle le touche et le
bénisse. Elle lui répondit: « Ma mére va trés bien, mais la semaine derniére
ma belle-mere est décédée soudainement et nous avons accompagné son
corps au champ de crémation. » Un voisin assis a coté d’elle lui dit:

« Pourquoi dites-vous des choses si peu auspicieuses tandis que vous
touchez et bénissez ce collier destiné & assurer une vie longue et heureuse a
la mariée et a sa future famille? » Elle répondit: « Devrais-je mentir juste &
cause de ce collier? Non, jamais je ne mentirai. C’est un fait, ma
belle-mére est morte la semaine derniére. » Une jeune dame intelligente,
assise a proximité lui dit: « Mére, avant de dire quelque chose, vous
devriez tenir compte du contexte et des circonstances et garder un sens des
proportions. »

Lorsqu’un jour vous écoutez un enseignement spirituel, vous le mettez en
pratique avec une grande conviction et une grande détermination, mais
seulement ce jour-la. Ce n’est pas la bonne maniére de poursuivre vos
études spirituelles. Dans une situation donnée, avant de vous exprimer,
vous devez faire appel a votre intellect pour bien saisir le contexte dans
lequel vous vous trouvez. Quand vous faites une chose ou dites quelque
chose, vous devriez savoir que la Vérité est la voie royale pour atteindre
votre but ultime. La langue ne devrait pas étre entachée de mensonges, le
corps ne devrait pas étre sali par la violence et le mental ne devrait pas étre
souillé par les mauvais sentiments. C’est seulement en sanctifiant la
langue, le corps et le mental que vous pourrez obtenir la vision sacrée du
Seigneur.

Les étudiants devraient étre trés prudents en disant la vérité. lls doivent
certainement la dire mais faire attention de ne pas blesser les autres pour
autant. Contrélez votre langue. Lorsque survient un malentendu avec
quelqu’un et que vous lui dites ses défauts sous prétexte que c’est la stricte
VEérité, vous vous exposez a d’inévitables complications. Vous ne devriez
jamais hair les autres. Quand vous développerez I’ Amour, la haine et la
jalousie ne se manifesteront plus. Avec I’ Amour dans le cceur, vos paroles

119



seront naturellement trés douces. Méme si la colére monte, sa nature sera
passagere. Il y a quatre catégories de personnes : la premiere est celle dont
la nature est sattvique ; en elle la colére ne fait pas long feu, elle s’éteint
immeédiatement. La Gita déclare qu’une telle personne est une grande ame.
La personne du second type sera en colére quelques minutes, mais elle se
calmera vite. La personne de la troisieme catégorie sera en coléere toute la
journée. Celle de la catégorie la plus basse sera en colére toute sa vie.

Le Maitre de la Gita explique cela en d’autres mots: « La colére d’une
bonne personne revient a écrire sur 1’eau, cela n’a aucune permanence. La
colére de la deuxiéme catégorie revient a écrire sur le sable, tout sera bien
vite balayé. La colere de la troisiéme catégorie correspond a écrire sur la
pierre, il faudra longtemps avant que celle-ci ne soit érodée. Mais la colere
de la quatrieme catégorie équivaut a écrire sur une plaque d’acier, elle ne
s’effacera jamais sauf si ’acier est fondu et coulé a nouveau. Seul le feu
pourra détruire I’acier, seul un processus de transformation intense
permettra de changer la coleére. »

Dans la Gita, vous trouvez des commentaires extrémement pertinents
concernant la vie de tous les jours. Il vous est impossible d’assimiler tous
les enseignements de la Gita et de les mettre en pratique. Mais vous devriez
sélectionner les enseignements qui s’appliquent directement a votre vie et
vous efforcer de les mettre en pratique de maniere a en retirer un bénéfice
immeédiat et ainsi, progresser vers votre but spirituel.

120



Quatorzieme Discours

SOUVENEZ-VOUS DU SEIGNEUR - OUBLIEZ LE MONDE.

« Dans le monde, le temps est la chose la plus précieuse de toutes.
Reéfléchissez a la maniére dont vous dépensez votre précieux temps.

En tant qu’étre humain, votre premier devoir est d’offrir votre corps, votre
travail et votre temps au Seigneur qui est I’Incarnation du temps. »

On peut parfois recouvrer une santé détériorée ou perdue a I’aide de soins
appropriés. Mais le temps qui s’écoule est perdu pour de bon, il n’y a
aucun moyen de le faire revenir. Vous devez donc vous efforcer
d’employer ce temps si précieux de fagon sacrée. Le temps est infini, il
s’écoule sans fin, mais le temps qui vous est imparti n’en représente
qu’une infime fraction microscopique. Nombreux sont ceux parmi vous
qui gaspillent leur vie en pensant que le monde phénoménal est réel. En
conséquence, vous dépensez le temps qui vous est compté a golter aux
plaisirs du monde. Si vous réfléchissez un instant sur ce que vous avez
réalisé, et sur la maniere dont vous avez employé votre temps si précieux,
vous vous désolerez en constatant le gaspillage dont vous étes
responsables.

En naissant, vous criez: « Ko ‘ham ? Ko ‘ham? », « Qui suis-je ? Qui
suis-je ? » Quand serez-vous capables de comprendre qui vous étes
réellement si vous passez toute votre vie a maintenir seulement votre
existence physique? Votre vie contient une profonde signification, tout
autre que celle de simplement soigner le corps. VVous devez commencer
votre vie par ‘Ko ‘ham ?¢, ‘Qui suis-je?’ et la terminer par ‘So ‘ham’, ‘Je
suis I1’, ‘Je suis Cela’. Vous devez reconnaitre que vous-mémes étes la
Divinité et finir votre vie en Prashanti, la Paix supréme, votre vraie Réalité.
Malheureusement, beaucoup d’entre vous ne concentrent leur attention
que sur les plaisirs du monde qu’ils peuvent obtenir, ils aspirent aux
résultats immédiats et ne pensent pas aux conséquences futures, aux fruits
qui résulteront de leurs actions.

Quand une grenouille apercoit des mouches ou des vers, elle est si
heureuse et si enthousiaste qu’elle n’a qu’une seule envie, sauter dessus
immédiatement, les avaler et en profiter. Mais derriére elle, un serpent

121



I’épie, prét a Iattraper et a la manger. Le serpent est trés heureux d’avoir
trouvé son repas sous la forme de cette grenouille occupée par son propre
plaisir. Le serpent ignore qu’un paon le surveille, prét a I’enserrer dans ses
griffes. Le paon est tout joyeux a I’idée d’attraper et de consommer le
serpent qui, ne se doutant de rien, ne remarque pas le chasseur a I’afft,
prét a le tuer. De méme, vous ne pensez qu’a satisfaire vos désirs,
savourant a I’avance les conforts qui s’offrent a vous, inconscients de ce
qui vous épie et est prét a s’abattre sur vous. Vous perdez votre temps sans
vous rendre compte du mal qui peut vous arriver dans le futur. Vous ne
pouvez savoir quand, ou et en quelles circonstances le danger se présentera
sur votre route. C’est pourquoi vous devez, dés maintenant, sanctifier le
temps dont vous disposez, vous devez en faire un usage correct et
reconnaitre sa dimension sacrée et précieuse.

Vous étes peut-étre préts a offrir des millions de dollars pour acheter ce qui
se présente a vous, mais rien ne pourra racheter le temps écoulé. La
jeunesse est la période la plus précieuse et la plus sacrée de la vie humaine.
Elle vous offre une opportunité en or d’utiliser correctement votre temps et
de sanctifier votre vie. Dans la vie humaine, le temps de la jeunesse
s’écoule comme 1’cau de la riviére, et son cours ne peut étre inversé. La
jeunesse d’aujourd’hui doit en étre consciente. Employez votre temps de
maniére correcte et gagnez-y 1’accomplissement de votre vie. Gardez
toujours présents a 1’esprit les multiples aspects de la roue du temps.
Comprenez ’extréme importance du temps. Réfléchissez a ce qui est
susceptible de se produire dans le futur et ayez toujours en vue le but de
votre vie.

Dans la Bhagavadgita, au chapitre concernant la dévotion, il est dit que le
temps est 1’élément le plus important de votre vie. Le Maitre divin
enseigne que méme si vous ne développez pas un sens élevé de
détachement vis-a-vis des objets du monde, mais que vous accomplissez
vos travaux et vos devoirs en les offrant au Seigneur dans un esprit
d’adoration, votre vie est bénie. Krishna dit & Arjuna: « Fais ton devoir
Arjuna. Si tu dois te battre, bats-toi. Mais pense a Moi en combattant.
Ainsi, tu ne succomberas pas au péché. Si tu M’as tout offert et si Tu me
gardes constamment en ton cceur, tu ne souffriras pas des conséquences de
tes actes. Il ne t’est pas demandé de te retirer dans la forét et de faire
pénitence ni d’abandonner tes parents et amis. Tu ne dois pas abandonner
ta famille, ta maison, tes propriétés. Quoi que tu voies, quoi que tu dises,
quoi que tu entendes, quoi que tu penses, quoi que tu fasses, fais-le comme

122



étant Mon travail et offre-Moi sans réserve ton mental et ton intelligence.
Voila comment tu dois sanctifier ton temps. Si tu conduis ta vie de cette
manicre, Je te I’assure, tu seras sauve! »

Malheureusement, aujourd’hui on ne trouve pas cette capacité de
renoncement, cette fermeté d’intention, ce degré élevé de foi et
d’engagement, cette volonté totale d’offrir son mental et son intellect a
Dieu. De nos jours, les gens instruits, les citoyens, n’ont pas une vision
profondément enracinée dans la foi. Mais vous devriez développer cette
foi inébranlable. Sur base de vos propres actions, de vos propres mérites et
démérites, vous ne pouvez savoir quel genre de vie vous aurez dans le
futur, quel en sera le lieu et quelles en seront les circonstances. Personne ne
sait ces choses, mis a part le Seigneur. Si vous Lui abandonnez tout, 1l vous
protégera dans toutes les situations. Un fidele doit développer la fermeté et
la force mentales. Quel que soit votre travail, vous devez étre fortement
déterminés et fermement résolus. Sans cela, vous ne pourrez accomplir la
moindre chose.

Un petit oiseau vint pondre ses ceufs au bord de I’océan et aspirait a une vie
confortable. Plusieurs fois les vagues s’avancérent sur le rivage et
emportérent les ceufs. L’oiseau finit par se décourager et se désespéra, car
chaque fois qu’il pondait ses ceufs, I’océan les emportait. Il se mit en colére
contre I’océan. VVous vous dites sans doute: « Que peut faire un petit oiseau
contre I’immense océan ? » Mais lui n’entretenait pas de telles idées, il ne
pensait pas €tre juste un petit oiseau incapable d’affronter le vaste océan.
Au contraire, il prit la ferme résolution d’en boire toute 1’eau. Tel fut son
veeu et il y adhéra avec une grande détermination. Nuit et jour, il restait au
bord de I’océan, y plongeait son bec, prenait un peu d’eau et la rejetait sur
la gréve. Becquée aprés becquee, il était résolu a vider toute I’ecau de
I’océan, persuadé qu’il finirait ainsi par conquérir 1’océan lui-méme.

Lorsqu’il réalisa que seul il n’arriverait pas a grand-chose, il demanda
I’aide de 1’aigle Garuda, le véhicule de Vishnu. Aidé par Garuda il parvint
a gagner la grace de Vishnu. L’océan eut trés peur et présenta humblement
ses excuses au petit oiseau, lui promettant que 1’eau de ses vagues ne
détruirait plus jamais ses ceufs, qu’il serait le bienvenu et pourrait sans
crainte €tablir son nid ou il le souhaiterait le long de ses rives. Oh, qu’il
était petit cet oiseau et combien vaste était ’océan ! Vous pouvez vous
croire tout petits, mais vous ne devriez jamais perdre I’espoir. Vous ne
devriez pas vous décourager en pensant que vous étes insignifiants et que

123



Dieu est infini, omnipénétrant et omnipotent.

Vous vous demandez peut-étre: « Pourquoi Dieu me préterait-1l attention?
Que pourrais-je Lui offrir qu’ll accepterait joyeusement des lors que le
cosmos tout entier est déja Sien ? Si méme les anges et les étres divins ne
peuvent Le voir, comment puis-je espérer apercevoir Sa forme ? » En vous
dépréciant de la sorte, vous n’irez pas bien loin, vous ne parviendrez pas a
gagner la grace du Seigneur et vous ne serez pas aptes a Le servir. Ne
montrez pas une telle faiblesse. Vous devez installer le Seigneur dans votre
ceeur et Lui dire: « Seigneur adoré! Je sais que Tu résides dans tout
I’univers, mais Tu es aussi dans mon cceur. De toutes mes forces je T’y
garderai, fermement établi en moi. Tu es, il est vrai, le plus grand des
grands, mais Tu es aussi le plus petit des petits. Sous cette petite forme, Tu
résides a jamais en mon cceur. » Si vous avez cette foi en vous-méme et
cette résolution ferme d’établir le Seigneur de fagon immuable en votre
cceur, vous L’atteindrez slirement.

Il y avait autrefois un roi du nom de Bhagiratha. Grace a une ferme
détermination, et aprés avoir fait veeu d’aider ses ancétres a gagner le
paradis, il réussit a faire redescendre sur terre les eaux du Gange qui
coulaient dans les cieux. Fermement résolu et pratiquant des austérites,
Gautama Buddha réussit a atteindre le nirvana. Un jour, ayant appris que
Buddha mendiait sa nourriture, son pére lui dit: « Oh, mon fils, ton
grand-pére était roi, ton pére est roi, et toi aussi tu es roi. J’ai entendu dire
que toi, un roi, issu d’une si noble lignée, tu mendies ta nourriture. Dans ce
royaume il ne mangue ni de propriétés ni de richesses ni de luxe. Tu peux
avoir tout ce que tu souhaites. Je souffre secrétement sachant que toi, qui
peux jouir de tout le luxe et des conforts du palais royal, tu mendies, dors a
méme le sol inconfortable et vis la vie difficile du mendiant. S’il te plait,
reviens au palais. Je t’accueillerai et m’occuperai des préparatifs pour ton
retour. Le royaume lui-méme sera a toi. »

Buddha entendit tout cela avec un détachement total et répondit au
messager: « S’il te plait, dis au roi, Oui, mon grand-pere fut roi. Oui, mon
pere est roi et moi aussi j’étais roi. Mais maintenant, je suis sannyasin. J’ai
renoncé a ce monde et je crois que mes vrais parents sont des sannyasins, et
que mes vrais ancétres sont aussi des sannyasins. Si tu souhaites que je
revienne, réponds d’abord a ces questions : As-tu le pouvoir de me sauver
de la mort ? Peux-tu éloigner les maladies et me garder en bonne santé ?
As-tu le pouvoir d’empécher la vieillesse et la sénilité de s’emparer de

124



moi? As-tu le pouvoir de me préserver de tous ces maux ? Si tu peux me
répondre affirmativement, je reviendrai immeédiatement au palais. »

Buddha avait vu que la souffrance préside a la naissance, a la vie et a la
mort. 1l répondit donc a son pére comme Il le devait. Aprés avoir vu toutes
les miseres de la vie, tant de gens souffrir, Il ne put continuer a croupir dans
I’ignorance et I’illusion, c’eut été pure folie. La vie de Buddha doit vous
servir de lecon. Dans cette période de temps limité qui vous est impartie,
vous devez réaliser votre vraie nature. C’est 1’objectif réel de la vie
humaine. Votre corps est composé des cing éléments et un jour il périra.
Celui qui demeure dans votre corps est la seule Entité permanente. Si vous
vous mettez a investiguer sur la Verité, vous réaliserez que la vieillesse et
la mort n’existent pas pour le Soi qui réside en vous. Si vous pouviez
comprendre que Celui-la qui demeure en vous est votre propre Réaliteé,
qu’ll est Dieu, vous connaitriez alors la Vérité et jouiriez de la Paix infinie.

Au treizieme chapitre de la Gita, on explique kshetra et kshetrajna, le
champ et Celui qui connait le champ. Qu’est-ce qui les différencie?
Kshetra est composé de deux syllabes sanskrites, ‘kshe’ et ‘tra’. Kshetrajna
est composé de trois syllabes, ‘kshe’, ‘tra ‘et Vna’. La syllabe
supplémentaire est ‘jna’. Les deux syllabes communes sont ‘kshe’ et ‘tra’.
Cela signifie que ‘kshetra’ est sans ‘jna’, que le champ est sans Sagesse. Et
quel est ce champ dépourvu de Sagesse, dépourvu de la Connaissance la
plus élevée ? C’est le corps, la demeure du Seigneur, Sa résidence sur terre.

Dans votre vie quotidienne, vous vous référez au corps comme étant ‘mon
corps’. En d’autres mots, vous admettez que vous n’étes pas le corps, mais
que ce corps est votre corps. Celui qui y demeure considere aussi qu’ll
n’est pas le kshetra, mais que le kshetra Lui appartient. Quand vous dites :
‘Ceci est a moi’, vous déclarez que vous et I’objet étes différents. Quand
vous dites : ‘Ceci est mon mouchoir’, vous affirmez votre dissociation du
mouchoir, il est différent de vous. Quand vous dites : ‘Ceci est mon corps’,
cela veut dire que vous étes séparé de votre corps. De méme, quand le
Seigneur déclare que le champ est Sien, Il est libre de I’abandonner quand
Il le veut.

Le corps vous est donné pour que vous puissiez réaliser qui vous étes
vraiment, pour que vous puissiez identifier Celui qui y demeure. Sans
corps, vous ne pourriez pas Le connaitre, vous ne pourriez accomplir
aucune activité ni suivre aucun karma. Les karmas peuvent s’accomplir

125



seulement a I’aide du corps. Le corps consiste en vingt principes: les cinq
organes de perception, les cing organes d’activité, les cing airs vitaux et les
cing enveloppes. Lorsqu’a ceux-Ci vous ajoutez le mental inférieur, manas,
le pouvoir de discernement, buddhi, le siege des sentiments dans le cceur,
citta, le sens de 1’ego, ahamkara, ainsi que 1’ Atman qui réside dans le ceeur,
le total s’¢éléve a vingt-cinq principes, lesquels constituent I’individu. Cette
connaissance du corps et de I’Esprit qui y demeure est connue comme
sankhyayoga, et se rapporte a la voie de la Sagesse reprise dans le
deuxieme chapitre de la Gita.

Les sots qui sont nés et grandissent dans 1’illusion, ne reconnaissent jamais
maya, 1’illusion, pour ce qu’elle est réellement. Le monde entier est maya,
tous les attachements sont maya, la vie de famille est maya, la mort est
maya’, tout ce que vous voyez et pensez est maya. Cette vie elle-méme est
maya. Ou sont tous ces rois et empereurs si fiers de ce qu’ils ont accompli?
IIs ont tous ont été réduits en poussiéere par la roue du temps. Les jours, les
mois, les années, les yugas se sont tous fondus les uns dans les autres. Le
temps est un flux continu et dans ce flux, tout un chacun, chaque objet et
chaque personne, sont emportés. Une chose emportée par le flux du temps
ne peut devenir le support d’une autre chose qui, elle-méme, est emportée.

Qui peut sauver qui? La seule Entité permanente a ne pas étre emportée par
le temps et qui peut prendre soin de tout, c’est le Seigneur. Lui seul peut
protéger tout le monde. Il est la rive stable de 1’infinie riviere du temps.
Attachez-vous a Lui. C’est le secret de la vie, la marque de 1’étre humain
authentique. Croire au Seigneur, ne pas croire au monde est la bonne fagon
de vivre sa vie et de I’aimer. Souvenez-vous toujours de ces trois principes
: n’oubliez jamais le Seigneur, ne croyez pas au monde, n’ayez jamais peur
de la mort. Ce sont les grands principes de I’humanité.

Dans la Gita, vous trouverez soixante-quatre qualités considérées comme
étant les attributs du fidéle authentique. 1l est impossible a un individu de
réunir tous ces attributs. Si vous pouvez en mettre un ou deux en pratique,
c’est suffisant. Ayez une foi ferme dans le Seigneur. Quand vous aurez
développé¢ une foi profonde, vous n’aurez besoin de rien d’autre. Une boite
d’allumettes en contient une cinquantaine. S’il vous faut du feu, en allumer
une suffit, il n’est pas nécessaire d’en allumer cinquante. De méme, parmi
les soixante-quatre attributs, il suffit que vous en pratiquiez un seul a la
perfection. L’attribut le plus important est Prema, I’Amour désintéresse.
Swami dit souvent: « L’ Amour est Dieu et Dieu est Amour. Vivez dans

126



I’ Amour. » Si vous vivez dans I’ Amour et vous immergez dans la Divinité,
le Seigneur prendra soin de tout dans votre vie. « Si votre foi et votre
dévotion sont telles que vous M’abandonnez tout, vous Me deviendrez tres
chers », disait le Seigneur Krishna.

La vraie bhakti ou dévotion, ne signifie pas seulement accomplir divers
rituels religieux comme les chants dévotionnels, la répétition des mantras,
les priéres silencieuses ou communes ou la méditation. La dévotion se
référe a cette foi profonde et inébranlable dans le Seigneur. Il existe quatre
types de fidéles : arthin, arthartin, jijnasu et jnanin. Arthin est celui qui prie
le Seigneur quand il est en difficulté et soumis aux défis et tribulations de
la vie. C’est seulement dans ce moment-la qu’il pense au Seigneur et Lui
rend le culte. Le deuxieme type est arthartin. Il supplie le Seigneur de lui
procurer la richesse, la position et le pouvoir; il recherche la progéniture et
une longue vie et il aspire a gagner des maisons, des propriétés, des tétes de
bétail, de I’or, des bijoux etc... La plupart des gens désirent ardemment ces
avantages matériels. 1ls ne se rendent pas compte que la Sagesse est leur
vraie richesse, qu’un bon comportement est leur vraie propriété, que le
caractére est le joyau le plus précieux. Ils n’ont de cesse d’acquérir ces
objets grossiers du monde et ne comprennent pas le sens subtil et la
signification profonde de tous ces symboles extérieurs de richesse
mateérielle.

Le troisieme type de fidéle est le jijnasu. Il est toujours en recherche des
principes de la spiritualité. Ou est Dieu ? Qui est Dieu? Comment puis-je
atteindre Dieu ? Quelle est ma relation a Dieu ? Qui suis-je? Quand vous
entrez dans 1’étape de jijndsu, vous vous engagez dans toutes ces
recherches dans le but d’acquérir la Connaissance spirituelle En premier
lieu, vous essayez de répondre a ‘Qui suis-je ?¢, ‘D’ou vient ce monde ?°,
‘Quel est mon but?’ En qualité de jijndsu vous essayez de comprendre ces
trois questions essentielles en approchant des étres élevés, en écoutant
leurs enseignements, en les servant et en étudiant les Ecritures. Le premier
pas, I’écoute qui donne la connaissance indirecte, doit étre suivi de la
vision qui procure la Connaissance directe. Finalement, quand vous avez
pleinement absorbé 1’enseignement, vous quittez 1’étape de jijnasu et
entrez dans 1’étape de jnanin, celui qui connait la VVérité. Jnana se rapporte
a la Connaissance. S’agit-il de la connaissance séculiére? Non, jnana ne
concerne pas la connaissance du monde, jnéna est la vraie Connaissance
spirituelle, la Connaissance transcendantale. Jnana est la Sagesse,
I’expérience de I’Unité, 1I’expérience de 1’Un sans second.

127



Si vous ne vous appuyez que sur les choses extérieures, vous vous
exposerez a des souffrances infinies. Si vous basez vos expériences sur la
seule connaissance profane, vous devrez souffrir ou vous réjouir de toutes
les réactions qui résulteront de cette connaissance. Imaginez par exemple,
que vous frappiez trés fort sur une table et que vous en soyez fiers. Vous
pouvez vous vanter de lui avoir donné¢ un fameux coup et de ’avoir
blessée. Mais immédiatement aprés, vous découvrirez a votre grand
désappointement, que la table vous a rendu un coup d’intensité égale et que
vous en souffrez. La connaissance du monde impliquera toujours cette
sorte de réaction, de réflexion et de résonance. Quoi que vous fassiez, vous
en aurez la réaction, quoi que vous disiez résonnera en vous, quoi que vVous
pensiez, se reflétera sur vous.

Mais dans le domaine spirituel, il n’y a ni réaction, ni réflexion, ni
résonance. La, il n’y a que la Connaissance transcendantale, ¢’est-a-dire la
vraie Connaissance. La, vous ne trouverez rien qui réagisse, rien qui se
refléte ou résonne, parce que 1a il n’y aura pas d’autre. [I n’y a que le ‘Un’.
Dés qu’il y a une deuxiéme entité, la volonté de la posséder ou d’y
échapper surgit, en d’autres termes, il nait un sentiment de désir ou un
sentiment de peur. Mais quand vous étes immergés dans la Connaissance
réelle, vous n’expérimentez rien ni personne d’autre, car il n’y a pas de
second et donc le désir et la peur ne peuvent surgir. Le terme le plus
adéquat pour décrire cet état est ‘Sagesse’ ou ‘Connaissance’ la plus
¢levée’. Dans cet Etat, vous ne verrez ni n’entendrez rien, vous serez
seulement immergés dans la Béatitude supréme. C’est la joie éternelle de
Sat-Cit-Ananda.

Voici une petite histoire qui illustre les quatre types de dévotion exposés
ici. Un homme riche avait quatre épouses. Un jour, il dut partir a I’étranger
pour une affaire importante et y passa plusieurs mois. Avant de rentrer
chez lui, il écrivit une lettre a chacune de ses épouses. 1l leur annongcait son
retour dans quelques semaines disant qu’il se ferait un plaisir de leur
rapporter 1’une ou l’autre chose qu’elles souhaitaient du pays ou il
séjournait. 1l les priait de lui en envoyer la liste. La quatriéme épouse était
la plus jeune. Vu son jeune age, elle avait de nombreux désirs. Elle écrivit:
« Cher mari, rapporte-moi donc quelques jolis bijoux, de beaux saris en
soie, des choses a la derniere mode. » 1l recut la lettre et se procura tout ce
qu’elle demandait. La troisiéme €épouse ¢€tait une femme malheureuse. Elle
souffrait de nombreuses indispositions. Elle envoya a son époux une liste

128



de remeédes, lui expliquant que sa santé n’était pas bonne et qu’elle
souhaitait recevoir certains médicaments susceptibles de 1’aider
davantage.

La deuxiéme épouse s’intéressait beaucoup a la spiritualité. Elle demanda
a son mari de lui ramener de bons livres qu’il pourrait trouver dans ce pays,
des livres contant la vie de grands saints et décrivant leurs expériences.
Elle était toujours a la recherche de livres spirituels qui la stimuleraient a
atteindre ses objectifs spirituels. Quant a la premiere épouse elle écrivit: «
Cher aimé, je n’ai besoin de rien pour moi-méme. Je serai tres heureuse si
tu reviens sain et sauf a la maison. »

11 revint chez lui, ramenant tout ce qu’elles avaient demandé. Pour la plus
jeune, la quatrieme femme, 1’époux ramena des bijoux et de superbes saris
en soie. Pour la troisiéme il avait trouvé les remedes et les fortifiants qui
’aideraient. Pour la seconde épouse, il avait de magnifiques exemplaires
des Ecritures et autres livres saints. Aprés les leur avoir remis, il demeura
avec la premiére épouse qui avait écrit: « Reviens en bonne santé, je n’ali
besoin de rien d’autre. » Elle ne voulait que lui. Les trois autres épouses
devinrent jalouses de la premiére aupres de laquelle le mari vivait. Elles
envoyeérent des messages lui disant: « Aprés une si longue période sans
nous voir, tu n’es méme pas venu nous rendre visite une seule fois.
Pourquoi? » Le mari répondit: « J’ai donné a chacune d’entre vous
exactement ce qu’elle demandait. L’une demanda des bijoux dernier cri,
elle les a regus. L’une demanda des remedes, elle aussi les a recus. L’une
souhaitait des livres sacreés, elle les a regus également. L une ne voulait que
moi, maintenant, je suis prés d’elle. »

Ce mari est le Seigneur Lui-méme et les quatre épouses peuvent étre
comparées aux quatre sortes de fideles. Le Seigneur vous donnera
exactement ce que vous demandez. A celui qui ne demande que le
Seigneur, le Seigneur répondra en venant et en S’installant dans son cceur.
Dieu est I’Arbre a souhaits. Dieu est la Vache céleste. Il répondra a la
requéte de chacun. Il est omniscient, Il est partout, Il sait ce que vous
voulez et Il vous le donne. En fait, le monde entier est réellement un arbre &
souhaits. A travers ce monde, le Seigneur satisfait chacun, quels que soient
ses besoins et ses désirs, mais tres peu de gens le comprennent. En voici
une illustration.

Il était une fois un voyageur qui marchait depuis longtemps sous le soleil.

129



Il finit par trouver de quoi s’abriter a ’ombre d’un grand et bel arbre et
s’arréta pour s’y reposer. Il était trés fatigué aprés sa longue marche sous
une telle chaleur et I’ombre que lui offrait 1’arbre était un grand confort.
Assis sous ’arbre, il ressentit la soif et se dit, « Un verre d’eau fraiche me
serait trés agréable. » Un gobelet d’eau fraiche apparut, venant de nulle
part. 1l était sous un arbre a souhaits et ne le savait pas. S’étant désaltére,
une autre pensée lui traversa 1’esprit: « Un oreiller moelleux et un lit
confortable, me permettraient de me reposer convenablement. »
Immédiatement, un lit et un oreiller apparurent, offerts par le Seigneur
Lui-méme. Dés lors, le voyageur se trouva bien installé.

Il se dit ensuite: « Ce lit et cet oreiller sont vraiment exceptionnels ! Avoir
mon épouse ici serait bien agréable. » Son épouse vint immédiatement.
Dés qu’elle apparut, il fut envahi par I’effroi et le doute : « Est-elle mon
épouse ou un démon ? » Au moment méme ou cette pensee lui traversa
I’esprit, elle devint un démon. La peur le submergea et il se demanda
terrorisé: « Ce demon va-t-il m’avaler ? » Des que cette pensée surgit, le
démon bondit sur lui et I’avala tout entier.

La morale de cette histoire est que quand vous vous trouvez sous un arbre a
souhaits, toutes vos pensées deviennent réalité. Le monde enfler peut étre
comparé a un arbre a souhaits. Si vous avez de bonnes pensées, vous
obtiendrez de bons résultats. Si vous avez de mauvaises pensées, vous
récolterez de mauvais résultats. C’est pourquoi vous ne devez jamais
héberger de mauvais sentiments ou de mauvaises pensees. Voila pourquoi
Swami répéte souvent: « Soyez bons, faites le bien, voyez le bien. C’est le
chemin qui mene a Dieu. »

Le monde entier est la création de Dieu et il est pénétré de Sa volonté. Dieu
est partout. Ne nourrissez de mauvaises pensées envers quicongue.
Exercez un controle total sur vos sens. N’ayez que de bonnes pensées. Que
Vous Soyez jeunes ou vieux, n’ouvrez votre porte qu’aux bonnes pensées et
aspirez toujours a vivre une bonne vie. C’est cela la signification réelle de
I’étre humain. Le mot signifiant homme’ est ‘nara’, ce qui ne peut étre
détruit, ce qui revient toujours vers le Seigneur. ‘Ra‘, se rapporte a la
destruction et ‘na ‘signifie ‘pas’. Ainsi, ‘nara ‘signifie celui qui ne sera
‘pas’ détruit, celui qui est fils de I’'Tmmortalité. Les Upanishads déclarent:
« Vous n ‘étes pas un étre mortel, vous étes le fils de I’immortalité. »
L’homme est aussi appelé ‘manava’. ‘Ma’ se rapporte a I’ignorance. ‘Na’
signifie pas et ‘va’ se réfere au comportement Manava signifie donc ‘celui

130



qui se comporte sans étre ignorant’. Mais aujourd’hui, vous Vvous
comportez tous de facon insensée. Vos pensées, vos paroles et vos actions
ne témoignent pas de la vraie valeur du mot ‘homme”’.

On dit que la mort est plus douce que I’aveuglement de 1’ignorance. VVous
devez prendre vos distances vis-a-vis de 1’ignorance en acquérant la
Sagesse. Si vous voulez éliminer les ténébres, il vous faut introduire la
lumiere. Si vous voulez la Sagesse, vous devez gagner la grace de Dieu.
Lorsque vous aurez gagné Sa grace, votre ignorance sera balayée. Le poéte
Tyéagaraja chantait: « Oh Rama! Avec Ta grace que peut-on craindre ? Que
peuvent ces planétes contre moi ? »

La vie de I’homme n’est pas basée sur les six ennemis que sont la luxure,
I’orgueil, la colére, 1’avidité, la jalousie et I’égoisme, elle est entierement
basée sur la grace du Seigneur. C’est pourquoi vous devriez réfléchir
profondément a ce Principe de Sagesse ; essayez de le comprendre et
aspirez a gagner la gréce de Dieu. De cette fagon, vous serez un exemple
pour le reste du monde. Souvenez-vous de ceci : en tous lieux et en toutes
circonstances, vous devez toujours penser au Seigneur. En cet &ge de Kali,
il n’y a pas de plus grande pratique spirituelle. Investissez-vous dans la
répétition constante du Nom sacré du Seigneur et gardez-Le en
permanence installé au centre de votre cceur.

131



LA VOIE DE LA SAGESSE

Quinziéme Discours

DEBARRASSEZ-VOUS DE L’ILLUSION ET
VOUS CONNAITREZ VOTRE VRAI SOI

Krishna gronda Arjuna:

« Débarrasse-toi de cette faiblesse en ton cceur!

Reprends courage et bats-toi !

Cette faiblesse qui s’est développée en ton cceur ne sied pas
a un grand héros ! »

Qu’est-ce qui fut responsable du découragement d’Arjuna? C’est
I’ignorance. A cause de I’ignorance, il développa la conscience du corps et
a cause de la conscience du corps il devint confus, son esprit s’affaiblit, il
perdit toute sa détermination et tout son courage et devint incapable
d’accomplir quoi que ce soit. Krishna dit a Arjuna: « Aussi longtemps que
tu seras faible en ton cceur, tu ne pourras rien accomplir fat-ce méme la
plus petite tache. Tu seras hanté par la tristesse. Sais-tu ce qui cause cette
tristesse? C’est ton attachement, tu es imbu d’un sentiment de possession,
‘mon peuple’, ‘mes proches’, ‘mes amis’. Cette attitude possessive nait de
I’ignorance. L ’attachement et 1’infatuation affaibliront toujours ton esprit
et te plongeront dans la peine. Ce sont les véritables ennemis que tu dois
vaincre. »

Aussi longtemps que cette attitude possessive vous maintient dans
I’obscurité, ne pensant qu’a vous, a votre famille, a votre peuple, a vos
effets, tot ou tard, vous serez certainement sous I’emprise de la tristesse.
Vous devez parcourir le chemin qui va du stade de I’identification a
vous-méme, du ‘je’ et du ‘mien’, au stade plus ¢levé dans lequel vous vous
identifierez constamment au ‘nous’ et au ‘nétre’. De I’égoisme vous devez

132



aller graduellement vers I’altruisme, de 1’asservissement vous devez aller
vers la libération.

On sait qu’a la fin des examens du dixiéme niveau, les étudiants sont
impatients d’obtenir leurs résultats, de savoir s’ils ont réussi.
Habituellement, les résultats sont imprimés dans les journaux ; prés de
deux pages sont consacrées a la publication des numéros d’identité des
étudiants qui ont réussi. Il peut y avoir cent mille étudiants qui présentent
les examens dans un seul Etat. Lorsque les résultats sont publiés, chaque
¢tudiant ne se préoccupe que de son numéro d’identité ; celui des autres ne
I’intéresse guere. Lorsqu’il parcourt les listes a la recherche de son numéro
d’identité, il accorde peu d’attention aux numéros de ses amis. Il en va de
méme quand des photos reviennent du laboratoire. Chacun cherche sa
propre photo, et ne s’ intéresse pas a trouver celles des autres. Ce sont la des
exemples d’attitudes égoistes et d’étroitesse d’esprit. Vous devez vous en
débarrasser et tendre a devenir totalement altruiste. Lorsque vous
progressez vers le sentiment de ‘nous’ et de ‘notre’, vous €tes en mesure de
contribuer au bien-&tre du monde entier.

Avant la guerre du Mahabharata, Arjuna avait participé a bon nombre de
batailles sans que la tristesse et I’attachement ne 1’aient jamais importuné.
Mais a ’aube de cette guerre du Mahabharata, le méme Arjuna devint
inquiet lorsqu’il comprit que les adversaires qu’il devait combattre étaient
son propre grand-pére, ses proches et son maitre. Ce sentiment possessif fit
qu’il se découragea et devint la victime de son infatuation. Le sentiment du
‘mien’ s’était insinué en lui. Au fur et a mesure que ce sentiment
grandissait, la tristesse qui en est la consequence augmentait. Auparavant,
alors que Krishna partait en mission de pacification a la cour des Kauravas,
Arjuna était partisan d’une guerre immeédiate. Il tenta méme de convaincre
Krishna que Sa mission échouerait, qu’elle s’avérerait inutile.

A cette époque, Arjuna dit a Krishna: « Krishna, ce combat pour le bien ne
peut se régler par des voies pacifiques. Les Kauravas n’accepteront jamais
les termes de Ta mission de paix. Leur haine et leur envie sont
inextinguibles. Pourquoi perdre Ton temps et gaspiller Tes efforts pour
eux? Les Pandavas et les Kauravas s’opposent en tout, dés lors comment
peuvent-ils se rejoindre ? Peut-étre pourront-ils se réunir au ciel ou en
enfer mais sur terre cela n’arrivera jamais. Ta mission ne peut qu’échouer.
» Ainsi parlait Arjuna ; il était rempli de courage et de détermination parce
qu’a ce moment-la il ne voyait ni son grand-pere ni ses parents ni ses amis

133



lui faire face dans le camp opposé. Avant que cette vision possessive se
développe a la veille de la guerre du Mahabharata, Arjuna semblait faire
preuve d’une vision large. Mais maintenant qu’il se trouvait au milieu du
champ de bataille pour faire la guerre dans le but de protéger la rectitude,
guerre a laquelle il était depuis longtemps préparé, les yeux d’Arjuna se
voilérent, son cceur devint lourd et son esprit confus. Lorsqu’il vit ses
proches parents et certains de ses amis rangés en ordre de bataille dans
I’autre camp et préts a combattre, il fut pris de vertige. Il dit alors :

« Krishna, je ne veux pas me battre ! »

Est-ce bien le moment, lorsque vous vous trouvez sur le champ de bataille,
de considérer vos adversaires comme des parents? Entendant les paroles
d’Arjuna, Krishna se facha. 1l dit & Arjuna: « Cela n’est que pusillanimité.
Cela ne te sied pas ! Un gaillard de ta trempe habitué a marcher fiérement,
la téte haute comme un vrai héros, semble maintenant souffrir de timidité.
Une personne qui souffre d’une telle faiblesse en son cceur ne peut étre un
disciple de Yoghesvara, le Seigneur du yoga. J’ai honte de t’avoir accepté
comme disciple. La guerre va commencer. Depuis trois mois on en fait les
préparatifs, les plans de bataille sont fixés et ¢’est a ce stade avancé que tu
hésites ! Si dés le début tu avais fait preuve d’une telle hésitation, Je
n’aurais pas assumé la tache de conduire ton char. Tu as écrit a tes proches
et a tes amis afin de les attirer dans ton camp, tu as obtenu leur adhésion et
tu les as rassemblés autour de toi, et maintenant tu déposes
ignominieusement les armes et tu abandonnes ! Sont-ce la les agissements
d’un héros ? Tu détruis le véritable esprit de la lignée royale qui a fait le
serment de protéger I’honneur et la rectitude et qui en a ainsi le devoir. Si
tu persistes dans cette attitude de faiblard timide et pusillanime, les
générations futures riront de ta couardise. Tu as pris le nom d’Arjuna, mais
tu ne fais pas honneur a ce nom ! »

Que signifie « Arjuna » ? Il signifie ce qui est sacré et pur. Pour un étre
aussi noble qu’Arjuna, déposer les armes et renoncer a combattre alors que
le Dharma Lui-méme était enjeu, ne pouvait étre dii qu’a 1’ignorance.
Narayana, le Seigneur, pleinement conscient de la nature de cette maladie,
résolut de I’éradiquer. Tout au début de la Gita, Krishna aurait pu
enseigner le yoga de la dévotion et le yoga du devoir ou de 1’action
désintéressée, mais Krishna choisit de ne pas le faire. En fait, 1l ne se mita
parler qu’au deuxieme chapitre. Le premier est tout enfler consacré aux
pleurs et lamentations d’Arjuna. Krishna n’interfére pas. Au second
chapitre, a partir du onziéme verset, Krishna qui jusque-la avait tout écouté

134



avec patience dit: « Arjuna as-tu fini ? As-tu épuise toutes tes pensees ? »

Tout comme les étudiants sont ‘vidés’ apres avoir présenté leurs examens,
Arjuna se sentit aussi ‘vidé€’ apres avoir exprimé toutes ses préoccupations.
Krishna lui dit alors: « La faiblesse mentale, cet horrible défaut, a germé en
toi. Je sais comment la traiter. Je la guérirai! L’ignorance est responsable
de cette infatuation. Cette ignorance est la cause de ta faiblesse mentale. »
Krishna Se mit alors a instruire Arjuna du sankhyayoga. Le sankhyayoga
enseigne la sagesse qui permet de faire la distinction entre I’Atman et
I’anatman, le vrai Soi et le faux soi, entre le sensible et 1’insensible,
I’éternel et le changeant.

Lorsqu’une personne est submergée d’angoisse et souffre d’ignorance, que
faut-il faire pour la libérer de son illusion? Quand un patient court un grand
danger, la premiere chose que doit faire le médecin est de veiller a le mettre
hors de danger. Aprés cela, il peut envisager divers traitements. Imaginez
qu’un patient court le danger immédiat de perdre la vie. En ce cas, tous les
traitements de fond s’averent inutiles si une intervention urgente n’est pas
pratiquée. Dés qu’il est hors de danger, de nombreuses procédures
thérapeutiques peuvent étre envisagées. Par exemple, si quelqu’un se noie
dans une riviére, le sortir de ’eau, le ramener sur la rive et lui faire la
respiration artificielle seront les premiers soins a lui prodiguer. Ensuite, on
pourra commencer d’autres traitements pour rétablir la circulation
sanguine et 1’aider a surmonter le choc. On ne peut commencer a donner
ces traitements tant qu’il est dans 1’eau en train de se noyer!

Krishna injecta une forte dose de courage a Arjuna pour lui éviter de se
noyer dans la tristesse et le découragement. Son traitement d’aide
immeédiate fut de lui enseigner le Soi et le non-soi ainsi qu’a discerner entre
les deux. Il dit: « Arjuna, aussi longtemps que la peur et I’anxiété te
submergeront, tu ne pourras rien accomplir. Sois courageux ! Sache que tu
es 1’Atman, non ce corps, et la peur te quittera. Je peux t’aider & accomplir
de grandes choses a condition que tu bases tes actions sur la vraie
Connaissance et que tu sois sans peur. » A ce moment, Krishna souriait,
mais Arjuna pleurait.

Celui qui sourit toujours est Narayana, le Seigneur. Celui qui pleure est
nara, ’homme. Une personne qui pleure est ignorante. Krishna est
I’Atman, Arjuna est I’anitman ; I’un est I’Incarnation de la Sagesse et
I’autre est rempli d’ignorance. Krishna dit: « J’aimerais t’expliquer des

135



choses tres importantes. Pour I’instant nous nous comportons de maniére
différente. Je souris alors que toi tu pleures. Mais nous pourrions agir tous
deux de la méme facon, soit que Je devienne comme toi, soit que tu
deviennes comme Moi. Si Je devais devenir comme toi, Je deviendrais un
esprit faible, ce qui est totalement impossible. Une telle faiblesse ne pourra
jamais M’envahir. Mais si tu voulais devenir comme Moi, tu devrais Me
suivre et faire tout ce que Je dis. » A cela, Arjuna répondit: « Swami, je
ferai exactement ce que Tu dis. Je suivrai aveuglément tous Tes
commandements! » Ayant ainsi conféré a Arjuna suffisamment
d’encouragements et de force de caractere, Krishna permit a Arjuna de
retrouver sa ferme détermination. A partir de ce moment, Arjuna se langa
dans la bataille en suivant les directives données par le Seigneur.

Dans le sankhyayoga, certaines verités au sujet du corps et du mental sont
les premiers éléments exposés. Krishna dit: « Arjuna, tu crois que ces gens
sont tes parents et amis. Mais qui est le parent et qui est I’ami ? Qui est le
corps et qui est Celui qui y réside ? Tous les corps sont comme des bulles
d’eau. Tous tes parents et amis sont présents non seulement aujourd’hui,
mais ils ont existé auparavant dans de nombreuses vies antérieures. Toi
aussi tu as existé auparavant, et Moi de méme. Le corps, le mental et
I’intellect ne sont que des instruments. Ils sont comme les vétements que tu
portes, des choses inertes que tu changes de temps a autre. Pourguoi
développer des relations si étroites avec eux, te passionner pour eux et
t’exposer ainsi a tant de tristesse et de peine superflues? Fais ton devoir.
Tous les honneurs qui te sont dus en ta qualité de prince te seront donnés,
mais sur le champ de bataille il n’a pas de place pour les faiblesses du cceur
et du mental. La lutte pour sauvegarder le Dharma et cette faiblesse qui
s’est développée en toi sont opposées 1’'une a 1’autre. Cette timidité sur le
champ de bataille ne sied pas a un grand héros. Ta cause est juste et tu es
venu pour combattre. Alors, va et bats-toi ! » C’est par ces paroles que
Krishna guérit Arjuna de son découragement et qu’ll ’aida a retrouver
force et courage.

Dritharashtra, le pere aveugle des cent freres Kauravas, demanda a Sanjaya
qui commentait pour lui ce qui se passait: « Sanjaya, que font ‘mes gens’ et
que font les Pandavas ? » Sanjaya décrivit alors au roi les événements qui
se déroulaient sur le champ de bataille. Celui-ci était appelé
dharmakshetra, parce que ¢’était un lieu sacré historique ou les sacrifices et
autres actes sacrés et auspicieux avaient été accomplis. De méme,
historiquement, ¢’était I’endroit ou avait joué la mauvaise progéniture de

136



Kuru, la dynastie des Kauravas. C’est pourquoi on I’appelait aussi
kurukshetra. Lorsqu’un corps nait, il est pur et sans tache. Il n’est pas
victime des six ennemis de I’homme que sont le désir, la colere, 1’envie,
I’infatuation, 1’orgueil et la jalousie. Un nouveau-né est toujours heureux,
il pleure seulement quand il a faim. Quelle que soit la personne qui le
regarde, un roi ou un voleur, le bébé est heureux ; il sourit et rit avec tous
ceux qui viennent vers lui, que ce soit pour I’embrasser ou pour le battre.
Puisqu’un petit enfant est pur, son corps peut étre décrit comme
dharmakshetra. Un corps qui n’est affecté par aucun des gunas, qualités
impures, est dharmakshetra.

En grandissant, le corps récolte diverses qualités mauvaises, la jalousie, la
haine, I’attachement etc... Quand toutes ces choses se développent dans le
corps, celui-ci devient kurukshetra. Ainsi, le méme corps est a la fois
dharmakshetra et kurukshetra. Le bien et le mal sont tous deux enchéssés
dans votre ceeur. Rajoguna et tamoguna sont associés au sens du ‘mien’, la
qualité possessive. Le mot Pandava représente la pureté et la nature
sattvique. Le mot que nous utilisons pour décrire la blancheur et la pureté
est pandu. Les enfants de Pandu étaient purs et la signification profonde de
la guerre entre les Pandavas et les Kauravas est le conflit entre le bien et le
mal, entre le pur et 'impur. L’affrontement entre les Pandavas et les
Kauravas ne dura pas longtemps, mais la guerre entre les forces du bien et
celles du mal se poursuit toute votre vie, elle n’a pas de fin. Cette bataille
se déroule sur le champ du Dharma.

Lorsque vous pénétrez sur le champ de bataille du dharmakshetra, votre
nature devrait se transformer. Telle est la signification de ce champ de
bataille. Quand Dritharashtra, le pére des cent fréres Kauravas demanda a
Sanjaya: « Que font mes gens? », il entretenait le souhait secret qu’une fois
ses enfants entrés sur le champ du Dharma, une profonde transformation
s’opérerait en eux. Il les savait mauvais et méchants, mais ayant pénétré
dans le lieu sacré, il se pouvait que leur mental se transforme. Quand on
pénétre dans le champ de bataille du dharmakshetra, la transformation du
mental est facilitée. Dritharashtra et les Kauravas représentent ces gens
enclins a s’approprier ce qui ne leur appartient pas. Ils représentent la
nature possessive. Méme si elle n’est pas le corps, ce genre de personne
considere le corps comme son véritable soi. Elle ‘n’est’ pas les sens mais
tire de la fiert¢ a s’identifier aux sens. Toute personne qui considere
comme sien un royaume qui ne lui appartient pas est un Dritharashtra. Si
vous pouviez observer tous ceux qui appartiennent a la lignée de

137



Dritharashtra, c¢’est-a-dire ceux qui manifestent une nature possessive,
vous verriez qu’ils s’identifient au corps et aux sens.

Vous vous demandez peut-étre pourquoi la Gita fut enseignée a Arjuna.
Certains des autres fréeres Pandavas pourraient étre considéres comme plus
qualifiés spirituellement qu’Arjuna. Par exemple, pourquoi la Gita ne
fut-elle pas enseignée a Dharmardja, renommeé pour sa force morale
exceptionnelle? Si ’on prend en compte les prouesses physiques, alors
Bhima, qui était le frere le plus vigoureux, aurait certainement été qualifié
pour recevoir 1’enseignement. Krishna aurait pu donner la Gita a Bhima,
mais Il ne le fit pas. Pourquoi? Pourquoi la donna-t-11 & Arjuna seul? Vous
devez saisir la signification profonde de ceci. Dharmaraja était
I’incarnation du Dharma mais il n’avait aucune prévoyance, il ne
réfléchissait pas aux conséquences futures de ses actions. Ce n’est
qu’aprés le déroulement des événements qu’il pensait a leurs
conséquences et s’attristait de ce qu’il avait fait. Il avait la sagesse
rétrospective mais il était imprévoyant Si vous considérez Bhima, bien sir
il avait une grande puissance physique mais guere d’intelligence. Il
pouvait déraciner un arbre mais il manquait de discernement. Arjuna,
quant a lui, était prévoyant. Par exemple il dit a Krishna: « Je préférerais
mourir plutdt que combattre ces gens. Cela impliquera tant de souffrances
a I’avenir, méme si nous gagnons la guerre. »

Contrairement a Arjuna, angoissé au sujet des souffrances que pouvait
entrainer cette guerre, Dharmarja était tout a fait prét au combat, mais
plus tard, une fois la guerre finie, toutes ces tueries le déprimérent. VVous
vous souvenez peut-étre également de la fameuse partie de dés ! Aprés que
Dharmaraja eut tout perdu y compris sa richesse, son royaume et méme
son €pouse, 1l se repentit de ce qui était arrivé. Lorsqu’une personne qui
manque de discernement et de prévoyance est appelée a prendre une
décision en des circonstances difficiles, elle se repent invariablement de
ses agissements, mais plus tard. Telle était aussi la nature de Dasharatha, le
pére de Rama qui manquait aussi de prévoyance et de discernement.

Dasharatha participa aux guerres qui opposaient les dieux aux démons,
emmenant sa jeune reine Kaikeyi avec lui. Kaikey, la fille de la reine du
Cachemire, était tres bien formée a I’art de la guerre. En fait, c¢’est Kaikeyi
qui enseigna & R&ma le tir a I’arc et certaines méthodes pour mener la
guerre. Lors d’un combat, la roue du char de Dasharatha menaga de sortir
de son axe. Kaikeyi, a I’aide de son doigt, empécha la roue de sortir

138



complétement de 1’axe. Ce faisant, elle sauva la vie de Dasharatha qui
remporta la victoire. Le roi s’apergut alors que la main de la reine saignait
abondamment. VVoyant son état, la passion le submergea ; le courage et le
sacrifice de la reine le rendirent si heureux qu’il lui dit: « Kaikeyi tu peux
formuler deux souhaits et quels qu’ils soient, je ferai tout ce qui sera en
mon pouvoir pour les réaliser ! » Il ne précisa pas de quel ordre pouvaient
étre les souhaits. Il promit, sans penser aux conséquences. Et Kaikeyi les
formula au moment qui lui convint le mieux. Quand vint pour Dasharatha
I’heure de transmettre le royaume a Rama, Kaikeyi exigea que Rama soit
banni, exilé dans la forét, et que son fils a elle, Bharata, soit installé sur le
trone. Dasharatha se désespéra d’avoir fait droit aux veeux sans y mettre de
conditions. Mais il était trop tard pour se rétracter et la peine qu’il éprouva
alors provoqua sa mort.

Nous savons que Krishna éprouvait une grande affection pour Arjuna,
mais est-ce la raison pour laquelle Il enseigna la Gita a Arjuna, a
I’exclusion des autres fréres? Non. Krishna tint compte de toutes les
conséquences, de toutes les implications et trouva que seul Arjuna était
qualifié pour recevoir la Gita. Arjuna avait prévu tout ce qui allait se passer
apres la guerre et dés lors déclara qu’il ne voulait pas combattre parce que
les conséquences seraient trop mauvaises. Il ne s’attrista pas aprés la
guerre, mais avant qu’elle ait lieu. L’attitude qui consiste a se désoler avant
d’entreprendre une action plutét qu’aprés 1’avoir entreprise, ne peut se
trouver que dans un cceur pur. Arjuna avait certainement ce cceur pur et
sacré. Mais bien qu’ils aient vécu 75 ans ensemble, au cours de toutes ces
années Krishna n’enseigna pas la Gita a Arjuna. Pourquoi? Parce
qu’Arjuna traitait Krishna comme son beau-frére et son ami proche.
Durant toutes ces années, Arjuna vivait dans la conscience du corps.

Lorsqu’Arjuna s’abandonna et accepta de devenir Son disciple, Krishna
devint son Maitre et Arjuna devint 1’¢leve de Krishna. C’est seulement
apres cet acte d’abandon de la part d’Arjuna que Krishna lui enseigna la
Gita. Cela signifie que si vous voulez acquérir la connaissance spirituelle
de quelqu’un d’autre, votre relation a cette personne doit étre celle du
disciple envers le guru, condition pour que la connaissance puisse se
transmettre librement. 1l était une fois un grand maitre appelé Uddalaka. A
cette époque, aucun maitre n’était plus grand que lui, mais il envoya son
fils chez un autre maitre pour apprendre les diverses Ecritures. Le pére ne
pouvait lui-méme enseigner son fils. Il prit cette disposition parce qu’il se
considérait comme le pére et qu’au sein de cette relation pere-fils, le

139



gargon, Svetakatu, n’aurait pu é&tre correctement instruit de la
Connaissance la plus élevée. La situation était semblable pour Krishna et
Arjuna. Tant que la relation de ‘beau-frére’ existait entre eux, Arjuna ne
pouvait recevoir la Connaissance de Krishna. Mais une fois que ce
sentiment eut déserté son cceur et fut remplacé par le sentiment d’étre en
présence du Paramatman, la Divinité supréme pénétra son cceur et Arjuna
était prét a étre instruit par Krishna.

C’est seulement apres qu’Arjuna se fut abandonné complétement et eut
développé le sentiment que Krishna était Dieu que Celui-ci lui délivra Son
enseignement. Arjuna dit a Krishna:

Tvameva mata cha pita tvameva,
Tvameva bandhuscha sakha tvameva,
Tvameva vidya dravinam tvameva,
Tvameva sarvam mama devadeva.

Tu es ma mére, Tu es mon pére,

Tu es mon plus proche parent, Tu es mon plus cher ami,
Tu es ma sagesse, Tu es mon trésor,

Tu es mon tout, Tu es mon Seigneur, mon seul Seigneur.

Il s’abandonna donc totalement et ¢’est alors que Krishna I’accepta comme
disciple. A ce moment Krishna dit: « Tu accomplis Mon travail. Fais tout
pour Moi et Je prendrai soin de toi. » Dans le sankhyayoga, Krishna
expliqua a Arjuna comment s’abandonner completement a Sa VVolonté. La
chose la plus importante que fit Krishna fut de libérer Arjuna du sentiment
de la conscience du corps. Aussi longtemps que subsiste la conscience du
corps, quel que soit le chemin que vous suiviez, celui du service
désintéressé, celui de la dévotion ou celui de I’introspection, vous ne
parviendrez pas a pratiquer les disciplines requises, celles qui vous
conduiront au but. La conscience du corps et les attachements qui en
résultent pollueront constamment votre cceur. Si on ne vide pas le cceur de
ses impuretés, il est impossible de le remplir de sentiments sacrés. Si une
coupe est pleine d’eau, comment pourriez-vous la remplir de lait? Vous
devez d’abord vider I’eau. Krishna dit: « Arjuna, tu es pénétré de la
conscience du corps, tu dois t’en débarrasser complétement. Alors
seulement Je pourrai remplir ton cceur de pensées sacrées. »

Le sankhyayoga fait référence aux efforts déployés par Krishna pour

140



libérer Arjuna de ses attachements, de ses infatuations, de la peine et de la
tristesse qui en résultent. Une fois libéré de la conscience du corps, Krishna
était prét a lui révéler ’Enseignement supréme de la Conscience de
I’Atman. Pour éveiller Arjuna du sommeil de I’ignorance, Krishna
recourut a une série d’arguments. II dit: « Tu as un jour détruit une forét
entiére sans 1’ombre d’une hésitation. De méme, lorsqu’il s’est agi d’offrir
protection aux vaches, tu n’hésitas pas & combattre ces mémes parents et
maitres. Il y a plusieurs raisons a ta tristesse, mais la raison la plus
fondamentale est ton ignorance. Inconscient de ta vraie nature, tu t’es
laissé submerger par la peine. Mais a present tu pleures, aspirant a Dieu et
au Dharma. Des que tu pleures pour Dieu, cela devient yoga. Lorsque tu
pleures ainsi, aspirant a Moi, Je prends soin de toi et te donne tout ce qui
t’est nécessaire. »

Vous pleurez sur tant de choses, mais versez-vous des larmes sur le déclin
du Dharma ? Pour arréter le déclin du Dharma, pour lutter afin de restaurer
le Dharma, il vous faut un cceur courageux. Krishna dit a Arjuna: « Jamais
tu ne devrais nourrir ni développer aucune espece de faiblesse du cceur. I
te faut d’abord supprimer la cause de cette faiblesse du cceur pour que la
Puissance divine puisse pénétrer en toi et résider en ton cceur. Si tu n’as pas
de courage, méme les moutons te feront peur, que dire alors des mauvaises
personnes ? Tu dois étre capable de faire face a toutes les circonstances. Si
la peur te fait fuir, méme les singes t ‘attaqueront Chacun sait que si tu es
armé d’un béaton et que tu fais face, les singes ne t’attaqueront pas. Ne
tourne pas le dos, fais face ! Alors seulement tu parviendras a accomplir
quelque chose. »

Vivekananda disait la méme chose: « Soyez sans peur! Le courage est
I’instrument indispensable pour réussir. » Aujourd’hui, les gens ont besoin
de plus de courage et de détermination, mais il ne s’agit pas d’un courage
sot et aveugle. Le courage doit s’accompagner du discernement. Mors
seulement le succes sera garanti.

141



Seizieme Discours

BANNISSEZ L’ IGNORANCE ET LA TRISTESSE
VOUS QUITTERA POUR TOUJOURS

Le mot sankhya signifie Sagesse. Au second chapitre de la Gita, intitulé
sankhyayoga, Krishna transmit Ses enseignements & Arjuna en
commencant par la voie de la Sagesse. Pour acquérir la Sagesse, il faut se
livirer & la pratique de [Iintrospection. Quand vous pratiquez
I’introspection, vous devez vous dissocier de votre mental et de vos
pensées. Krishna dit: « Arjuna, la timidité, la peine, la tristesse, toutes ces
peurs et ces faiblesses sont associées au mental. Quelle est la raison de cet
état de faiblesse dans lequel tu te trouves ? Je vais te le dire. Les impuretés
en ton mental et le fait que tu t’identifies a ce mental impur sont
responsables de ce triste état. »

Krishna appela Arjuna, kripana, terme qui fut parfois traduit par ‘personne
mesquine, ou pauvre ou encore misérable’. Mais ces différents sens ne
conviennent pas pour décrire Arjuna. Il n’était ni misérable ni pauvre et il
n’¢était pas non plus un étre mesquin ou vil. Ces significations données
pour kripana ne peuvent étre utilisées pour décrire Arjuna. Mais dans le
langage des Upanishads, ce terme fut aussi utilisé pour indiquer
I’ignorance. Ainsi, en appelant Arjuna kripana, Krishna veut dire qu’il est
une personne ignorante. A cause de cette ignorance, Arjuna était plongé
dans la peine et la tristesse, écrasé de timidité. La peine survient quand on
expérimente la séparation. On peut considérer la vie comme un flux au
cours duquel les étres se rencontrent et se séparent. La vie de I’homme est
remplie d’associations et de séparations. Une autre maniére de parler de
ces transitions, c’est de les envisager comme des moments de sandhya.

Sandhyé est un intervalle, une période au cours de laquelle deux temps
différents se rejoignent. Sandhya se réfere au moment qui se situe entre la
joie et la tristesse, entre le jour et la nuit, entre 1’association et la
séparation. Pendant le sandhya, vous étes simultanément dans la joie et
dans la peine, mais vous n’y restez pas longtemps car vous avancez et
entrez pleinement dans la joie ou vous sombrez dans la tristesse. Bien sar
vous n’aspirez qu’a la joie et non a la tristesse. La Sagesse est la voie qui
vous aide a demeurer dans la Joie éternelle. Le sankhyayoga enseigne la

142



voie qui mene a la Joie éternelle a travers le détachement et I’amour pour la
Divinité. Dans le chapitre de la Gita sur le santhyayoga, vous trouverez ces
deux mots: rishikesha et gudékesha. Le premier, rishikesha se référe au
Maitre des organes sensoriels et le second, gudakesha, se rapporte a celui
qui a acquis le controle de ses organes sensoriels. Krishna est le Maitre des
sens et Arjuna est celui qui parvint a contréler les sens. Mais au début,
Arjuna baignait dans la conscience du corps et n’avait aucun contréle.

Arjuna commenca a s’inquiéter deés qu’il se mit a réfléchir aux
conséquences de la bataille qu’il allait livrer contre ses parents et amis. Il
était fort préoccupé de ce qui pourrait arriver suite a leur destruction ; en
d’autres mots, Arjuna ne pensait qu’en termes de conscience du corps. Le
corps est associé¢ a tamas, I’inertie. On peut le considérer comme une
coupe, un récipient ou un vétement que le jiva, I’ame individuelle, revét.
Tout comme vous vous debarrassez tout naturellement de vieux vétements
sales et usés pour en revétir de nouveaux, vous abandonnez aussi ce corps
pour en revétir un nouveau. Krishna montra que la mort est semblable a
I’abandon d’un vieux vétement. Bien entendu, quand les gens ordinaires
entendent cela ils peuvent développer quelques doutes.

Apres quatre-vingts ou nonante ans, les effets du grand age font que vous
pouvez facilement admettre que le corps finit par ressembler a un vieil
habit, et aussi que ces vieux habits doivent étre abandonnés. Mais si une
personne meurt jeune ou a I’age adulte, avant d’avoir atteint la vieillesse,
cela revient a laisser de c6té des vétements neufs. Quand un corps de vingt
ans meurt, peut-on parier de lui comme d’un vieil habit? Manifestement il
s’agit d’un vétement neuf. Krishna répondit a ce doute par un exemple.
Supposons qu’un jour, lors d’un pelerinage, vous achetiez une piéce de
tissu. Vous la ramenez chez vous et la gardez dans une armoire. Cing ou
dix ans plus tard, vous faites du rangement et trouvez cette piéce de tissu ;
VOUS vous souvenez I’avoir achetée des années auparavant. Vous apportez
ce tissu chez le tailleur et lui demandez de confectionner une chemise. Un
jour, vétu de cette nouvelle chemise, vous vous rendez dans un lieu de
prieres, vous vous asseye; mais en vous penchant, le dos de la chemise se
déchire. Vous vous demandez alors, « Comment se fait-il quune nouvelle
chemise se soit déchirée si rapidement? Pourquoi n’a-t-elle résisté que si
peu de temps? » La chemise était neuve, mais le tissu était ancien et
provenait d’un vieux stock. Emprunter un corps et n’y vivre que peu de
temps peut faire penser qu’on se débarrasse d’un nouveau corps, mais en
fait, ce corps provenait d’un vieux stock, il est venu a vous en conséquence

143



de nombreuses vies antérieures.

Voici un autre exemple pour vous aider a comprendre. Imaginez deux
individus, ’'un est jeune et I’autre 4gé. Le jeune homme de dix-huit ans
frappe une pierre a I’aide d’un marteau; il frappe vingt fois, avec force,
mais la pierre ne se brise pas. Il s’assied pour se reposer. L’homme 4gé se
présente et de deux coups de marteau seulement, brise la pierre. Quelle
raison se cache derriere ce résultat surprenant? Pourquoi la pierre ne
s’est-elle pas brisée aprés les vingt coups assénés par le jeune homme mais
bien apres les deux coups frappés par une personne de quatre-vingts ans?
L’erreur vient de ce que vous ne tenez compte que des deux coups frappés
par le vieil homme, vous pensez que la pierre a cédé suite a I’impact de ces
deux coups. Mais, en Vérité, elle a cédé apres vingt-deux coups. Aux vingt
coups donnés par le jeune homme se sont ajoutés les deux coups du vieil
homme et la pierre s’est brisée. De méme, avant de quitter cette dernicre
vie, vous avez pratiqué un certain nombre d’exercices spirituels et vecu
toute une série d’expériences spirituelles dans une vie antérieure. En cette
vie, vous reprenez votre travail spirituel et pouvez atteindre
I’accomplissement spirituel avant méme d’atteindre un &ge avancé. Quand
vous réfléchissez a ce genre de choses, vous tenez seulement compte de la
vie présente, vous ne tenez compte que des efforts faits et des
conséquences des actions que vous avez accomplies depuis votre
naissance actuelle. Mais aux yeux du Seigneur, toutes vos vies passées, Vos
efforts passes et les conséquences du passé sont tous pris en considération.
Krishna dit: « Mon enfant, en fin de compte, chaque corps est détruit par le
temps. Sache que tu as existé dans des corps innombrables et que tu as
traversé un grand nombre de cycles de naissances et de morts dans le passé,
et cela depuis des temps immémoriaux. »

La vraie signification du mot sari ra, le corps en sanskrit, est ‘ce qui s’use’.
Morceau de chair a la naissance, il se développe et devient un beau corps
séduisant ; mais ensuite, il vieillit et perd sa force ainsi que sa séduction.
Le corps est une chose inerte, transitoire. Au cours d’une vie il subit bon
nombre de changements et finit par s’épuiser. Mais un doute vous vient
peut-&tre a 1’esprit: comment le corps peut-il étre qualifié d’inerte et
d’insensible? 1l parle, il marche, il vit, il agit, il accomplit beaucoup
d’activités, on ne peut dire de ce corps vivant qu’il est inerte ! Si vous
remontez le mécanisme d’une horloge, elle se met en mouvement et
fonctionne. Les aiguilles tournent et le carillon sonne les heures mais ce
n’est pas une raison suffisante pour dire que I’horloge vit. C’est grace a la

144



puissance obtenue lorsque vous avez remonté son mécanisme que
I’horloge fonctionne convenablement. De méme, grace a 1’énergie vitale
que Dieu y a insufflée, votre corps parle et remplit diverses fonctions.
Dépourvu du Principe divin qui I’anime, le corps ne peut fonctionner, tout
comme [’horloge ne peut fonctionner sans que son mécanisme soit
remonteé.

Surgit alors une autre question. L horloge fonctionne mais ne change ni de
taille, ni de forme, alors que le corps, lui, grandit. Comment expliquer cela
si le corps est simplement une chose inerte? Les choses inertes ne
grandissent pas. Si vous balayez le sol, ramassez la poussiére et la déversez
dans une poubelle, le tas de poussiére grandira. En alimentant ce corps a
I’aide de toutes sortes de nourritures, ce corps aussi grandit parce que la
nourriture s’amasse a I’intérieur. Un tas de poussiére peut grandir, mais
vous ne pouvez pas dire pour autant qu’il vit. Ainsi ce n’est pas parce que
vous voyez le corps grandir que vous pouvez dire qu’il vit. Le corps en
lui-méme n’est qu’une chose inerte, mais il est saturé de Conscience divine
car sa base véritable est la Divinité. Souvenez-vous toujours de cette Base
divine, de celle Conscience divine qui supporte et active le Principe de vie
en tous les étres. Sachant cela, faites votre devoir.

Quand Krishna qualifia Arjuna d’ignorant, voulait-Il dire par la qu’il
n’avait pas d’éducation ? Pas du tout Arjuna maitrisait un grand nombre de
techniques ; il était trés versé et excellait dans les arts martiaux, dans 1’art
d’administrer et possédait de nombreuses aptitudes professionnelles. Mais
dans le domaine spirituel, il n’était pas éduqué. Chaque personne utilise
ses capacités et ses facultés en se spécialisant clans un domaine particulier
et en y développant ses compétences. Certains utilisent leurs facultés pour
maitriser I’art de la musique, d’autres écrivent des livres de poésie,
d’autres encore développent leurs talents en peignant et en sculptant.
Regardez notre propre université ou il y a un certain nombre de
professeurs. Une personne peut réaliser I’excellence dans le domaine de la
physique, une autre en chimie, une autre en mathématique et une autre
encore en biologie. Toutes possédent des compétences trés développées
dans leurs domaines respectifs mais ne savent pas grand-chose concernant
les autres domaines académiques. Prenez par exemple 1’étude des
Ecritures ou des Vedas. Certaines personnes s’investiront sans réserve
dans I’¢tude des Vedas et deviendront maitres dans I’art de les chanter avec
aisance. Notre Kamaldhani est unique, aucun ne 1’égale ; il a acquis une
compétence extraordinaire dans le domaine des Vedas. Mais, si vous lui

145



demandez qui est Sita, il vous répondra qu’Elle est 1’épouse de Krishna. Il
n’est pas aussi versé dans la connaissance séculicre. La raison de ce genre
de situation est que chacun emploie toutes ses capacités dans un secteur
particulier de la connaissance et s’y spécialise. De méme, en sa qualité de
Prince Royal, Arjuna avait atteint des sommets dans 1’art du tir a Iarc,
mais dans les autres domaines, sa connaissance n’était pas aussi €levée.

Le Seul qui posséde la maitrise et la compétence completes dans tous les
domaines, ¢’est Dieu. Voila pourquoi on Le dit omniscient, omnipotent et
omniprésent. Seul Dieu posséde ces trois qualités d’omniscience,
d’omnipotence et d’omniprésence. Connaissant le passé, le présent et le
futur et sachant qu’Arjuna était prét, Krishna entreprit de lui enseigner les
grandes Veérités spirituelles. 1l dit a Arjuna: « Reconnais la nature
éphémeére du corps et souviens-toi toujours de sa Base; concentre-toi sur
cette Base divine et accomplis tes devoirs. Pour commencer, tu dois te
débarrasser de tous tes attachements. Tu es submergé par I’identification
au corps. Cet attachement est tres dangereux, il détruira ton pouvoir de
discernement. » Voici une histoire pour illustrer ceci.

Un jour, Indra, le Seigneur des cieux, eut a subir le sort de renaitre sur terre
en tant que cochon. De par celle naissance, son temps se passait a vivre une
vie de famille dans 1’eau sale et boueuse. Le sage Narada vint a passer et
vit ce porc et sa famille. Il reconnut Indra réduit a cette forme et fut pris de
pitié. 1l s’adressa au cochon: « Indra, regarde en quel état tu as dégénéreé !
Comment est-ce arrivé? Ne t’en f ais pas, je te tirerai dela. Pour t’aider je
peux faire usage de tous les pouvoirs que j’ai gagnés par les pénitences et
les austérités accumulées. » Il lui parla avec beaucoup de sympathie se
disant que celui qui devrait jouir de tout le luxe des cieux se trouvait dans
une situation bien misérable et que sa vie devait étre bien malheureuse.
Indra, sous la forme du porc lui répondit: « Narada, pourquoi viens-tu te
mettre en travers de mon bonheur ? La joie que j’éprouve dans cette fange
je ne I’obtiendrai nulle part ailleurs. La vie merveilleuse dont je jouis dans
cette eau boueuse, en compagnie de ma femme et de mes enfants, méme
aux cieux je ne pourrais 1’obtenir. Ne te méle pas de ma vie. Ne porte pas
atteinte a la joie que j’expérimente pleinement ici. Passe ton chemin s’il te
plait. » Indra, envoité par I’illusion de 1’attachement ne réalisait pas dans
quelle condition pitoyable il se trouvait.

Tant que vous étes sous le charme de moha, 1’attachement, vous étes sous
I’emprise de I’illusion. Celle-ci est causée par I’irrésistible pouvoir de

146



maya. Si vous voulez détruire ce pouvoir de maya, vous devez développer
le pouvoir de I’Atman. C’est pourquoi Krishna prit sur Lui de commencer
Son enseignement & Arjuna par ‘Atmavidya’, la connaissance du Soi. C’est
seulement aprés avoir acquis 1’ instruction relative a I’ Atman que vous étes
capables d’accomplir votre devoir correctement. Sans celle connaissance,
Vous ne pouvez comprendre correctement ne serait-ce que vos devoirs
quotidiens qui relévent du monde. Mais [’écoute des enseignements
spirituels ne peut que vous aider dans une faible mesure. Quand vous
écoutez la Gita, vous étes si heureux, si remplis de joie que tout vous parait
simple, mais ce sentiment d’exaltation que vous expérimentez n’est qu’un
phénomene passager. Quand vous entreprendrez de mettre ces
enseignements en pratique, bon nombre de problémes et de difficultés
surgiront. Mais vous devez persister dans vos efforts. Les enseignements
ne vous aideront que si vous les mettez en pratique. VVous devez pénétrer et
faire vOtre tout ce que vous avez entendu et tout ce que vous avez lu, alors
vous retirerez de ces enseignements quelque chose de vraiment valable.

Chaitanya partit en pélerinage et atteignit un petit village du sud,
Srirangaputnam. Des villageois s’étaient rassemblés dans le temple ol un
maitre, un pandit réputé, enseignait et commentait la Gita. Le pandit lisait
le texte, les disciples répétaient les vers et le pandit faisait ensuite les
commentaires appropriés. Un disciple s’était retiré dans un coin du temple
et versait d’abondantes larmes. Les autres personnes tenaient le livre de la
Gita et répétaient les vers, écoutant tres attentivement les paroles du
pandit. L’expression de leur visage changeait constamment; au fil des
commentaires elle devenait parfois joyeuse, parfois sérieuse, Mais le
disciple assis dans son coin ne vivait pas 1I’expérience de cette facon, il
pleurait, tout simplement.

Chaitanya observait tout cela. Il s’adressa a I’homme et lui dit: « Pourquoi
pleures-tu ? La Gita est exposée de facon si joyeuse, alors pourquoi cette
tristesse ? » L’homme répondit: « Swami, je ne sais pas qui vous étes. Je ne
connais pas le sanskrit des lors je ne peux prononcer les vers correctement,
je pourrais commettre un péché en les répétant de facon erronée. Alors,
dans mon cceur, j’imaginais Krishna donnant la Gita a Arjuna, la téte
tournée vers Arjuna assis sur le siege a l’arriére du char. Je pleure en
imaginant Krishna obligé de garder la téte tournée vers l’arriere si
longtemps, s’efforgant de convaincre Arjuna. Il a di beaucoup en souffrir.
Si seulement Arjuna s’était assis a I’avant et Krishna a DParricre, cela
n’aurait pas causé tant de géne au Seigneur. Penser a cela me cause

147



beaucoup de peine, c’est pourquoi je pleure. » Chaitanya sentit qu’il se
trouvait devant un vrai fidéle. L’homme ressentait un tel amour pour
Krishna, il s’identifiait si profondément a Krishna durant cet épisode au
cours duquel le Seigneur enseignait la Gita a Arjuna, qu’il s’immergeait en
Lui, devenant une partie de Krishna Lui-méme. Chaitanya en conclut que
I’expérience de tels sentiments est beaucoup plus importante que 1’écoute
et la répétition des vers de la Gita.

Maintenant encore, alors qu’on vous expose la Gita, certains d’entre vous
prennent note avec respect de tous les commentaires tandis que d’autres
tiennent la Gita en mains et suivent les vers, essayant de les apprendre.
Mais ce sont la des signes extérieurs qui n’évoquent guere de profonds
sentiments de dévotion. Si vous voulez que votre cceur soit saturé de
I’essence des enseignements, vous devez rechercher 1’expérience
intérieure réelle. Faites-le en mettant ces vers en pratique dans votre vie
quotidienne. Méme si vous n’en pratiquez qu’un seul, ce sera plus que
suffisant. A quoi cela sert-il d’en noter des centaines? Si vous remplissez
votre téte de tout le contenu du livre, votre téte ne sera qu’un livre de plus.
Ce qui compte c’est que vous graviez le livre dans votre cceur. Un seul des
enseignhements gravé dans votre cceur est tout ce qui est nécessaire. Saturez
votre ceceur d’amour et cela suffira. Plutét que farcir votre téte avec
I’érudition et la connaissance livresque, il vaut beaucoup mieux remplir
votre cceur d’amour.

Krishna dit & Arjuna: « Cela n’a aucun sens de t’affliger et de te lamenter
en basant uniquement toutes tes réflexions sur des relations et des
attachements liés au corps. Tourne ton mental vers I’intérieur et tu
comprendras alors tout ce que Je suis en train de t’expliquer. Tu t’affliges
sur des personnes pour qui il n’est pas nécessaire de t’affliger, tu te rends
malheureux sans raison. Tu ne devrais pas souffrir ainsi. Tu es si triste
parce que ton cceur est plein d’ignorance. Ecarte cette ignorance de ton
cceur, completement. C’est seulement lorsque ton cceur sera libéré de la
plus petite trace d’ignorance que tu seras capable de comprendre la
Sagesse. »

L’ignorance, c’est comme le feu. Si apres avoir éteint le feu il reste encore
des braises et qu’une brise se léve, les étincelles surgissent et s’enflamment
en un grand brasier. C’est pourquoi il ne devrait pas rester la moindre trace
de feu. L’ignorance est aussi comme la maladie. Supposez que votre
maladie soit presque guérie, qu’il n’en reste qu’un petit vestige; une fois

148



rentré chez vous si vous ne suivez pas le régime et les prescriptions qui
vous ont ¢té donnés a 1I’hdpital, la maladie peut se développer a nouveau
trés rapidement. La maladie devrait étre totalement éradiquée. L’ignorance
peut aussi étre comparée a I’endettement. Imaginez que vous ayez acquitté
toutes vos dettes a I’exception d’un petit emprunt de mille roupies. Que se
passera-t-il si vous laissez s’accumuler les intéréts? Votre dette
augmentera a nouveau. C’est pourquoi vous devez acquitter vos dettes
complétement.

De méme, si quelques impressions d’attachement et de désir sommeillent
encore dans votre cceur, la tristesse sera toujours susceptible de vous
submerger. C’est pourquoi Krishna gronda Arjuna: « Si tu conserves en
ton cceur la moindre parcelle d’attachement, tout ce que Je peux
t’enseigner sera inutile. Tu dois détruire complétement tous les
attachements nourris pendant si longtemps par 1’ignorance qui obscurcit
ton cceur. Pour t’aider a le faire, Je t’enseigne le sankhyayoga. »

Le second chapitre qui concerne le sankhyayoga est une partie
extrémement importante de la Gita. Lorsque vous comprenez la différence
qui existe entre I’Atman et I’anatman, entre le vrai Soi et le faux soi associé
aux choses de ce monde, les autres chapitres deviennent alors faciles a
comprendre. C’est pourquoi vous devez prendre ce deuxiéme chapitre vers
par vers et, s’il le faut, passer deux ou trois jours a vous concentrer sur eux,
essayant de comprendre le sankhyayoga depuis le cceur de votre ceeur.
Dans ce chapitre, chague mot de chaque vers commence par les
enseignements de Krishna et peut étre considéré comme un joyau rare et
précieux. C’est seulement si vous comprenez pleinement la nature du
sankhyayoga que vous parviendrez a comprendre toute la Gita.

149



Dix-septieme Discours

MAITRISEZ VOS SENS ET LE MONDE SERA VOTRE

Ou que vous portiez votre regard, sur terre, aux cieux ou dans les enfers,
tout ce que vous trouverez partout est constitué d’une combinaison des
cinqg ¢léments, uniquement des cinq éléments. Rien d’autre n’existe. Quoi
que vous ayez désiré, quoi que vous ayez utilisé, quoi que vous ayez perdu,
toutes ces choses ne sont que des changements dans la manifestation des
cing éléments. Toutes ces variations sans nombre des cing éléments se sont
modifiées et se modifieront au fil du temps ; toutes sont temporaires, allant
indéfiniment d’un nom et d’une forme, a d’autres noms et a d’autres
formes.

La fleur qui s’est épanouie aujourd’hui se dessechera demain. La fleur qui
se dessechera demain se décomposera quelques jours plus tard. La
nourriture cuisinée aujourd’hui sera avariée demain. La méme nourriture
devient du poison le jour qui suit sa préparation ; une fois avariee, vous ne
pouvez faire en sorte qu’elle redevienne ce qu’elle était a I’origine. La
superbe forme d’aujourd’hui deviendra hideuse demain. Méme les atomes
qui constituent la matiere sur la lune peuvent, & un moment donné, finir ici
sur la terre ; et méme les atomes qui constituent la matiére sur la terre
peuvent aller sur la lune. Aprés chaque période de sept ans, tous les atomes
qui constituent le corps humain subissent un changement intégral. Il serait
sot de croire que le corps et les organes des sens, formés a partir des cing
¢léments, soient permanents ou qu’un objet quelconque constitué de ces
cing éléments ait une valeur durable. Seuls les sens extérieurs aspireront a
de telles choses transitoires.

La Gita a montré que ce phénoméne impermanent que vous appelez le
corps, le mental et les sens consiste en vingt-quatre principes. Il est
constitué de cing organes grossiers appelés en sanskrit les karmaindriyas,
les oreilles, la peau, les yeux, la langue et tenez. Ceux-ci entrent en contact
avec les objets des sens a travers les cing organes sensoriels subtils appelés
jnandindriyas, l’ouie, le toucher, la vue, le golt et l’odorat. Les
karmaindriyas et les jnanaindriyas sont inextricablement liés ; sans le
subtil, le grossier ne peut fonctionner. Par exemple, vous pouvez avoir des
yeux et ne pas voir, avoir des oreilles et ne pas entendre, avoir une langue

150



et ne rien godter.

A c0té des indriyas, vous avez les cing gaines ou koshas. On peut les
envisager comme différents corps qui s’interpénétrent de fagon de plus en
plus subtile, chacun étant plus subtil que le précédent. La gaine la plus
grossiére est celle de la nourriture, elle est constituée du corps physique.
Ensuite vient la gaine vitale qui concerne le souffle de vie et de I’énergie
physique. La suivante est la gaine du mental qui est un corps subtil relié au
mental inférieur. Vient alors la gaine de I’intellect, un corps encore plus
subtil associ¢ au mental supérieur et a I’intuition. La derniére gaine est
celle de Béatitude, le plus subtil de tons les corps, qui se situe au-dela de
tous les aspects du mental ou seul, le voile de I’ignorance demeure et cache
I’Atman. En plus des principes exposés jusqu’ici, il y a également cing
énergies vitales ou pranas, qui vitalisent tout le fonctionnement du corps;
I’une d’elles est associée a la respiration, une autre a 1’élimination, une
troisieme a la circulation, une quatrieme a la digestion et la cinquiéme est
liée au flux ascensionnel qui énergétise les centres supérieurs.

A c0té de ces vingt éléments, nous avons les quatre aspects du mental le
mental inférieur ou mental pensant, appelé inanas I’intellect intuitif et la
faculté de discrimination ou discernement, appelé buddhi ; le sens du moi
ou I’ego, appelé ahamkara et enfin le siege des sentiments et de la
mémoire, appelé cilla. Ensemble, avec I’Atman qui est leur Base, ils
constituent les vingt-cing éléments. Sankhya concerne ces différents
principes qui constituent I’étre individuel. Ce chapitre est appelé
sankhyayoga parce qu’il vous aide a reconnaitre I’ Atman, la seule Réalité &
la base des vingt-quatre principes corporels qui ne sont vraiment que des
manifestations de votre ignorance. Ces vingt-quatre principes qui
constituent I’illusion vous font apparaitre comme un étre séparé. Si vous
passez votre vie ne dépendant que de ces vingt-quatre facultés
constamment soumises au changement, comment serez-vous capables
d’atteindre la Béatitude éternelle, votre véritable nature, laquelle n’est en
rien influencée par ces choses transitoires?

Toutes les joies que vous expérimentez maintenant ne vous apporteront
que tristesse plus tard. Ces joies vont et viennent, elles ne sont pas
permanentes. Krishna a fermement insisté sur le fait que vous ne devriez
pas croire en ces organes sensoriels et que vous ne devriez pas vous laisser
¢égarer par eux. Quelle que soit I’éducation que vous ayez recue, quelle que
soient votre fonction et votre position sociale, si vous ne maitrisez pas les

151



Sens vous Nne pourrez avoir la paix de 1’esprit. Celle paix intérieure ne peut
étre obtenue que par le contrble des sens. Vous croyez peut-étre que
controler les organes des sens est quelque chose de trop difficile a
entreprendre, mais dans le chapitre sur le sankhy6yoga, Krishna a enseigné
différents moyens qui vous permettent de les maitriser.

Krishna dit qu’il existe deux sortes de gens : les aryans et les anaryans. Les
aryans sont ceux qui suivent la voie juste, la voie sacrée, la voie noble. Ils
recherchent la compagnie des grandes ames et mettent leurs
enseignements en pratique. Ils font ainsi I’expérience des grandes Vérités
spirituelles et bénéficient d’une vie spirituelle profonde. A 1’opposé, on
trouve ceux dont le mental est rempli de pensées profanes, dont le cceur est
impur, qui sont dominés par 1’ignorance et qui vivent une vie dépourvue de
rectitude. Ce sont les anadryans. On peut dire que leur mauvais
comportement est directement a I’opposé de D’attitude exemplaire des
aryans, tout comme 1’obscurité est a 1’oppose de la lumiére. On peut donc
décrire ces deux catégories comme étant celle des dieux et celle des
démons, celle des étres de lumiere et celle des étres des ténébres. Krishna
dit: « Arjuna, jusqu’a aujourd’hui Je pensais que tu étais un aryan, mais Je
constate que tu t’engages dans la mauvaise voie. Tu te noies dans les
ténebres, tu t’attaches a ce qui n’est pas sacr¢. Il serait faux de t’appeler un
aryan. Tu prouves toi-méme que tu es un anaryan. »

Krishna gronda ainsi Arjuna a plusieurs reprises afin de 1’encourager a
faire un effort héroique pour devenir un aryan. Il lui dit: « La cause
premicre de ta peine actuelle est 1’attachement et la base de ton
attachement est 1’ignorance. C’est par ignorance que tu permets aux
organes des sens de diriger tes actions. Si tu veux te libérer de
I’attachement et de la tristesse, tu dois contrbler tes sens. Tu dois
clairement comprendre la nature des organes des sens. Dans le voyage de
la vie ces organes sont importants, ils sont comme les chevaux de ton char,
lequel t’emmeéne vers le but Mais pour que le char et son passager soient en
sécurité, tu dois parfaitement maitriser les chevaux. Si tu ne les controles
pas, inévitablement la peine sera au rendez-vous pour le char et son
occupant Ainsi, si tu veux atteindre le but sain et sauf exerce un contréle
absolu sur ces chevaux, ¢’est-a-dire sur les organes des sens. »

Krishna donna un nouveau nom aux organes des sens : matraha,
c’est-a-dire ce qui ‘mesure’. Que veut-on signifier en disant que ces
organes ont la capacité de mesurer? Par exemple, qu’est-ce qui mesure et

152



identifie ’amertume ou la douceur de la nourriture ? C’est la langue qui
mesure et détermine le golt des aliments et décide s’ils sont doux ou
amers. Vous pouvez décrire le visage de quelqu’un en disant que toutes ses
caractéristiques sont normales mais qu’il a un long nez. Qu’est-ce qui
évalue la longueur du nez? Ce sont vos yeux. De méme, vos oreilles
déterminent si une musique est mélodieuse ou non. Ainsi, chacun des
organes des sens mesure des qualités différentes. Le mot matraha a aussi
un autre sens, il signifie ‘limité’. En quoi cette limite s’applique-t-elle aux
organes des sens ? Dieu vous adonné un nez pour sentir, respirer, inhaler et
expirer. Vous devez employer le nez pour les fonctions qui lui sont
specifiques et vous en contenter. Si vous 1’utilisez correctement, vous
obéissez aux commandements du Seigneur car vous 1’utilisez de maniére
correcte, pour ce a quoi il est destiné.

En vous conduisant correctement et en obéissant aux ordres du Seigneur,
vous obtiendrez toujours de bons résultats. Mais au lieu d’utiliser votre nez
pour respirer et sentir de bonnes choses, vous 1’utilisez pour priser, vous
n’en faites pas usage selon la maniere spécifiée par Dieu et vous
désobéissez ainsi aux commandements du Seigneur. En ce qui concerne la
langue, vous disposez du gentil rappel adressé par le Seigneur, « Enfant,
emploie ta langue pour parler avec douceur et non pour blesser ton
prochain dans son cceur. Aie recours a des paroles qui procurent la joie. » I
faut également surveiller 1’autre fonction de la langue. Faites usage de la
langue pour absorber de la nourriture saine et sattvique, riche en vitamines
et protéines. Si par contre vous employez votre langue et le sens du godt
pour fumer des cigarettes, boire de 1’alcool, manger du mouton et autre
chose de ce genre, vous ferez un mauvais usage de votre langue et
désobéirez aux commandements du Seigneur. Vous devriez donc utiliser
tous les organes sensoriels pour les taches spécifiques qui ont été assignées
a chacun d’eux. Ainsi, suivant le cas, vous accomplirez le but pour lequel
chaque instrument vous est donné.

Chaque fois que les organes sensoriels entrent en contact avec les objets
des sens, ils en mesurent les différentes qualités. Par exemple, le sens du
toucher peut mesurer les qualités telles que le chaud et le froid ; il en
résulte que vous ressentez de la joie ou de la peine. Le simple fait de
posséder de tels organes des sens ne vous procure ni joie ni peine, vous
expérimentez celles-ci quand les organes des sens entrent en contact avec
les objets des sens. En ce moment vous étes ici, cela signifie que vos
oreilles sont ici avec vous. Supposez que guelque chose arrive dans votre

153



village, en bien ou en mal, vous ne ressentirez ni bonheur ni peine, ni joie
ni tristesse aussi longtemps que vos oreilles n’auront pas entendu les
nouvelles. VVous recevez alors un appel téléphonique et vous apprenez ce
qui s’est passé au village ; si ¢c’est une bonne nouvelle vous ressentirez de
la joie, si c’est une mauvaise nouvelle vous ressentirez de la tristesse. C’est
seulement quand les organes des sens sont associés aux objets des sens
qu’ils font naitre en vous soit la joie soit la peine.

Les objets des sens sont nombreux de par le monde, mais vous devriez
veiller a ce que les organes des sens n’entrent pas en contaCt avec un trop
grand nombre d’entre eux. Ils sont tous impermanents. En vous laissant
captiver par de petites choses, votre vie devient mesquine et impure. VVous
pouvez constater cela chez beaucoup d’étres vivants qui sont victimes d’un
ou deux organes des sens. Par exemple, quand un daim entend une
musique mélodieuse, il est fasciné et se laisse capturer facilement ; le daim
est lié par le son. Un énorme éléphant peut étre maitrisé par le toucher, il
est donc li¢ par le toucher. Ainsi, un grand nombre d’animaux peuvent étre
liés et contrblés par différents organes des sens. Prenez la mite, la lumiere
I’attire, elle est liée par la vue a la lumiere qui peut la détruire. De méme, le
poisson avale 1’appat et se fait prendre parce qu’il est lié¢ par le goft
L’abeille pénétre dans la fleur, liée par le pouvoir de 1’odorat ; elle se laisse
parfois piéger pour la nuit quand la fleur referme ses pétales. Chacun de
ces €tres est lié par un organe sensoriel particulier, mais I’homme, lui, est
lié par les cing organes des sens et, de ce fait, est méme inférieur a tous ces
animaux. Voici une petite histoire a ce sujet.

Un jour, Dakshina Murthi entreprit de faire le tour du pays. Il considéra
chacun des cinq éléments comme son guru. Un jour, il s’en vint au bord de
I’océan, en apprécia les vagues et les divers aspects. Tandis qu’il était 1a
observant 1’océan, une vague vint s’écraser sur la plage y apportant
quelques saletés. Il constata que quand la saleté¢ tombe dans 1’océan, les
vagues s’en chargent et I’en débarrassent. Dakshina Murthi se dit:

« Pourquoi 1’océan, si vaste et si profond, trouve-t-il nécessaire de se
débarrasser de si petites impuretés ? Ne pourrait-il leur permettre d’y venir
et d’y rester? » Il entra alors en méditation et comprit que si I’océan
admettait la moindre impureté dans ses eaux, ces impuretés iraient en
s’accumulant jour aprés jour ; elles finiraient par le recouvrir et le
pollueraient. 1l découvrit que deés 1’origine, 1’océan avait décidé de
n’accueillir n1 impuretés, ni poussieres, ni saletés. Il put ainsi demeurer
clair et pur.

154



De méme, des le début, vous devriez veiller a ce que les mauvaises idees et
les mauvaises pensées, aussi insignifiantes soient-elles, ne pénétrent pas
dans votre mental. Ne laissez pas la moindre impureté pénétrer votre cceur.
Avant qu’elle ne prenne pied, expulsez-la. Si vous I’accueillez compte
tenu de son insignifiance, croyant qu’elle ne pourra vous faire du tort, elle
commencera a se développer dans votre cceur.

Donc, si vous comprenez le fonctionnement des organes des sens et si vous
apprenez a les utiliser correctement, vous parviendrez a en tirer avantage, a
ne pas vous laisser perturber par eux. Si vous étes liés par les organes des
sens, vous n’obtiendrez jamais ni joie ni paix du mental. En voici une
illustration.

Il était une fois un grand roi qui avait cing épouses, mais elles ne
I’écoutaient jamais. 1 était peut-étre le roi de tous ses sujets, mais il n’était
pas le seigneur de ses cing femmes. 1l en souffrait beaucoup. Il portait une
couronne sur la téte, mais dans sa téte il n’y avait que des soucis. « Je suis
devenu I’esclave de ces femmes et j’en souffre trop », pensait-il. « Y a-t-il
un homme au monde qui n’ait pas peur de sa femme? Si cet homme existe,
comment fait-il pour la contréler ? Comment fait-il pour ne pas se laisser
dominer par elle ? » S’enquérir directement a ce propos en interrogeant les
citoyens ne serait pas considéré comme correct. Il décida donc de tenir une
assemblée publique et y invita tous les sujets masculins. Deux chapiteaux,
chacun de la taille d’un stade, furent installés de chaque c6té du terrain ou
se tenait I’assemblée. Le roi annonga que le premier chapiteau était destiné
a ceux qui contrblaient leurs femmes, et I’autre a ceux qui étaient controlés
par leurs femmes. Tous les citoyens masculins du pays arriverent dans la
capitale et se dirigérent directement vers le deuxiéme chapiteau. Le roi
constata que ce dernier était comble. Cela I’encouragea car il réalisa qu’il
n’¢était pas seul dans son cas. Avant de commencer son discours, il apercut
un homme seul qui attendait sous le chapiteau réservé a ceux qui
controlaient leurs femmes. Le roi s’en réjouit et vint vers lui disant
combien il était heureux de voir qu’au moins un homme dans son royaume
était parvenu a dominer sa femme.

Le roi lui demanda: « S’il te plait, dis-moi le secret par lequel tu parviens a
contrdler ton épouse ? » L’homme répondit: « Non, Sire, il ne s’agit pas de
cela. Je ne la contrdle pas, c’est elle qui me domine complétement. » Le roi
dit alors: « Mais pourquoi donc es-tu venu sous ce chapiteau? » et ’homme

155



de répondre: « Ma femme m’a ordonné de venir dans celui-Ci et pas dans
’autre, ¢’est pourquoi je suis ici. Ma femme m’a donné comme instruction
de ne pas aller sous le chapiteau ou se tiennent les esclaves de leurs
épouses mais de venir dans celui-ci. » Le roi s’irrita et ordonna a I’homme:
« Sors immédiatement! Tu ne peux en aucun cas rester ici! Va et rejoins les
autres sous le deuxiéme chapiteau ! » L’homme devint blanc de peur, son
visage était exsangue. Il s’agenouilla et implora le Maharaja ; les mains
jointes il supplia: « Oh roi ! Ecoute-moi. Tu peux me punir. Fais ce que tu
veux de moi, mais je ne suis pas prét a désobeir a ma femme et a aller sous
I’autre chapiteau. » Le roi comprit alors que, dans son royaume, il
n’existait pas d’homme qui ne soit esclave de sa femme.

Le roi, c’est le mental qui ne parvient jamais a satisfaire toutes ses femmes,
a savoir, les sens. Les yeux demandent: « Emmeéne-moi la ou la vue est
superbe. » La langue exige de ne recevoir que les aliments les plus exquis.
Les oreilles réclament les sons les plus mélodieux. La peau ne désire que le
toucher le plus agréable et le nez veut humer les meilleurs parfums du
monde. Qui peut satisfaire les désirs des sens? Entre eux il n’existe aucune
coordination ni coopération. Si vous cédez aux organes des sens, ils vous
causeront bien des ennuis. Des le début vous devez trouver le moyen de les
tenir absolument sous contrdle. Vous aurez alors accompli une chose de
grande valeur. En ce monde, le vrai héros est celui qui est parvenu a
contréler complétement ses sens.

Lorsque les organes sensoriels émettent leurs exigences, vous ne devriez
pas les écouter. Vous devriez plutdt mettre votre mental en contact avec
I’intellect. Ensuite, quoi que I’intellect décide, le mental commandera et
les organes des sens obéiront. C’est la bonne maniére pour soumettre les
sens. Une personne qui base son existence sur le mental inférieur
s’effondrera et deviendra pire qu’un animal. Le sage base sa vie sur le
mental supérieur, sur son intellect, son pouvoir de discrimination et de
discernement et sur son intuition, sur buddhi. Celui qui suit buddhi devient
un étre humain exemplaire. Si vous fondez votre vie sur buddhi, elle vous
conduira au but final. Mais si vous basez votre vie uniquement sur le
mental, des changements surgiront a tout moment et il sera tres difficile de
prédire ce qui vous arrivera et ou vous atterrirez. C’est un peu comme s’il
s’agissait de traverser une riviere en crue ou un océan sous la tempéte dans
un fréle esquif. Vous ne savez pas quand il coulera ni quand le désastre
s’abattra sur vous.

156



Il était une fois un saint appelé Hazrat Mohammed. Il était extrémement
vertueux et trés sage. Il controlait parfaitement ses sens. Un jour, on apprit
que sa fin était toute proche. Ses disciples s’assemblérent autour de son lit.
Sa gorge le faisait horriblement souffrir. 1l faisait des efforts héroiques
pour transcender la douleur. Il semblait vouloir dire quelque chose mais ne
pouvait parler. Les disciples souhaitaient ardemment comprendre le
message que leur maitre essayait de leur donner aux derniers instants de sa
vie sur terre. lls essayérent de 1’aider de maintes fagons et I’imploraient:

« Swami, tu souhaites nous dire quelque chose, de quoi s’agit-il? »
Rassemblant ses dernieres forces, Mohammed retrouva la voix et dit:

« Mes chers enfants, ces derniers temps, maya, le pouvoir de I’illusion m ‘a
poursuivi disant, ‘Ils sont tous devenus mes esclaves, aucun n’est parvenu
a se libérer de moi. Mais toi, tu es parvenu & me conquérir completement.
‘Alors je lui ai répliqué, ‘maya’, s’il te plait, ne dis pas que je t’ai
entierement conquise alors qu’il me reste encore un souffle de vie et
quelques respirations a venir. Jusqu’a ce qu’on ait rendu le dernier souffle
il est difficile de croire que I’on t’ait conquise complétement.” Mes chers
enfants jusqu’a présent je suis parvenu a conquérir maya, mais je ne sais
pas si j’y parviendrai jusqu’a mon dernier souffle. Durant ces derniers
moments, afin de me libérer de may4, je n’ai pensé qu’a Allah et L’ai prié
de tout mon cceur. » 1l se tut et ainsi se consuma sa vie.

Ainsi que le montre cette histoire, vous devez étre tres attentifs jusqu’a
votre dernier souffle pour ne pas céder aux organes des sens. Pour accéder
a I’ Atman, vous devez controler les sens qui sont tournés vers I’extérieur.
Le contrble des sens fait donc intégralement partie de la voie de la Sagesse
enseignée par Krishna dans le sankhy6yoga. Dés que vous avez la maitrise
totale des sens, il vous est facile alors de maitriser bhaktiyoga, karmayoga,
Jnanayoga et tous les autres yogas. Au début vous serez sans doute
confrontés a certaines difficultés. Quand vous apprenez a conduire, vous
vous exercez d’abord dans un endroit dégagé. Ce n’est qu’aprés avoir
appris a contrbler le véhicule et maitrisé 1’art de la conduite que vous
pouvez vous engager sur les voies a grand trafic et dans les rues étroites de
la ville. Si avant cela vous vous aventurez dans le trafic urbain, ce sera non
seulement difficile mais dangereux pour vous. De méme, quand vous avez
la maitrise des sens et que vous n’étes plus affectés par les attraits du
monde, vous étes capables de faire face a toutes les situations sans
inquiétude ni probleme. Pour maitriser les sens, vous devriez développer
une vision large, investiguer et découvrir ce qu’est I’Atman et ’anatman.
Ayant développé ce pouvoir de discernement, vous pouvez alors évoluer

157



en toute sécurité dans le monde tout en gardant votre vision fixée sur le but.

Les organes des sens, si changeants, ne pourront jamais vous procurer une
joie permanente. La vraie joie, vous I’expérimenterez quand vous aurez
gagné la connaissance de 1’Atman. Toute autre connaissance, toute autre
formation ne peut servir qu’a gagner votre subsistance. La Connaissance
de I’Atman est la seule véritable Connaissance. Avec elle vous saurez
apprécier 1’unité de D’existence. Quand vous vous identifiez avec la
Divinité présente en toutes choses, les conflits qui naissent d’un sentiment
de différence ne peuvent plus surgir. Quand vous faites I’expérience que
tout est Vasudeva, que le monde entier est Dieu et seulement Dieu, vous
pouvez méme abandonner la pratique du discernement, car lorsqu’on Voit
I’unité en tout, la question du discernement ne se pose pas.

Comme Swami I’a mentionné auparavant, les organes des sens peuvent
étre trés dangereux ; ils peuvent étre comme des chevaux sauvages. Si vous
n’employez pas les rénes pour les contrdler, ils s’emballeront avec le char
et iront ou bon leur semblera. Tirez sur les rénes des sens a ’aide de votre
mental. Faites en sorte que votre godt, votre odorat, votre vue, votre ouie,
votre toucher, les diverses impressions sensorielles soient sous votre
contr6le. Swami vous a souvent répété que vous ne devriez ni voir ni
entendre trop de choses. Ce n’est qu’en voyant une chose ou en entendant
parler d’elle que vous vous mettez a y penser. Une fois que vous y pensez,
vous développez de I’attachement envers elle et vous voulez la posséder.
Quand vous parlez d’une chose particuliére, vous pensez a sa forme. C’est
pourquoi, quel que soit I’objet, la premicre chose que vous devriez vous
demander c’est : « A-t-il des défauts, des imperfections ? » Si vous vous
rendez compte de ses imperfections, vous ne développerez pas
d’attachement pour lui. Si vous voulez atteindre Dieu, libérez-vous de la
vision défectueuse, du toucher défectueux, de I’écoute défectueuse et des
paroles défectueuses.

La pratique spirituelle commence par le contrdle de la langue. La raison en
est que la langue a deux fonctions. Les yeux n’ont qu’un seul pouvoir,
celui devoir. Les oreilles n’ont qu’un pouvoir, celui d’entendre, et le nez a
seulement le pouvoir de sentir. Mais la langue, elle, a recu deux pouvoirs :
elle peut parler et godter. VVous devez donc faire un effort spécial pour la
contrdler. Vous n’avez pas le droit de critiquer autrui. Vous n’avez pas le
droit de penser du mal des autres. 1l est de loin meilleur de penser a vos
propres imperfections. Voyez le bien en votre prochain et extirpez le mal

158



qui se trouve en vous-méme. Si vous n’avez méme pas développé le
pouvoir de I’introspection comment pouvez-vous prétendre au pouvoir
d’examiner autrui? Atteignez d’abord la plénitude dans votre vie. Ce n’est
qu’aprés vous étre sauvé vous-méme Que Vvous pouvez devenir un
instrument pour sauver les autres. VVous ne devriez donc pas prononcer de
mauvaises paroles, avoir de mauvais regards ou avoir de mauvaises
pensées envers quiconque. Que votre temps se passe avec de bonnes
pensees, une bonne écoute et de bonnes paroles! Pour exercer le contréle
de soi, vous devez pratiquer certains exercices spirituels. La pratique
constante et le détachement sont essentiels pour acquérir le contréle des
sens. Si vous comprenez que toute chose est impermanente, vous serez
capables de controler vos organes des sens et de développer le
détachement. VVous étes tous des aryans, pas des anaryans. Engagez-vous
dans de bonnes voies et développez votre sainteté innée. C’est seulement
quand la lumiere de la Sagesse luit en vous de facon inextinguible que vous
étes capables d’aider les autres par vos bonnes pensées, vos bons conseils
et votre bonne vision. Celles qui agissent ainsi sont véritablement de
bonnes personnes. Ceux qui affichent des qualités opposées sont des
démons. Les démons ne recherchent que les ténébres. Mais vous devez
quitter les ténébres et vous emplir de lumiere. Si vous choisissez la voie de
la lumiére, alors, quel qu’ait été votre passé, le Seigneur vous acceptera et
vous dispensera Sa grace.

Vibhishana, le frere du Seigneur des démons, s’abandonna a Rédma et
tomba a Ses pieds. Voyant cela, Sugriva, le général en chef de I’armée
combattant aux cotés de Rama L’avertit: « C’est le frere de Ravana. C’est
un démon. Il aime les ténébres. Ce n’est pas parce qu’il vient de quitter son
frere suite a une querelle que Tu peux lui faire confiance et lui donner
refuge. Il est dangereux de croire un frére plus jeune qui est devenu
I’ennemi de son frére ainé. » R&ma sourit avec douceur a Sugriva et lui dit:
« Sugriva, n’es-tu pas toi-méme I’ennemi de ton propre frére Vali ? Avant
de critiquer autrui pense d’abord a tes propres défauts. » Rama declara
ensuite: « J’accorderai Ma protection a quiconque vient a Moi et
s’abandonne a Moi en disant: ‘Je suis Tien‘. Peu M’importe qui il est. »
Sugriva dit alors: « Swami, Tu lui as donné Ta protection et Tu I’as assuré
qu’une fois cette guerre terminée et Ravana détroné, Tu ferais de lui le roi
de Lanka. Mais imagine que Réavana lui-méme vienne et s’abandonne a
Toi. Quel royaume pourrais-Tu lui donner ? » Rama répondit: « Si Ravana
avait la merveilleuse idée de s’abandonner a Moi, Je demanderais a mon
fréere Bharata de descendre du trone et Je couronnerais Ravana roi de

159



Ayodhya’. Je n ‘ai jamais rien demandé a personne. Demander des faveurs
ne Me ressemble pas. Mais si Ravana devait nourrir de si bonnes penseées,
Je suis prét a demander a Bharata d’abandonner le trone. » Tous les
Avatars ont exposé de telles pensées sacrées et de telles idées larges et ont
ainsi proposé des exemples & suivre pour le monde entier.

La qualité primordiale a la base de toute action sacrée pour jouir d’une vie
dépourvue de soucis, ¢’est le contrOle des sens. Krishna dit: « Il n’y a rien
que tu ne puisses accomplir lorsque tu contréles les organes des sens. Tu es
alors capable de créer le monde lui-méme. Mais tu es ’esclave des sens et
si tu es prisonnier du désir, tu deviens ’esclave du monde entier. Arjuna,
fais en sorte que les sens deviennent tes esclaves. Alors seulement tu seras
capable de fonctionner comme un instrument de Ma mission. Leve-toi,
Arjuna ! Apprends a controler les sens ! Ne te laisse ni transporter par la
joie ni abattre par la peine. La raison fondamentale de ta peine est
I’ignorance. Tu ne connais pas la différence entre la Vérité et I’apparence,
entre 1’Atman et 1’anatman, mais commence dés maintenant a les
discerner. Tu seras alors capable de controler tes organes sensoriels et le
monde entier sera tien. »

160



Dix-huitiéme Discours

SACHEZ QUE VOUS N’ETES PAS LE CORPS
MAIS BIEN CELUI QUI Y DEMEURE.

Krishna dit:

« Arjuna, garde ton mental con centré sur Moi car Je suis ton vrai Soi
I’Atman. Accomplis tous tes devoirs en ayant ton mental immergé en
Moi.»

Celui qui accomplit tous ses devoirs, conscient de sa propre Réalité
accomplira de grandes choses. De telles actions entreprises en étant
imprégné de la conscience de I’Atman sont dépourvues de tout
asservissement. Mais remplir votre devoir en pleine Conscience de votre
identité avec I’Atman exige que vous contrdliez parfaitement les organes
des sens. C’est une condition essentielle. Une fois que vous contrblez
totalement les organes des sens, vous pouvez étre décrit comme étant
sthitaprajna, une personne imprégnée de la plus haute sagesse. Quand vous
considérez toutes les paires d’opposés telles que la joie et la tristesse, le
chaud et le froid, le profit et la perte, ’honneur et le déshonneur avec un
mental équanime et que vous étes établi dans votre réalité, vous avez alors
gagné les caractéristiques de ’homme sage.

Il est de la nature d’un sage de traiter tout de maniére égale, avec
équanimité. Quand vous reconnaissez la vraie nature des organes des sens,
il vous est facile de suivre le chemin qui conduit a la Sagesse. Mais si au
lieu de vous identifier & I’Atman vous continuez & vous identifier
uniquement au corps, il vous sera impossible d’atteindre cet état éleve.

Krishna dit a Arjuna: « Souviens-toi qu’en vérité tu n’es pas le corps, le
deha, mais bien Celui qui y demeure, le Dehin. Tu es celui qui porte le
vétement, tu n’es pas le vétement lui-méme. Tu n’es pas la maison, mais
bien Celui qui y habite. Tu es Celui qui connait le champ, le kshetrajna,
mais tu te trompes et tu te prends pour le champ, le kshetra. Apprécier les
choses impermanentes ne peut que te donner 1’impermanence ces plaisirs
et bénéfices momentanés ne te meneront qu’a la tristesse. Les choses
inconstantes te donneront un mental inconstant. Garde donc ton mental

161



stable et accomplis ainsi tes devoirs en te souvenant de 1’Atman. Ne pense
pas et ne te soucie pas de la mort ni de la naissance, de la joie ni de la peine
qui peuvent venir & toi. La naissance et la mort ne concernent que le corps
et non ce que tu es vraiment. Tu n’es pas le corps, tu es I’Entité permanente
qui est libre de la naissance et de la mort Tu n’as ni commencement ni fin.
Tu n’es pas né, tu ne mourras jamais et jamais tu ne tueras qui que ce Soit.
Tu es I’ Atman Tu es omnipénétrant En vérité, tu es Dieu. Ton Soi véritable
est Dieu, et Dieu est ton Soi. L’Atman est Brahman et Brahman est
1’Atman. »

Apres avoir réalisé qu’il est de la nature du feu de produire la chaleur, qui
se plaindrait du fait que le feu brlle? Qui s’attristerait de ce que la glace
rafraichit? La nature méme du feu est de brller et la nature de la glace est
de refroidir tout ce qui entre en contact avec elle. Ainsi, tout ce qui est né
mourra un jour. C’est chose toute naturelle. Tout ce qui arrive librement
doit aussi s’en aller librement. VVous ne devez donc pas broyer du noir a
propos de la naissance et de la mort, de la joie et de la tristesse, qui sont des
choses naturelles. Reconnaissez les défauts et les faiblesses des choses ; un
jour ou I’autre tout ce qui existe dans le monde subira des modifications.
Ces cing éléments que nous trouvons partout dans le monde, se trouvent
aussi en tout un chacun.

Vous pouvez chercher jusque dans les coins les plus reculés de ce monde,
vous découvrirez qu’en réalité vous ne faites que chercher ces cing
éléments; ils sont tout ce que vous y trouverez. Mais puisqu’ils sont déja en
vous, a quoi cela sert-il de les chercher a I’extérieur? I est naturel que vous
recherchiez et aspiriez a quelque chose que vous n’avez pas. Mais il n’est
pas naturel de rechercher et d’aspirer a quelque chose que vous possedez
déja. Une seule Entité transcende les cing éléments, c’est la Divinité. Voila
ce a quoi vous devriez aspirer. Jnana, la Sagesse, voit le ‘Un’ partout. Cette
unité omnipénétrante est I’Atman. Recherchez cette Unité et gardez-La
bien présente a 1’esprit. Lorsque toutes vos actions sont basées sur
1’ Atman, lorsqu’elles sont accomplies pour plaire a Dieu, vous étes alors
sanctifiés et remplis de sagesse. Des les temps les plus reculés, un grand
nombre de Rishis ont fait des efforts héroiques pour atteindre-cet état de
Sthithaprajna, afin d’étre établis en permanence dans la sagesse spirituelle
la plus élevée.

Un jour, ’Empereur grec Alexandre, accompagné d’une grande armée,
atteignit les rives de la riviére Sindhu. Il se proposait de conquérir I’Inde et

162



de la piller. En ce temps-1a, il n’existait pas de routes royales. Les quelques
routes existantes ressemblaient plutét a des sentiers. Alexandre traversa la
riviere Sindhu et pénétra dans la forét avec son armée. Les éclaireurs
rencontrérent un yogi couché sous un arbre, jambes étendues,
profondément endormi. Ce yogi avait atteint le stade de Sthitaprajna ;
c’était un sage. Un soldat s’approcha de lui et s’efforca de 1’éveiller lui
demandant de s’écarter du sentier, mais le yogi, indifférent aux efforts du
soldat, ne broncha pas. Le soldat grec se mit a le menacer lui disant
qu’Alexandre, le grand Empereur de Gréce, arrivait avec son armée et
qu’il avait décid¢é d’envahir I’Inde et de piller la nation tout entiére. Tandis
que le soldat criait ainsi, Alexandre arriva sur les lieux. Le soldat rendu
furieux par I’indifférence du yogi, et voyant qu’il ne témoignait aucun
respect, aucune courtoisie vis-a-vis de I’Empereur, menaga de lui couper la
téte.

Entendant cela, le yogi se mit a rire et se leva. Son visage ne reflétait nulle
trace de peur, il était serein. L’Empereur vit la lumiére qui émanait de son
visage et I’interpella: « Mon soldat menace de te couper la téte et malgre
cela tu sembles heureux. Si tu étais une personne ordinaire, tu te rendrais
immédiatement tu te prosternerais devant lui et implorerais son pardon.
Mais tu souris ! Qu’est-ce que cela signifie ? » Le yogi répondit: « Je suis
I’incarnation de Sat-Cit-Ananda, je suis la Vérité éternelle, la Conscience,
la Béatitude. Je suis toujours libre. Le vent peut m’emporter, le feu peut me
briler, I’eau peut me mouiller, mais vos armes ne peuvent me blesser car je
ne suis jamais né et ne mourrai jamais. Je suis 1’ Atman immortel, ¢’est cela
ma Réalité. Ce soldat menace de me tuer en coupant la téte de ce corps,
mais c¢’est complétement grotesque, voila ce qui a provoqué mon rire ! »
Entendant ces mots, I’Empereur fut tres étonne. Il se dit: « Il est pourtant
naturel que les gens soient remplis de crainte face a la mort, ou si on
menace de les tuer. Il est rare que quelqu’un rit et soit heureux avant de
mourir. En Inde il y a donc des gens qui ont atteint un tel degré de vie
spirituelle qu’ils ne craignent méme pas la mort. Comment pourrais-je
piller une telle nation? Non, je ne le ferai pas. » Résolu, il fit faire
demi-tour a son armée et ne vint plus en Inde.

Depuis des temps immémoriaux, de grands étres, tels ce yogi, ont existé en
Inde. Par leur vie exemplaire ils ont enseigné aux autres les Vérites
spirituelles les plus élevées. La plupart de ceux qui ne connaissent pas les
méthodes permettant de contrdler les organes des sens se perdent et
s’engagent dans de mauvaises voies. Mais en réalité, contrdler les organes

163



des sens est assez facile. Pour ceux qui ne savent pas, tout est difficile ;
pour ceux qui savent, tout est facile. Vous devriez donc vous efforcer de
comprendre. Vous reconnaitriez alors que tous les plaisirs et les bénéfices
que procurent les organes des sens sont en fait remplis de tristesse. La
premiere étape pour les contréler consiste a examiner en profondeur les
défauts et problémes liés aux objets du monde. Pour obtenir les joies et
plaisirs temporaires, vous vous assujettissez a des difficultés et a des
problemes sans nombre, lesquels vous poursuivront longtemps apres que
les petites joies éphémeres se soient envolées. Il se peut qu’une personne
malade mange de la nourriture prohibée par son régime et qu’elle en
ressente un bonheur temporaire; mais ayant ainsi enfreint a son régime, au
bout de peu de temps elle en expérimentera les conséquences
malheureuses. Cela peut méme la placer dans une situation dangereuse. De
méme, a long terme, I’homme qui céde a des joies temporaires souffrira
d’un grand nombre de problémes.

Des rois puissants ont bati de grandes demeures et de grands palais, ont
apprécié le luxe et le confort, ont mangé des aliments raffinés, voyagé dans
des véhicules somptueux et cédé a des vanités sans nombre pensant qu’ils
profiteraient ainsi de tous les plaisirs que ’on peut trouver sur terre.
Toutefois, si vous réfléchissez plus profondément et si vous vous
demandez si c’est le roi qui profite du luxe ou le luxe qui profite du roi,
vous devez en conclure que ¢’est le luxe qui profite du roi. C’est lui qui est
abusé par les objets des sens. lls le dévorent littéralement. Bient6t il
devient faible, malade et vieux. S’il profitait vraiment de ces objets,
ceux-ci lui procureraient une bonne santé et une force illimitée. Mais
comme ce sont les objets des sens qui profitent de lui, il perd la santé et
réduit la durée de sa vie. Ignorant cette vérité; il expérimente le bonheur
temporaire. 1l fixe sa vision sur les objets des sens qui sont éphémeres et ne
réalise pas que son désir d’en profiter sans discernement, 1’expose a des
conséquences désastreuses.

Un homme rendit visite & un astrologue qui lisait les lignes de la main. Il
lui présenta sa main et I’astrologue lui dit qu’il voyait une ligne annongant
qu’il serait trés riche, ce qui réjouit I’homme. Poursuivant son examen,
I’astrologue annong¢a qu’il recevrait beaucoup d’honneurs. La joie de
I’homme s’intensifia. Examinant davantage les lignes, 1’astrologue
déclara: « Vous occuperez une position trés élevée. » L’homme était aussi
heureux que si on lui disait qu’il allait devenir premier ministre le jour
méme. L’astrologue lui prédit encore qu’il aurait beaucoup d’enfants. La

164



joie succédait a la joie. « Mais, dit I’astrologue, votre vie sera trés courte !»
Toute joie quitta ’homme a I’instant méme. Déprimé, il sombra dans le
désespoir. Ainsi, quelles que soient vos propriétés, votre richesse, la
position que vous occupez, quels que soient les honneurs que 1’on vous
rende, quel que soit le nombre d’enfants que vous ayez, Si votre temps de
vie est limité quel intérét tout cela a-t-il a long terme ? VVous ne serez plus
14, alors comment ces choses peuvent-elles revétir une valeur durable pour
Vvous?

Nombreux sont les rois et les empereurs qui ont déja vécu en ce monde.
Dans quelles circonstances 1’ont-ils quitté? Prenez Harishcandra qui régna
sur I’inde entiére, n’a-t-il pas d0 quitter ce monde ? Le roi Nala régna sur le
monde entier, lui fut-il possible d’emporter une simple poignée de terre ?
Mandhata, un brillant exemple de I’age de Krita, a-t-il pu emporter quoi
que ce soit avec lui? Le roi Rama construisit un pont sur 1’océan, qu’en
reste-t-i1? Beaucoup de rois sont venus et s’en sont allés. Personne ne peut
emporter ne flt-ce qu’une poignée de poussiére. Si vous vous penchez sur
I’histoire de I’humanité et y réfléchissez, vous comprenez combien ce
monde est réellement impermanent. Les choses vraies et permanentes ne
peuvent donc étre obtenues ni méme trouvées en ce monde.

Tout ce que vous voyez dans le monde extérieur n’est qu’un reflet de ce
qui est a I’intérieur de vous. Une seule chose en vous est omnipénétrante,
c’est sathyam, shivam, sundaram, ce qui est éternellement vrai,
éternellement favorable, éternellement beau. Efforcez-vous d’obtenir cette
Vérité permanente. Essayez de vivre sous ces heureux auspices. Soyez un
avec la Divinité qui est 1’Incarnation méme de la Beauté. Aprés avoir
expliqué a Arjuna les qualités d’un homme sage, Krishna lui ordonna de
pénétrer sur le champ de bataille. Il dit: « Garde toute ton attention fixée
sur Moi. Concentre-toi sur Moi seul. Obéis 6 Mes ordres et fais ton devoir.
Ce corps t’a été¢ donné dans le but d’accomplir ton devoir. C’est sur base de
tes actions passées que tu as obtenu cette naissance. A présent, accomplis
toutes tes actions de maniére correcte et sacrée et ainsi, tu sanctifieras ta
vie. »

Dans ce monde, la seule lumiére qui ne s’éteint pas est la lumiére du Soi,
I’ Atmajyotis. Aussi longtemps qu’il y a de I’électricité, I’ampoule
¢électrique continue d’éclairer. Elle s’éteint quand le courant est coupé. La
lampe de poche fonctionne aussi longtemps qu’elle est munie de piles. 11
en va de méme avec les sens qui cessent de fonctionner dés qu’ils ne sont

165



plus alimentés. Méme le soleil et la lune qui n’ont besoin ni de carburant ni
de piles ni d’¢électricité finiront par perdre leur rayonnement. Mors que le
soleil et la lune sont susceptibles de perdre leur capacité d’illuminer, qu’en
est-il de vous ? S’il en va ainsi de ces montagnes puissantes, qu’en est-il de
ces petits cailloux que vous étes, plongés dans 1’illusion de la conscience
du corps? « A cause de la peine née de I’attachement que tu éprouves
envers tes parents et amis, tu te noies dans 1’ignorance. Les larmes de tes
propres yeux t’ont détruit. Léve-toi ! Eveille-toi ! Ne t’arréte pas avant
d’avoir atteint le but ! » Ainsi parla Krishna a Arjuna.

Le soleil et la lune brillent dans le monde mais ils ne peuvent illuminer
Dieu. La lampe qui éclaire 1’intérieur de la maison peut illuminer les objets
qui s’y trouvent mais elle ne peut illuminer Dieu. Comment savez-vous
que le soleil et la lune brillent et que le feu brdle? Sur quelle base
pouvez-vous déclarer qu’ils sont brillants et lumineux? C’est grace a vos
yeux que vous pouvez reconnaitre leur brillance. Si vous n’aviez pas
d’yeux, vous ne verriez pas la lumiére radieuse du soleil et de la lune. Mais
qu’est-ce donc qui aide ces yeux a voir? Méme lorsque vous dormez ou
lorsque vous fermez les yeux, une radiance indubitable brille dans votre
conscience. Et vous pouvez en conclure que I’intellect est encore plus
brillant que les yeux. Voici une petite histoire qui illustre ceci.

11 était une fois un aveugle et un paralytique. Ils s’étaient liés d’amitié et,
ensemble, ils mendiaient de village en village. L’aveugle avait de bonnes
jambes et le paralytique de bons yeux. Le paralytique s’asseyait sur les
¢épaules de I’aveugle et s’aidant ainsi mutuellement, ils pouvaient aller de
village en village. Chemin faisant, ils longérent un magnifique champ de
concombres. Le paralytique dit a I’aveugle: « Frere, il y a de trés beaux
concombres dans le champ. Si nous en mangions ? Nous reprendrons notre
route aprés nous étre reposés. » L’aveugle dit: « Frere, prenons garde.
Peut-étre y a-t-il quelque gardien qui surveille le champ ! » Non, dit le
paralytique, il n’y a personne ici. » « S’il te plait, poursuivit I’aveugle,
dis-moi y a-t-il une barriere ou un grillage autour de ce jardin ? » « Ni 'un
ni autre, dit le paralytique, nous pouvons y aller et nous restaurer. »
L’aveugle reprit immédiatement, « Freres, ces concombres doivent étre
bien amers, sinon pourquoi n’y aurait-il ni gardien, ni grillage, ni barriére
pour les protéger ? »

Celui qui est privé de [’usage de ses yeux et qui fait appel a son intellect est
plus grand que celui qui voit par ses yeux physiques. C’est donc I’intellect

166



qui confere veéritablement la qualité de brillance aux yeux. Mais d’ou
tient-il son pouvoir? L’intellect brille grice a I’Atman. Ainsi, grace a
1’ Atman, I’intellect est illuminé et grace a lui, les yeux brillent et peuvent
voir; et parce que les yeux voient, la lumiere du soleil et de la lune peut étre
percue, et grace au soleil et a la lune, le monde entier resplendit. Nous
voyons que la source ultime qui illumine toute chose est I’ Atman. C’est
I’interrupteur principal. C’est donc a 1’Atman que vous devez rendre le
culte.

Gardez 1’Atman constamment présent a 1’esprit. Si vous gardez 1I’Atman
bien en vue dans tout ce que vous faites, vous serez en mesure d’atteindre
le stade de la vraie Sagesse. Le mot Sthitaprajna que nous avons utilisé et
qui signifie ‘homme sage’, est parfois reli¢ a la notion d’homme du monde
par certaines personnes. Cette confusion provient de ce qu’il a été dit:

« Quand tous veillent, le Sthitaprajna dort et quand il veille, tous dorment.»
Selon cette définition on pourrait conclure que tous ceux qui travaillent la
nuit, les gardes de nuit, les chefs de gare et tous ceux qui doivent veiller
quand les autres dorment, sont des Sthitaprajnas. Evidemment il ne s’agit
pas du sens correct de ce mot. Tous ceux qui basent leur vie sur ce monde
impermanent sont trés éveillés a ce monde et a ses objets. Par contre, le
Sthitaprajna est indifférent, immunisé¢, endormi a I’égard des objets de ce
monde. Les gens ordinaires n’expérimentent pas la Beauté de 1’ Atman, ils
sont endormis a son égard. Mais lorsqu’il s’agit du monde et des objets
sensoriels, ils sont tres éveillés, tres réceptifs. Ainsi, le Sthitaprajna est
celui qui est endormi au principe du monde et qui est pleinement éveillé au
Principe de I’Atman. Sthitaprajna ne se rapporte pas a celui qui a renoncé
au monde et s’est retiré dans la forét. Krishna dit, « Accomplis ton devoir
dans le monde. Vis ta vie parmi les choses fortuites de ton quotidien mais
garde constamment ton attention et ta concentration sur 1’Atman. De cette
facon, tu seras un Sthitaprajna. »

Ici, un doute peut surgir. Pourquoi une telle personne aurait-elle besoin de
travailler ? Si un Sthitaprajna adoptait une telle attitude et ne travaillait pas,
il n’inspirerait pas le golt du travail aux autres. L’homme sage doit étre un
exemple pour ’homme ordinaire afin que ce dernier soit capable de le
suivre. Lui-méme n’aura aucun intérét dans le travail ni aucune ambition a
son égard, mais pour le bien de ‘humanité, il travaillera! Krishna dit:

« Ainsi, cher Arjuna, deviens in homme idéal. Tu es trés proche de tous ces
enseignements. Je veux t’élever au rang d’exemple pour le monde. Je
t’utiliserai comme Mon instrument. Tu seras 1’instrument qui accomplira

167



de grandes choses pour Moi en ce monde. »

Tout ce que Krishna a dit 1’a été pour le bien du monde entier et pour
¢tablir un exemple idéal pour ’humanité. Toutes les Incarna-fions divines
entreprennent des activités absolument sacrés, mais les gens ordinaires ne
sont pas capables d’identifier ces activités comme étant des activités
divines. Dans ce contexte, Krishna dit & Arjuna: « Je n’ai pas accepté de
conduire ton char parce que J’aime cette tdche ou parce que Je la voulais
vraiment. Ce n’est pas non plus par amour des chevaux que Je le fais. Ne
crois pas que ne possédant ni char ni chevaux, J’éprouve le besoin de
conduire ton char et tes chevaux. Cette conscience du corps qui sature tout
ton étre est dans ton sang. J’ai réalisé cette mise en scéne pour que tu
guérisses définitivement de cette maladie qu’est la conscience du corps. »

Dieu ne souhaite pas étre loué par qui que ce soit. Arjuna s’adressait tout le
temps a Krishna en L’appelant ‘bhava, bhava, bhava’, un mot affectueux
qui signifie aussi ‘beau-frére’. Un jour qu’ils étaient assis sur le sable des
rives de la Yamuna, Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, Je n’aime pas étre
appelé ‘bhava‘ pour rien. » Dans le monde, beaucoup de gens loueront
Dieu en utilisant des mots tels que ceux-la sans aucune contrainte. Mais
Dieu ne sera pas d’accord et n’acceptera pas ce genre de louanges. Ces
louanges seront simplement prononcées par les gens pour gagner les
faveurs de Dieu, comme s’ils s’adressaient & un officier pour obtenir ses
bonnes graces. Les louanges dépourvues de fondement réel sont comme
I’eau parfumée, on ne peut que la humer et non la boire. Vous entendrez
ces louanges mais vous ne les prendrez pas a cceur. Dieu n’accepte que les
sentiments véritables qui viennent des profondeurs d’un cceur sincere.

Krishna dit a Arjuna: « Je ne veux pas étre loué sans raison, mais en méme
temps, Je ne souhaite pas que tu cesses de M’appeler ‘bhava’. Méme si Je
te demandais de ne pas le faire, tu continuerais quand méme a M’appeler
ainsi; ¢’est pourquoi Je veux vraiment devenir ton beau-frere. » Ainsi,
Krishna offrit Sa sceur Subhadra en mariage a Arjuna et devint
véritablement son beau-frére. Balarama, le frére de Krishna, désapprouva
ce mariage ; il n’assista méme pas a la cérémonie et se retira dans la forét.
A partir de ce jour, Balarama n’éprouva plus guere d’amour pour Krishna.
Nous pouvons observer ici un aspect extraordinaire de Krishna : Ses actes
correspondent toujours a Ses paroles. C’est en cela que réside la vraie
nature de ’homme. Tout ce que vous pensez doit étre en harmonie avec ce
que vous dites et ce que vous dites, vous devez le faire. La Divinité, c’est

168



I’unité de la pensée, de la parole et de 1’action. Et ¢’est également la vraie
nature de ’homme et le sens profond des déclarations que Swami répete
souvent: « L’étude correcte du genre humain, c’est I’homme. »

Krishna dit & Arjuna: « Je veux faire de toi un exemple, c’est pourquoi Je
t’enseigne les qualités du Sthitaprajna sur ce champ de bataille. Pour
commencer, Je ferai de toi un sage et ensuite, & travers ton exemple,
Jinstruirai les autres. Tout d’abord, tu dois comprendre le principe
extrémement important que tu n ‘es pas le corps mais que tu es Celui qui y
réside. Si tu comprends cela, la conscience du corps ne t ‘importunera plus
longtemps. Le corps est temporaire. Dieu est éternel et permanent. Tu n’es
pas le vétement mais celui qui porte le vétement Par conséquent, on dit que
le corps est le temple de Dieu et que Celui qui y réside est Dieu Lui-méme.
Ce monde est impermanent et plein de tristesse. Il est inutile d’y prendre
refuge. Tous ceux que tu connais changeront. Dieu est la seule Entité qui
soit fixe. Il est la lampe qui ne s’éteint pas. Réfugie-toi en Lui car Il est la
Lumiére supréme, Paramjyotis; il est la Lumiere de chaque ame,
Jivanjyotis; Il est la lumiére illimitée qui ne faiblit pas, akandajyotis ; Il est
la Lumiére une et sans seconde, advaitajyotis. »

C’est de cette fagon que Krishna transforma le coeur d’Arjuna, lequel était
rempli d’impuretés. En lui expliquant ces nobles principes, Il rendit son
ceeur pur et brillant et Il transforma Arjuna en Sthitaprajna.

169



Dix-Neuviéme Discours

LE CONTROLE DES SENS EST LA CLEF
DE LA SAGESSE SPIRITUELLE LA PLUS ELEVEE

Deés que vous avez conquis le renoncement et le détachement véritables,
méme la conquéte des plans célestes les plus élevés vous semblera banale,
sans intérét. Arjuna dit a Krishna: « Krishna, méme si on m’offrait de
régner sur les trois mondes et de les maitriser, je n’accepterais pas. » Ces
paroles témoignent de la force du renoncement qu’Arjuna atteignit
lorsqu’il s’abandonna et fut prét a recevoir les enseignements de la Gita. A
ce moment-1a, il s’était détaché du monde et s’était fermement attaché au
Principe transcendantal qui se manifestait a lui sous la forme du Seigneur
Krishna. Un tel détachement a 1’égard du monde et de ses objets, et un tel
attachement a la Divinité doivent aussi devenir votre but. C’est la destinée
de tous les étres humains, car au cours de son évolution spirituelle, en
temps voulu, chaque individu développera le renoncement et 1’indifférence
vis-a-vis des objets des sens ainsi qu’une aspiration intense a realiser
I’ Atman.

Si vous voulez construire ne serait-ce qu’une petite maison ordinaire, vous
prenez soin d’établir de solides fondations. Dé¢s lors, de quelle attention ne
devez-vous pas faire preuve lorsqu’il s’agit d’établir les fondations solides
de la Connaissance de Soi, la Demeure de 1’ Atmajnana. C’est pour établir
de telles fondations fermes que, lors des enseignements de la Gita a
Arjuna, Krishna insista sur la nécessité d’exercer un contrdle sur les
organes sensoriels en développant une attitude dc détachement a I’égard du
monde. C’est une condition essentielle a la construction de fondations
solides. Si les fondations ne sont pas stables, la demeure de I’Atmajnina ne
durera pas longtemps, elle s’effondrera tres rapidement.

Le détachement et le renoncement ne surgissent pas en un clin d’ceil pour
servir de fondations a 1’Atmajnana. Ces qualités ne naissent pas comme
cela, d’un seul coup ; elles doivent étre constamment et fermement
développées et pratiquées, conjointement a la dévotion et au contréle des
sens. Si vous voulez qu’une lampe éclaire, il vous faut de I’huile, un
récipient et une méche. De méme, pour que brille la lampe de la Sagesse, le
détachement, la dévotion et le contrble des sens sont nécessaires. Le

170



détachement est comparable au récipient et la dévotion a I’huile. Le
contréle des sens peut étre comparé a la meche. En rassemblant ces trois
¢léments, on peut allumer la lampe du Soi intérieur. Pour qu’ Arjuna puisse
allumer cette lampe en son cceur, Krishna 1’avertit qu’il devait au préalable
controler les organes sensoriels.

Exercer un controle des sens de fagon rigoureuse n’est pas chose facile a
réaliser pour la plupart des gens. Méme s’ils font un effort en ce sens et
arrivent a des résultats partiels, habituellement ils ne continuent pas car ils
sont fermement convaincus que tous les plaisirs qu’ils expérimentent leur
viennent uniquement a travers les organes sensoriels et leurs objets. S’ils
doivent renoncer définitivement aux plaisirs des sens, ils pensent que leur
vie s’arrétera. Ils considérent ces plaisirs sensoriels comme la seule vraie
source de bonheur car il s’agit de quelque chose qu’ils expérimentent
directement, jour apres jour, tandis que la joie de la Connaissance du Soi,
la Connaissance sacrée de I’ Atman est une chose qu’ils n’ont jamais vécue,
pas méme une seule fois. Si vous avez un oiseau dans la main, le
lacherez-vous pour tenter d’en capturer deux autres éventuellement cachés
dans un buisson? Raisonnant de cette facon, ils considérent qu’il est
insensé d’abandonner les plaisirs des sens dont ils jouissent chaque jour
pour se concentrer sur I’ Atmajnana dont ils n’ont jamais fait I’expérience.

C’est pour cette raison que beaucoup de gens critiquent la doctrine du
détachement et du contrdle des sens enseignée dans la Gita. Ils disent
qu’elle n’est pas vraiment utile ni applicable dans la vie quotidienne des
gens ordinaires. Mais ces critiques viennent de ce qu’ils sont ignorants du
processus qui se développe. Tous les plaisirs momentanés dont ils
jouissent ne sont que des reflets de la vraie joie qui existe dans le cceur, et
ces reflets pénétrent dans le mental. En pensant sans cesse a une personne
ou a un objet particulier le mental n’est plus au repos, il se tourne vers cette
personne ou cet objet et en assimile la forme. Ensuite, il s’induit en erreur
croyant qu’il apprécie cette personne ou cet objet ; il ne peut étre question
ict de joie réelle, il ne s’agit que d’une joie limitée, imaginée dans le
mental, et qui est un reflet de la vraie Joie intérieure, source de toutes les
joies. Pour rendre ceci plus clair, prenons un exemple.

Un bébé suce son pouce et boit sa salive. Cela lui procure de la joie car il
pense qu’il tire du lait de son pouce. Mais en réalité, la salive que le bébé
prend pour du lait provient de sa bouche et non de son pouce. Il est induit
en erreur en pensant que la source de sa joie lui est extérieure. Prenons un

171



deuxieme exemple. Un chien trouve un os bien dur. Une fois qu’il a cet os,
il y tient et ne veut pas le partager avec un autre chien. Il I’emporte dans un
endroit tranquille, le regarde, 1’admire et se met a le ronger. Comme il
s’agit d’un vieil os, il est trés dur. Il le mord avec tant de force et
d’enthousiasme, qu’il déloge une de ses dents de la gencive. Du sang coule
sur I’os et le chien est convaincu que le sang sort de I’os et en apprécie
énormément le goiit; mais ce sang ne vient pas de 1’os, il vient de sa propre
bouche. Le chien ne réalise pas la vérité, tout comme le bébé il est induit en
erreur parce qu’il a suivi ce qu’imaginait son mental.

De méme, I’ignorant pense que les objets des sens lui procurent de la joie.
Mais cette joie limitée qu’il expérimente ne vient pas de 1’extérieur, mais
bien de I’intérieur. La véritable Joie est toujours présente en son ceeur.
Cette immuable Joie intérieure se superpose a un objet particulier et le fait
ainsi apparaitre comme la source de la joie. Ainsi, il croit que la joie qu’il
ressent provient des choses du monde alors qu’elle n’est qu’un reflet de la
Joie illimitée cachée en lui. Quand il est induit en erreur, d’une part en
croyant que la joie et les plaisirs qu’il tire du monde extérieur sont de
vraies expériences et d’autre part en croyant que la joie qu’il pourrait
retirer de son propre monde intérieur n’est qu’une illusion, il perd tout
intérét a pratiquer le détachement. Il abandonne la poursuite de la Joie
transcendantale et continue a rechercher les plaisirs que lui procurent les
sens et croit en retirer de la joie.

Si un objet donnait vraiment de la joie, cela devrait étre vrai pour tous.
Vous savez pourtant que ce n’est pas le cas. Si un objet particulier procure
joie et plaisir a certains, ce méme objet peut étre désagréable et causer du
déplaisir a d’autres. Si la joie était vraiment inhérente a 1’objet, celui-Ci
procurerait la méme joie a tous. Certains aiment beaucoup les concombres
alors que d’autres ne les apprécient pas du tout. Si la joie faisait partie
intégrante du concombre, 1I’expérience serait vécue de la méme maniére
par tous; elle ne devrait pas procurer un sentiment de joie a certains et de
désagrément a d’autres. Pourquoi ces réactions différentes existent-elles?
Pourquoi y a-t-il des choses que certains aiment et que d’autres détestent?
Ceci montre qu’entre différentes personnes quelle que soit la joie
éprouvée, elle n’est pas directement associée a 1’objet avec lequel nous
I’avons identifiée par erreur, mais que cette joie vient seulement de
I’intérieur. Elle est un reflet de notre inépuisable Joie intérieure.

Ces attraits et ces répulsions que vous éprouvez maintenant ne sont que des

172



phénomenes temporaires, ils ne sont pas permanents. Lorsque vous avez
trés faim, si quelqu’un vient vous servir de la nourriture, a ce moment-la
vous la trouverez particuliérement appétissante. Qu’est-ce qui la rend si
appetissante sinon votre faim? Tant que vous avez faim, la nourriture que
I’on vous sert vous parait toujours délicieuse. Lorsque votre faim est
apaisée, méme si les mets les plus délectables sont placés devant vous, ils
n’ont plus d’attrait du tout. Quand vous é&tes affamés, une nourriture
ordinaire vous semble bonne et vous donne beaucoup de joie, mais quand
la faim est satisfaite, la meilleure des nourritures n’a plus de gotit. La seule
facon de comprendre ces changements est d’admettre que ces attraits et ces
répulsions émanent directement de vous-méme, de I’individu, et non des
objets en tant que tels. Tous vos sentiments de joie et de tristesse émanent
de I'intérieur de I’homme et non des objets extérieurs.

Les gens ordinaires pensent que la joie et la peine qu’ils éprouvent en
présence de personnes qu’ils aiment ou n’aiment pas, proviennent de ces
mémes personnes, mais ce n’est pas le cas. Ce sont nos attraits et nos
répulsions qui sont responsables de nos joies et de nos peines. On peut
observer que lorsqu’une personne éprouve une forte attirance pour une
autre, elle lui est tres chére et quels que soient I’attitude ou les actes de
cette personne, 1’attirance demeure toujours la méme. Quelle est la raison
de cette inébranlable fidélité, de cette indéfectible affection que 1’on peut
éprouver envers une personne en dépit des choses désagréables qu’elle
peut dire ou faire? La raison en est que lorsque vous aimez quelqu’un, tout
ce qu’il dit ou fait vous semble doux. Quand vous considérez une personne
comme vous étant tres chere, vous ressentez alors que vous 1’aimez
beaucoup. Cette qualité que vous appelez ‘amour’ est en fait un sentiment
d’attachement en vous, sentiment que vous dirigez vers ’autre individu.
Dans le contexte d’un tel attachement, I’amour et la joie qui semblent étre
présents ne prennent naissance qu’en vous. Que la personne concernée
éprouve ou non les mémes sentiments, ceux que vous expérimentez
vraiment naissent a I’intérieur de vous; ils ne font absolument pas partie de
I’autre personne. Yajnavalkya expliqua une chose similaire a son épouse
Maitreyi, dans la Brihadaranyaka Upanishad, Il dit: « Ma chere, tu ne
m’aimes pas pour moi mais tu m’aimes pour toi. Tout ce que tu aimes et
chéris, tu I’aimes seulement pour le bien de ton propre Soi. Ton Soi est le
plus cher de tout et c’est pour Lui qu’un autre t’est cher. Ces sentiments
que tu éprouves pour les autres ne sont que des manifestations partielles de
ce grand amour que tu ressens toujours pour ton Soi. » Ainsi, dans le
monde entier, chaque personne, quelle qu’elle soit, aimera I’autre pour son

173



propre bien et non pour le bien de I’autre. Si elle aime un objet, elle 1’aime
pour le Soi seul et non pour cet objet. Quand le pur amour du Soi est teinté
de la conscience du corps, il devient attachement et égoisme, et cela
conduit inévitablement a la tristesse.

Le corps est impermanent, la mort est certaine pour tous. Méme celui qui
vit cent ans doit un jour faire face a la mort. Chacun sait cela. Mais n’est-il
pas étrange que ceux qui devront mourir pleurent et se désolent pour ceux
qui sont déja morts? Tout le monde est sir de rencontrer la mort, chacun
peut donc étre considéré comme quelqu’un qui va mourir. Bien
qu’eux-mémes soient en route vers la mort, les gens éprouvent la tristesse
et la peine quand ils pensent a quelqu’un qui est mort, comme si la mort
était chose tout a fait inhabituelle et inattendue plutdt que la conclusion
naturelle a laquelle chacun adroit. Cette tristesse qui s’abat, surtout quand
une personne proche et chére meurt, ne nait qu’en raison de I’attachement.
Sachant que la mort est inéluctable, si vous vous chagrinez au sujet d’un
autre corps, cela est di a 1’attachement que vous avez développé pour ce
corps. Cet attachement est responsable de toute votre peine. Ainsi, la cause
essentielle de la tristesse que vous éprouvez quand quelqu’un meurt est
I’attachement, non 1’amour.

Fondamentalement et en tous temps, chaque étre humain recherche la joie.
Il est assoiffé de joie et ne souhaite jamais la tristesse. L’homme aspire
toujours au profit, jamais a la perte. C’est sa vraie nature. Le profit, la joie
et la béatitude sont inhérents a la constitution de I’homme, ils sont au coeur
méme de son étre. Dés le départ, chague homme recherche le gain et non la
souffrance. Pour un homme d’affaires, la premiére chose a laquelle il
pense est son profit. Ici, dans I’Etat d’Andra Pradesh, quand on pese
certaines denrées, le riz par exemple, et que le poids dépasse six kilos, on
ne dira pas ‘7°, mais ‘6 + 1°. La raison en est que le mot telugu qui signifie
‘sept’ veut aussi dire ‘pleurer’. Les marchands utilisent donc d’autres
expressions pour éviter de prononcer ce mot malheureux et ‘7’ devient ‘6 +
I’. En ceci on peut voir que ’homme ne désire jamais rencontrer le
malheur et la perte, il ne souhaite que le profit et le gain ainsi que le
bonheur qui en résulte. De tous les gains et profits possibles, le profit
supréme entre tous est celui qui confére la plus grande joie, c’est la
Connaissance de 1’Atman. C’est la Joie que vous devez rechercher et faire
votre.

Imaginez une superbe rose. Quand vous la regardez, la joie émane de votre

174



cceur. De méme, quand vous voyez une jolie personne ou une belle rose,
vous ressentez immédiatement de la joie. Beaucoup de gens vont voir de
belles choses. Ils le font dans I’espoir d’en retirer de la joie. Vous pouvez
voir la beauté dans la nature, vous pouvez voir la beauté dans les gens et
trouver de la joie dans la beauté des choses, mais cette joie et cette beauté,
combien de temps durent-elles? La rose cueillie aujourd’hui séchera
demain, sa beauté s’évanouira. Au moment ou s’éteint la beauté, la joie
que vous en retiriez auparavant disparait aussi, li en va de méme pour les
différentes étapes de la vie, ’enfance, la jeunesse, 1’age adulte et la
vieillesse. On peut dire que I’enfance refléte la Divinité. Pendant son
enfance, I’individu ne souffre guére de haine, de jalousie, de colere etc.,
Jésus disait que puisque les enfants n’ont pas de qualités vraiment
mauvaises, ils pourraient étre considérés comme divins. A cette période de
la vie, il n’y a ni mauvaises pensées ni mauvais traits de caractére que ce
soit dans le corps ou dans le mental. L.’enfant est beau parce qu’il n’a pas
de sentiments négatifs engendrés par de mauvaises pensées. En
grandissant, il développe graduellement de mauvaises qualités. Lorsque
ces mauvaises qualités s’amplifient, la beauté de I’enfant s’évanouit. C’est
donc I’arrivée des mauvaises pensées qui conduit a de mauvaises paroles et
a de mauvaises actions, lesquelles causent la perte de la beauté.

Nous voyons que la beauté d’une personne s’évanouit graduellement Ce
genre de beauté éphémeére ne procure pas la joie permanente. Vous le
savez, un ane nouveau-né est trés beau mais au fur et a mesure qu’il
grandit, il développe un gros estomac et devient laid a voir. Aussi
longtemps qu’il n’y a pas de mauvaises qualités, tout ce qu’on voit est
beau. Ainsi, dans le monde, quel que soit I’objet des sens, quelle que soit la
personne, vous voyez que sa beauté est limitée et par conséquent la joie qui
en dérive I’est également. Joie et beauté vont toujours ensemble. VVous ne
pouvez avoir la beauté sans la joie ni la joie sans la beauté. Le seul Principe
qui contient en Lui-méme la joie et la beauté permanentes, ¢’est 1’ Atman !
Il ne connait aucune sorte de modification, aucun changement. En fait, il
n’a pas de forme du tout, la beauté et la joie sont Sa forme.

Bien que la joie émane naturellement du cceur, de votre cceur, vous pensez
que vous retirez de la joie des objets et des organes des sens. Il n’en est pas
ainsi. Toute joie vient de vous-méme et vous vous induisez en erreur en
pensant qu’elle vient de quelque chose d’extérieur a vous-méme. Les
Ecritures parlent de brahméananda, la joie éthérée qui émane du monde
céleste de Brahma4, le Créateur. La joie expérimentée au contact des sens

175



par les objets des sens est minuscule comparée a celle qui dérive de
brahmananda. La joie que procure les sens peut étre décrite comme une
goutte de I’océan de brahmananda. Mais ce vaste océan de brahméananda
est lui-méme aussi petit que 1’atome quand on le compare a la Joie sans
limite qui irradie du Cceur spirituel, la Source fondamentale de toute joie.
Ce Cceur peut étre comparé a une Lumiere brillante qui resplendit partout
Efforcez-vous de comprendre cette Lumiere spirituelle brillante,
lumineuse a jamais et omnipénétrante.

Pendant la journée, le soleil illumine les divers objets du monde; la nuit, la
lune joue un réle similaire bien que de moindre intensité. VVous pouvez
donc déclarer que c’est le soleil et la lune qui sont responsables de la nature
lumineuse du monde et de ses objets. Mais quand vous révez, vous voyez
aussi différentes choses; ou sont la lune et le soleil dans cet état de réve? Le
soleil que vous voyez le jour dans 1’état d’éveil, n’est pas la dans 1’état de
réve ; ni la lune ni quel qu’autre luminaire n’éclaire les divers objets et
pourtant vous voyez tout un monde, le monde du réve. Qu’est-ce donc qui
illumine ce monde? En 1’état de sommeil profond, ¢’est I’obscurité totale,
il n’y a que tamoguna, il n’y a ni connaissance ni sagesse en cet état.

Mais comment savez-vous que regne cette obscurité? Quelle est la lumiere
de la conscience qui vous permet de voir et de connaitre cette obscurité?
L’état de sommeil profond a été décrit comme 1’état inconscient. L’état de
réve a été décrit comme 1’état subconscient. L’état d’éveil a été décrit
comme 1’état conscient. Il existe un quatrieme état, turiya, qui transcende
tous les autres ; on peut le décrire comme 1’Etat supra-conscient.

En cet état de turiya vous pouvez voir tout, partout, et expérimenter la
Béatitude supréme. Quelle est la lumiére qui illumine cet état de Béatitude
et vous permet d’expérimenter cette Joie sans melange ? Cette lumiére est
la splendeur éclatante qui émane de I’Atman. Cette Lumiére éclaire
également les autres états et vous permet de les voir. Dans les Vedas, les
rishis ont parlé de cet état de turiya. lls ont dit: « Nous pouvons voir un état
qui transcende tous les autres y compris 1’obscurité de 1I’état de sommeil
profond. Au-dela de cet état sans réve se trouve la Lumiére supréme de
1’Atman qui illumine les états d’éveil, de réve et de sommeil profond. »
Pour comprendre un peu ceci, prenons un exemple tiré¢ de 1’¢tat d’éveil.
Lorsque vous fermez les yeux une minute, que voyez-vous exactement?
Rien, sinon 1’obscurité absolue. Mais la question surgit alors: « Qui voit
cette obscurité ? » Parce que vous la voyez comme étant I’obscurité, vous

176



la décrivez comme telle. 1l doit donc exister une lumiere au niveau de la
conscience qui vous permet de voir cette obscurité. C’est la lumiére de
I’Atman, 1’Atmajyotis. C’est uniquement a travers cette Lumiére
transcendantale que brillent toutes les autres lumiéres.

Lors du festival de Dipavali, on allume une bougie et a partir de sa flamme,
on allume toutes les autres lampes et bougies. La premiére lumiére sert de
base pour éclairer toutes les autres. C’est grace a elle que vous pouvez en
allumer d’autres. Cette premiére lumiére, a la base de toutes les autres,
c’est 1’Atmajyotis. Les autres, qui ont été allumées par cette seule
Atmajyotis, sont les lampes individuelles qui représentent les étres
individuels. Les lumieres bigarrées des individus sans nombre ont été
allumées a I’aide de I’unique Atmajyotis. Grace a Elle, les yeux peuvent
voir. Elle luit depuis I’intérieur et illumine tous les étres et tous les objets
ainsi que toutes les sources extérieures de lumiére, comme le soleil et la
lune. Mais comme vous ne pouvez voir cette Atmajyotis, vous vous
demandez peut-étre comment on peut étre sir qu’Elle illumine tous ces
objets et toutes les sources extérieures de lumicre. L’exemple de la pile est
tres instructif.

Vous ne pouvez voir I’¢électricité qui se trouve dans la pile, mais si vous
actionnez I’interrupteur vous voyez la lumiére dans 1’ampoule. Si
I’¢lectricité ne se trouvait pas dans la pile, vous n’obtiendriez pas de
lumicre dans I’ampoulé. Le corps peut étre comparé a une lampe électrique
alimentée par la pile qu’est le mental. Vos yeux sont 1’ampoule et votre
intelligence est 1’interrupteur qui assure le contrdle. Dans cette pile du
mental est stockée une énergie d’un type trés spécial, issue de 1’Atman.
Dans les piles ordinaires, I’énergie s’épuise tres vite mais le Courant
atmique, Lui, s’écoule continuellement a travers le mental. Les Vedas ont
déclaré que le mental est le réceptacle ou est entreposée 1’Energie atmique.
Cette Source inépuisable alimente le flux temporaire du plaisir quand un
objet agréable est percu.

Toutes les joies et tous les plaisirs dont vous jouissez en ce monde ne sont
que temporaires et les reflets de la Joie infinie intérieure. Par ignorance,
vous croyez que votre joie provient des objets des sens et que cette joie
momentanée est vraie. Mais seul ce qui est permanent est vrai. Ces joies
temporaires associées aux choses du monde ne sont pas la vraie Joie. Seule
Atmananda, la Béatitude éternelle qu’est I’Atman est vraie ; les autres
viennent et s’en vont. Toutes les choses que vous voyez en état d’éveil

177



disparaissent quand vous étes dans 1’état de réve. Toutes les joies et les
tristesses dont vous faites I’expérience en réve, vous les abandonnez quand
vous revenez a I’état de veille. Les gens et les objets que vous voyez dans
I’état d’éveil deviennent des reflets changeants en 1’état de réve et ensuite
disparaissent complétement dans 1’état de sommeil profond. Ainsi, votre
joie change au fil de ces états que vous traversez et qui changent.

Toutes les joies du monde que vous tenez pour permanentes vous
donneront pas mal de soucis a long terme et vous méneront a la tristesse.
C’est pourquoi Krishna dit a Arjuna: « Attache-toi a la Vérité
fondamentale uniquement, et les apparences ne t’importuneront plus. » La
base ne change pas alors que les apparences qui en dépendent changent
continuellement Si la base changeait en fonction des apparences, la vie
vous serait rendue impossible. Considérons un petit exemple.

Vous avez peut-étre utilisé différents moyens de locomotion pour voyager,
la voiture, le train, le bus etc... La voiture peut avancer assez rapidement, le
bus également et vous le pouvez aussi. Dans chaque cas ce mouvement est
en relation avec la route qui reste stable et immobile. Supposez que la route
se mette aussi a avancer rapidement en méme temps que la voiture ou le
bus, qu’arriverait-il alors ? Vous seriez incapables de poursuivre votre
voyage. Pour que vous puissiez atteindre votre but, la route doit étre stable.
De méme, étant donné que la Source atmique, le Résident de votre ceeur,
est permanente et stable, vous pouvez profiter des choses du monde qui
sont impermanentes et changeantes. Toutefois, Krishna avertit Arjuna et
dit: « Le monde est éphémere, volage et rempli de tristesse. Il est
impossible de jouir de la Béatitude permanente en vivant centré sur un
monde qui subit tant de changements et de modifications. Délaisse-le et
tourne-toi vers le Principe transcendantal, vers 1’Atman toujours stable et
immuable. La, tu trouveras la Joie infinie que tu as vainement cherchée a
I’extérieur, dans le monde. »

Vous pensez peut-étre que si on apprend le contrdle des sens a ces jeunes
enfants assis ici, ils deviendront des étres amorphes, inertes et impuissants.
Mais personne ne leur dit qu’ils ne devraient pas faire usage de leurs sens ;
ils doivent seulement apprendre a les contrdler correctement. Dans une
voiture il y a des freins; lorsque le danger approche, vous utilisez les freins
pour arréter la voiture. Les étudiants doivent réfléchir trés soigneusement a
ceci. Quand Swami vous demande de contrdler les sens et le mental,
certains d’entre vous se demandent peut-étre s’ils seront encore capables

178



de vivre et d’exécuter leurs taches. Swami ne vous demande pas de
conduire avec le pied sur le frein en permanence, mais d’utiliser le frein
pour controler la voiture quand cela s’avére nécessaire, quand le danger
approche. C’est quand survient le danger, tel que les mauvaises pensées,
les mauvais sentiments, la vision ou 1’écoute de choses mauvaises, que
vous devez exercer le contrdle sur les sens. Si vous n’avez aucun frein,
vous courez droit a la peine. Un beeuf qui ne peut étre controlé, un cheval
sans rénes, un vehicule sans freins, une personne qui ne controle pas les
sens sont tous dangereux et vont droit au désastre.

Krishna dit: « Arjuna, tu dois controler les sens et le mental et reconnaitre
les défauts inhérents a tous les objets du monde. Alors tu pourras vivre
heureux partout. » Le Vedanta n’a jamais enseigné que Vous deviez
abandonner votre famille et vos devoirs. Utilisez tous les sens de facon
morale, correcte, appropriée au moment et aux circonstances. C’est dans
ce contexte que la Bhagavadgita a enseigné la discipline qui consiste a
observer les limites dans toutes nos activités. Si ce que vous faites est
correct et reste dans les limites raisonnables, cela ne vous nuira pas. Mais
la plus innocente des activités peut faire du tort si elle est pratiquée avec
exces. Par exemple, absorber de la nourriture sans limite causera des
problémes digestifs et des troubles au niveau du mental. Des pensées
excessives sont dangereuses aussi pour le mental. L’attachement, s’il est
extréme, est une sorte de maladie mais s’il est limité il ne sera pas aussi
dangereux. Tout comme on utilise les freins d’un véhicule pour le bien-étre
et la protection des passagers, les organes des sens doivent étre placés sous
contr6le et utilisés pour le bien-étre et la protection du Résident du corps.
Voila pourquoi Krishna insista tellement pour qu’Arjuna développe le
contrdle des sens.

Ce contrdle des sens est semblable a la lampe et a la meche de la lampe de
votre cceur. Le simple fait d’avoir la meéche du controle des sens ne suffit
pas, vous devez aussi avoir de I’huile, le carburant de la lampe; celle-ci est
votre dévotion. Et il vous faut un récipient pour contenir cette huile,
celui-ci est votre détachement. Si vous avez le récipient, I’huile et la
meche, il vous sera facile d’allumer la lampe. Mais malgré tout, quelqu’un
devra venir pour I’allumer. Ce quelqu’un, c’est Dieu. Si vous avez le
détachement, la dévotion et le controle des sens, Dieu viendra allumer la
lampe de votre ceeur. Ce fut Krishna qui accomplit cet acte sacré d’allumer
la lampe et de révéler la splendeur de 1’ Atmajyotis dans le coeur d’Arjuna.

179



Supposez que vous ayez des fleurs, une aiguille et du fil, ceux-ci
deviendront-ils automatiquement une guirlande de fleurs? Non. Quelqu’un
doit enfiler les fleurs. Vous pouvez avoir de 1’or et des pierres précieuses,
mais sans joaillier pour le créer vous n’en obtiendrez pas un magnifique
bijou! L’intelligence et la connaissance sont peut-étre en vous, mais sans
maitre comment pouvez-vous étre éduqués? Vous pouvez avoir un livre
comportant toutes les lettres de I’alphabet, avoir des yeux pour lire, mais
jusqu’a ce qu’on vous enseigne chaque mot et chaque phrase, le livre
n’aura aucune signification et sera inutile. L’ Atman est toujours présent,
I’enseignement spirituel et 1’aspiration a 1’illumination sont la, mais en
plus, un maitre doit venir pour vous transmettre cette Connaissance
immortelle. Dans le cas de 1’ Atmavidya, la Connaissance sacrée du Soi, le
Maitre qui vient vous transmettre I’ instruction est le Maitre du monde, le
Jagat Guru, ¢’est Dieu Lui-méme qui vous guidera vers votre but. Si vous
étes préts a saisir la Réalité sous-jacente a tous les objets de ce monde et a
découvrir le Principe divin en vous, alors, vous avez besoin du vrai Guru,
du Jagat Guru, pour vous enseigner. Il viendra sirement et vous instruira.
Dans le cas d’Arjuna, le Maitre divin fut Krishna et Il commenga par
enseigner le contr6le des sens a Arjuna.

Vous devez consacrer du temps a réfléchir a la signification profonde de
tous ces enseignements concernant le contrble des sens, enseignements
conférés a Arjuna par Krishna sur le champ de bataille du dharmakshetra.

180



Vingtieme Discours

LA CONNAISSANCE DU MONDE EST INUTILE
SANS LA CONNAISSANCE DU SOl

Dans la Gita, Krishna enseigne le fait que lorsque vous développez votre
connaissance spirituelle, votre ignorance disparait; ensuite, tous vos
ennuis, vos difficultés et vos tristesses s’évanouissent.

Aussi longtemps que vous vous identifierez a ces instruments physiques,
Vous vous exposerez a des problemes et tristesses sans nombre. La raison
fondamentale pour laquelle vous avez acquis ce corps est de vous
permettre d’accomplir des activités en vue de récolter les mérites de vos
actions passées, de votre karma. Mais tout d’abord, pourquoi avez-vous
accumulé ce karma ? Le karma est causé par raga et dvesha, le désir ou
I’attachement que vous éprouvez pour certaines choses et 1’aversion ou la
répulsion que vous éprouvez a I’égard d’autres choses. Quelle est la raison
de cette attraction et de cette répulsion? Cette raison est la dualité. VVous
croyez que ce monde est réel et rempli d’objets et de choses extérieures a
vous. D’ou vient celle dualité ? Elle vient de I’ignorance, ce voile sombre
qui recouvre la connaissance de la vraie Réalité. Vous avez oublié I’unité
fondamentale de tous les étres, vous étes devenus inconscients de la Base
divine de toutes choses. Vous avez perdu de vue I’Atman, votre vrai Soi.
C’est a cause de cette ignorance que vous faites 1’expérience de tant de
peine et de tristesse. Si vous voulez vous libérer de 1’obscurité de
I’ignorance vous devez acquérir la lumiére de la Sagesse. La seule chose
qui peut éliminer I’obscurité, ¢’est la lumiére; de méme, la seule chose qui
peut éliminer 1’ignorance, c’est la Sagesse, ou Connaissance spirituelle.
L’ignorance a recouvert la connaissance de la Divinité et vous n’étes pas
capables de percevoir la Vérité. Tout comme les braises sont recouvertes
de cendres, la Sagesse est recouverte par les cendres de 1’ignorance et, de
ce fait, vous n’étes plus a méme de connaitre votre Réalité.

\/os yeux ont le pouvoir de la vision, mais si vous avez la cataracte vous ne
pourrez plus rien voir. Ce n’est qu’apres avoir subi une opération que vous
retrouverez la vue. De méme, c’est seulement aprés une operation
spirituelle, lorsque le voile de 1’ignorance sera retiré, que le soleil de la
Sagesse luira librement, a ’image des rayons du soleil qui baignent la
piéce apres que 1’on ait enlevé les rideaux de la fenétre. Le Principe de la

181



Divinité existe en tout un chacun, il est donc impossible qu’une personne
soit totalement dépourvue de Sagesse. Toute 1’humanité atteindra la
Divinité, cela ne fait aucun doute. La vie humaine développée a I’infini
devient égale a Dieu. Le mental humain développé a I’infini devient égal
au Principe créateur qui a produit cet Univers. Le Soi en I’homme et la
Divinité qui demeure en lui sont un et le méme. Ajoutez I’Infini a
vous-méme et vous devenez la Divinité Elle-méme. Malheureusement,
vous vous étes incarnés et avez oublié votre Divinité, votre Infinité
illimitée et n’étes plus conscients que de votre individualité limitée. Si
vous voulez atteindre 1’infinité, vous devez la chercher dans la Divinité qui
vous est inhérente.

Prenons 1’exemple d’une personne qui a construit une maison. Dés le
moment ou elle est achevée, elle la considére comme ‘sa’ maison.
Lorsqu’elle décede, la maison va a son héritier qui commence alors a
I’appeler ‘sa’ maison. Supposons qu’aprés un certain laps de temps ce
nouveau propriétaire se soit endetté et doive vendre la maison. Une autre
personne 1’achéte et I’appelle ‘sa’ maison. Mais a qui donc cette maison
appartient-elle réellement ? Appartient-elle a celui qui I’a construite, a
celui qui en a hérité ou a celui qui 1’a achetée ? La maison n’a pas changé,
en d’autres termes, 1’objet demeure inchangé. Seules les personnes qui en
revendiquent la propriété ont changé. La maison est toujours la mais celui
qui en revendique la propriété a constamment changé. Tout comme la
maison, DEntit¢ immuable, 1’Atman, n’est pas affectée par les
propriétaires sans nombre qui vont et viennent. Chacun d’entre eux se
déclare personnellement propriétaire de ce ‘Je’ qu’il croit étre son moi
personnel. D¢s lors, ce ‘moi’ et ce ‘mien’ changent continuellement, mais
toutes ces assertions n’affectent pas I’Atman que nous revendiquons
comme notre propriété personnelle. Existe-t-il un remede pour guérir la
maladie du ‘mien’? Les Ecritures, révélées ou non, déclarent que le mental
est responsable de cette nature possessive. Il a été dit qu’a I’instar des sens
de perception, le mental peut étre considéré comme un sixieme sens. Mais
il n’est pas simplement un sens de plus, égal aux autres, en fait il est le
maitre de tous les sens.

S’il n’y avait pas de mental, ni les organes moteurs ni les organes des sens
ne seraient en mesure de fonctionner. En ce qui concerne les sens, le
mental en est le contréleur ; il fait office de pont entre la vie extérieure et la
vie intérieure de la personne. Vous étes ici, vos yeux et vos oreilles
peuvent enregistrer tout ce qui se passe, mais si votre mental n’y est pas,

182



s’il a décidé de se promener dans votre village et de penser a certains
événements qui s’y sont déroulés, vous ne saurez rien de ce qui se passe
ici. Vous pourrez interroger votre voisin : « Qu’a dit Swami, mon mental
n’était pas ici ? » Pourquoi n’avez-vous pas entendu alors que vos oreilles
sont ici? Pourquoi n’avez-vous rien vu alors que vos yeux sont ici ? Le
mental en est la cause. Si votre mental est absent, vous ne saurez pas qui est
votre voisin, méme si vos yeux sont ici ; vous ne saurez pas ce qui s’est dit,
méme si vos oreilles sont ici. La signification profonde de ceci est que le
mental est le maitre des organes des sens ; tous les organes sensoriels
devraient donc étre correctement asservis au mental. Quand le mental est
au repos, les organes des sens ne peuvent pas fonctionner. Le mental a
deux états, manas, le mental impur et Citta, le mental pur. Si le mental est
asservi aux organes des sens, il est impur. S’il exerce un contréle sur les
organes des sens mais est asservi a buddhi, I’intellect, i1 est pur. Les deux
états ne sont que deux aspects du méme mental. Considérons cet exemple.

La nature d’un mouchoir comme celui que Je tiens dans Ma main, est la
blancheur; la couleur blanche lui est naturelle. Si vous utilisez le mouchoir
il se souille et vous le décrivez comme étant sale. Apres I’avoir lavé, vous
le considérez a nouveau comme un mouchoir propre. A présent, le
mouchoir sale et le mouchoir propre sont un seul et méme mouchoir. Du
fait d’étre souillé, le méme mouchoir est devenu sale. Une fois lavé, une
fois la saleté partie, vous dites qu’il est devenu propre. Vous dites que le
mouchoir a été ‘blanchi’ alors qu’en fait il ne 1’a pas été ; la blancheur est
son état naturel et c’est la saleté qui en a été éliminée. Ainsi, quand le
mental absorbe les impuretés des organes sensoriels, il est décrit comme
étant impur. Mais quand le mental se détourne des organes des sens et
quand les impressions des sens en sont effacées, il redevient pur. C’est
dans ce contexte que vous devez comprendre la signification de ces deux
mots, citta et manas. Quand le mental est libéré de la saleté et des
impuretés des organes des sens, il est décrit comme citta. Lorsqu’il est
associé aux organes des sens, il est manas, le mental impur. Manas n’est
rien qu’un faisceau de pensées; on peut le concevoir comme étant
lui-méme le processus de pensée. Durant le processus, il se souille, il
absorbe les impressions impures des organes des sens et devient lui-méme
impur; a ce moment vous pouvez 1’appeler manas. Manas n’a pas de forme
specifique, il est la chose qui pense. Si vous détournez le mental des
organes des sens et le tournez vers Dieu, vous pourrez le libérer de tous les
ennuis et tristesses associés aux pensées impures qui émanent des
impressions sensorielles.

183



Vous devez donc détourner le mental des organes des sens et le tourner
vers Dieu. On décrit cela comme étant la méditation ou yoga, I’union avec
Dieu. C’est le procédé par lequel on purifie un mental devenu impur pour
le rendre a nouveau pur. Tout comme le corps a besoin de repos, le mental
a besoin de paix. Comment obtiendra-t-il la paix? C’est seulement en
contrdlant le processus de pensée et en ralentissant le flux des pensées que
vous procurerez la paix a votre mental. Celui-ci veut toujours atteindre les
objets des sens a travers les organes sensoriels et cela provoque le
processus de la pensée. Si vous contrélez cette tendance du mental a aller
vers I’extérieur et si vous 1’orientez vers I’intérieur, vers Dieu, les pensées
impures iront en diminuant. C’est ainsi que vous ferez un usage correct de
votre mental et lui assurerez un peu de repos. Ceci a été décrit comme
abhyasayoga, le yoga de la pratique constante. Examinons cela de plus
pres.

Lorsque vous voyagez sur une riviere large et puissante, le plus important
est de savoir nager. Cela prime tout. Si vous vous aventurez sur une grande
riviere sans savoir nager, aussi instruits que vous puissiez étre, vous
risquez de vous noyer. Swami a déja raconté 1’histoire suivante & maintes
reprises, mais comme il y a ici des nouveaux étudiants, la méme histoire
peut de nouveau étre contée. Un grand érudit devait traverser une large
riviére pour participer & une importante assemblée. Ce jour-1a, le vent
soufflait dans la direction opposée au courant et le voyage se déroulait
donc lentement. Ces pandits ont I’habitude de parler sans cesse, soit seul en
répétant des versets tirés des Ecritures saintes, soit avec quelqu’un qui se
trouve a portée de voix. En ce jour particulier, le batelier se concentrait sur
la conduite de son embarcation. Mais le pandit, seul passager du bateau,
n’avait personne d’autre avec qui parler et se mit alors a converser avec lui.
« Savez-vous lire et écrire ? » demanda-t-il. Le batelier répondit : « Non, je
ne sais ni lire ni écrire. » - « Vous me semblez étre une personne vraiment
étrange, continua le pandit. De nos jours le gouvernement a établi des
écoles dans tous les villages, vous devriez donc étre capable de lire et
écrire quelque peu. » Pour passer le temps, le pandit poursuivit la
conversation et demanda a ’homme: « Connaissez-vous la musique ? »

« Méme pas Swami ! » - « Quelle personne étrange vous étes. Il y a un
cinéma dans chaque rue et des haut-parleurs diffusent alentour la musique
des films a succes. De plus, les émissions de radio regorgent de musique
moderne. Ne devriez-vous pas au moins avoir un transistor pour écouter la
musique ? » - « Je ne sais méme pas ce qu’est un transistor » confessa le

184



batelier. Le pandit répliqua : « Si en cet age de Kali vous ne savez méme
pas ce qu’est un transistor, vous avez gaspillé une grande partie de votre
vie, un quart de votre vie au moins est a 1’eau.» Il posa une autre question:
« Avez-vous un journal avec vous ? » - « Je n’ai regu aucune instruction,
Swami, que ferais-je d’un journal ? » - « Mais cela n’a rien a voir. Il est de
bon d’emporter un journal méme si on n’a recu aucune instruction. Il suffit
de le plier et de le garder sous le bras, c’est ce qui se fait partout. Si vous
n’avez méme pas un journal vous avez gaspillé votre vie bien davantage; la
moitié ait moins de votre vie s’en est allée a I’cau. »

Quelques minutes plus tard, le pandit demanda: « Avez-vous une montre?
Pouvez-vous m’indiquer I’heure ? » - « Comme je n’ai aucune instruction
et comme je ne sais pas lire I’heure, que ferais-je d’une montre, Swami?» -
« Méme si vous n’étes pas capable de lire I’heure vous devriez au moins
porter une montre-bracelet en plastique. C’est trés a la mode de nos jours.
Regardez donc quelle portion de votre vie a été gachée. Vous n’avez ni
radio, ni journal, ni montre-bracelet ! Mais ce sont les trois-quarts de votre
vie qui sonta l’eau ! »

Entre-temps, un vent fort s’était levé et continua de forcir. L’embarcation
se mit a tanguer de droite a gauche. Le courant de la riviére était si fort que
bient6t le batelier ne contréla plus le bateau. Il demanda alors au pandit:

« Swami, savez-vous nager ? » « Non, dit le pandit, je n’ai jamais appris a
nager. » Avant de passer par-dessus bord, le batelier dit encore au pandit:
« Oh, Swami, quel dommage, quel gaspillage ! Si vous ne savez pas nager
votre vie tout entiére s’en ra maintenant a ’eau ! »

Lorsque vous voyagez sur une riviere tumultueuse vous devez savoir
nager. Si vous ne savez pas nager toutes vos connaissances en philosophie,
physique, chimie, botanique, commerce, mathématique, science politique
etc. seront inutiles. Au cours du voyage de la vie vous devez voyager sur
une riviére impétueuse, imprevisible et vous devez savoir comment garder
la téte hors de 1’eau et comment la traverser. Pour y parvenir a la nage,
vous devez connaitre I’Atman et développer une forte capacité de
discernement afin d’identifier ce qui est utile et ce qui est inutile a votre
traversée de la vie en ce monde. Si vous ne parvenez pas a développer une
telle capacité, vous serez incapables d’accomplir votre vie. Aussi
longtemps que vous la baserez sur la richesse, la propriété et les choses du
monde, vous ne serez pas a méme d’obtenir la joie réelle. Il est deux choses
que toute personne se doit d’atteindre : 1’une est la liberté extérieure et

185



’autre la liberté intérieure. La liberté intérieure s’exprime par la libération
de I’asservissement aux organes des sens, en les gardant sous controle.
Chaque individu devrait réaliser ces deux libertés.

Dans le monde extérieur, vous ne pouvez obtenir la Joie réelle tant que
vous étes asservis a d’autres gens, tel un roi ou un régent étranger. Dans le
monde intérieur, tant que vous étes asservis aux organes des sens, vous ne
pouvez pas non plus jouir de la vraie liberté. Méme pour ce qui est de la
liberté extérieure, le contrdle des sens est important. Mais pour maitriser le
monde intérieur, le contréle des organes sensoriels est la faculté
fondamentale que vous devez développer en contrélant votre mental. Une
fois que vous contr6lez votre mental, vous étes en mesure de connaitre la
Joie réelle, extérieurement et intérieurement, car vous étes alors capables
de voir le Seigneur partout.

Le contr6le du mental et le contrdle des sens telle est la victoire que tous
les étres humains doivent remporter ! Jusqu’a présent, vous avez aspiré¢ a
toutes sortes de joies et de plaisirs. Vous récitez des priéres pour atteindre
le bonheur mais vous ne faites aucun effort réel pour découvrir I’endroit ou
trouvez ce bonheur. Krishna dit a Arjuna: « Tu es victime de I’illusion si tu
crois pouvoir obtenir le bonheur et la paix dans la vie quotidienne. Ce n’est
pas la que tu trouveras la Joie réelle. Les objets des sens ne peuvent te
procurer la Joie que tu recherches. Lorsque tu contrbleras les organes des
sens, tu atteindras la Paix et la Joie. » Que vous soyez déistes ou athées,
vous devez parvenir a contrdler les sens. Ne leur permettez pas de s’exciter
et de courir derriére les objets qu’ils convoitent. L’excitation des sens
résulte en toutes sortes de faiblesses et pendant ce temps vous oubliez le
Seigneur. Au lieu de suivre les sens, gardez votre mental fermement fixé
sur le Seigneur; sans Sa grace vos forces vous quitteront et vous serez
incapables d’entreprendre un travail utile.

Aussi longtemps qu’il bénéficiait des bénédictions et de la compagnie de
Krishna, Arjuna était un héros puissant, capable d’accomplir maintes
actions héroiques. Quand Krishna quitta Son corps mortel, Arjuna perdit
toute sa valeur et toute sa force. Mors qu’il emmenait les femmes et les
enfants des Pandavas a Hastindpura, leur capitale, des brigands les
attaquerent dans la forét. Arjuna se battit du mieux qu’il put pour les libérer
de ’emprise de ces meurtriers-voleurs mais il ne put y parvenir. Au cours
des nombreuses batailles de la guerre du Mahabhérata, Arjuna fut capable
de combattre et de vaincre de nombreux et valeureux héros, mais le méme

186



Arjuna fut incapable de vaincre ces brigands et de sauver les femmes et les
enfants qui étaient sous sa protection. Pourquoi? Jusque-la, Arjuna avait le
sentiment qu’il devait ses victoires a sa valeur et a sa force personnelles ;
mais la force n’était pas la sienne, elle lui avait ét¢ donnée par la Divinité.
Méme si une personne est douée de Pouvoirs divins et de Force diving, elle
est sous I’emprise de I’illusion si elle pense que la Force dont elle dispose
est sa propre force humaine. Il en fut ainsi avec Arjuna. Une fois perdue la
force de la Divinité, il ne fut plus capable d’accomplir la moindre chose.

L’homme est capable d’entreprendre de nombreuses activités parce que la
Divinité lui est inhérente et lui fournit sa force intérieure, son pouvoir et sa
subsistance. Sans cette Force et ce Pouvoir divins, I’homme serait
incapable d’accomplir quoi que ce soit. Dépourvue du sceau de la Divinité,
la moindre de ses entreprises ne portera pas de fruits. Ecoutez cet exemple.
Supposons que vous ayez confectionné une enveloppe trés jolie dans un
trés beau papier. Vous y avez écrit I’adresse de Swami de votre plus belle
écriture. Vous y avez introduit une merveilleuse lettre calligraphiée et
coloriée. Vous avez fermé 1’enveloppe et I’avez postée. Pourtant, en dépit
de tous vos efforts et de 1’habilité dont vous avez fait preuve, la lettre ne
parviendra jamais a Swami. Pourquoi? La raison en est que vous avez
oublié de timbrer I’enveloppe. Toutes vos décorations, votre superbe
calligraphie n’y feront rien ; la lettre n’arrivera pas a Swami.

Méme si elle est déposée dans la boite postale située a moins d’un
kilométre, sans timbre elle n’atteindra pas Prashanti Nilayam. Par contre,
si I’enveloppe est timbrée, la lettre peut parcourir des milliers de
kilométres et arriver a destination. L’administration de la poste ne tiendra
aucun compte des décorations, des lettrines, et des motifs coloriés. Le
personnel de la poste n’accordera aucune attention a votre chef-d’ceuvre, il
vérifiera seulement si I’enveloppe est timbrée correctement. De méme,
Dieu reconnait seulement la pureté du cceur. Il ne tient pas compte de votre
curriculum, de vos réalisations, de votre position sociale ni de vos
richesses. Seuls ceux qui sont attachés aux choses du monde accordent de
I’importance a cela, mais pas Dieu. Il ne sert a rien d’avoir acquis un grand
nombre de diplomes et d’€étre un éminent €rudit si on n’a pas le coeur pur.
Dans le systeme d’éducation que nous avons ici, ce sont les valeurs de
Vérité et d’honnéteté mises en pratique chaque jour qui vous feront
traverser la vie et constitueront votre plus grande richesse.

Un homme affamé sera-t-il rassasié si vous vous contentez de lui mettre

187



toutes sortes de plats délicieux sous le nez? Un homme pauvre sera-t-il
libéré de sa pauvreté en entendant simplement parler de richesse? Un
malade gueérira-t-il si vous ne faites que lui décrire les remedes qui peuvent
I’aider? Si vous ne faites qu’écouter les grandes vérités de la Bhagavadgita
et les autres Ecritures saintes, vous n’en retirerez pas grand bénéfice. Si
dans les discours que vous entendez vous tirez et comprenez quelques
lecons et essayez de mettre en pratique ne serait-ce qu’une ou deux de ces
Vérités, vous en retirerez a coup sdr la joie reelle. La lecon la plus
importante de tous ces enseignements est le contrdle des sens. Krishna dit a
Arjuna: « Arjuna, si tu ne peux contrdler les organes des sens que
pourras-tu accomplir en ce monde ? » De méme, Prahlada dit a son pére, et
Swami a répeété ceci a de nombreuses reprises: « Oh roi ! Tu fus capable de
conquérir tant de mondes, mais tu n ‘es pas capable de te vaincre
toi-méme ! » Si une personne ne peut conquérir son mental, comment
pourra-t-elle godter le doux nectar de la Divinité ?

La chose essentielle que nous devons reconnaitre, c’est que le méme
Principe atmique existe en chaque cceur. Il existe un seul soleil pour le
monde. Les différentes créatures, les différentes espéces et les différents
étres en chaque partie du monde n’ont pas chacun un soleil séparé. Le
soleil est un. Il peut y avoir de nombreux pots de terre, de laiton, d’argent,
de cuivre, des milliers de récipients remplis d’eau, mais il n’y a qu’un seul
soleil qui luit la-haut et se refléte en chacun d’eux. Sur base de tous ces
reflets, il peut nous sembler qu’il y a de nombreux soleils ; mais méme si
les récipients sont tous différents, méme si les reflets sont nombreux, le
soleil qui s’y refléte est unique. La valeur des pots varie; celui fait d’argent
est colteux comparé au pot de terre, mais néanmoins le soleil qui s’y
refléte est un et le méme.

De méme, de 1’érudit le plus éminent au plus ignorant des balourds, du plus
riche au plus pauvre, du plus grand empereur au plus humble citoyen, les
corps sont différents mais 1’ Atman qui s’y refléte, ‘Cela’ qui réside dans le
corps, est Un et le méme. Les vétements et les bijoux que vous portez sont
peut-étre tres colteux, une personne pauvre ne pourrait se les permettre.
Ceci est semblable aux différentes valeurs des récipients, mais la Divinité
en tous ces corps est Une. Quand vous reconnaitrez cette vérité, vous
pourrez tres facilement contrdler vos sens. Au lieu d’essayer de controler
les autres, vous chercherez a vous contrbler vous-méme. Car qui doit
exercer le pouvoir et I’autorité et sur qui doit-il les exercer? Chaque
personne a des défauts et des imperfections. Si une personne commet une

188



erreur, il est peut-étre de votre devoir de lui indiquer le droit chemin, mais
votre objectif principal est de vous corriger vous-méme et de vous assigner
la tdche de toujours reconnaitre la Divinité qui réside en chacun.

L’ignorance est tres profonde, elle recouvre la Vérité intérieure. Quels que
soient vos efforts, il est impossible d’enlever une telle couche d’ignorance.
Tot le matin, vers sept heures, votre ombre mesure cinquante pieds, méme
si vous n’en mesurez que cing. Comment pouvez-vous réduire la longueur
de cette ombre de cinquante pieds? Est-il possible de la combattre? Si vous
I’admonestez, vous écoutera-t-elle? Si vous la critiquez, diminuera-t-elle?
Quoi que vous fassiez, sa longueur ne se réduira pas. Mais au fur et a
mesure que le soleil monte au firmament, la longueur de 1’ombre décroit
automatiquement. Lorsque le soleil se trouvera a la verticale, I’ombre sera
a vos pieds, se fondra en eux et disparaitra. Vous mesurez peut-étre cing
pieds de haut, mais votre ignorance en mesure cinquante. C’est pourquoi
vous devez développer la capacité d’introspection pour gque votre sagesse
grandisse. Au fur et & mesure que le soleil de la Sagesse s’élevera,
I’ignorance ira en diminuant et vous pourrez la détruire completement. H
s’agit ici d’une méthode.

Une autre méthode existe. Dans cet exemple, votre ombre est toujours de
cinquante pieds. En vous tournant vers elle et en marchant dessus, vous
vous rendez compte qu’elle ne diminue pas et ne disparait pas; vous ne
pouvez la vaincre. Au lieu de vous tourner face a votre ombre,
tournez-vous face au soleil ; automatiquement votre ombre sera derriére
vous et, si grande soit-elle, vous n’en serez plus conscient car elle restera
toujours hors de votre vue. Ainsi, au lieu de penser a I’ignorance, pensez
toujours au soleil de la Sagesse. De cette facon, vous maintiendrez
I’ignorance derriere vous et le soleil face a vous, et cette ombre ne vous
dérangera plus. Cela signifie que vous devez toujours vous tourner vers
Dieu et vous servir de votre intelligence pour permettre a la Sagesse de
grandir en vous.

Si vous ne vous tournez pas vers Dieu, si vous ne permettez pas a la
Sagesse de grandir et si vous continuez a vous tourner vers le monde alors,
comme 1I’ombre du soleil couchant, votre ignorance grandira et vous serez
perdus. Krishna prévint Arjuna: « Sers-toi de ton intelligence pour que la
Sagesse grandisse en toi et ton ignorance se détruira. Lorsque 1’ignorance
sera détruite, la dualité s’évanouira. Lorsque la dualité disparaitra, la haine
et les attachements qui te lient s’évanouiront a leur tour. Une fois que la

189



haine et les attachements auront disparu, la conscience du corps disparaitra
aussi. S’il n’y a plus de conscience du corps, il n’y a plus de tristesse. »

Vous voyez donc que pour triompher de la conscience du corps,
I’attachement et la haine doivent s’en aller. Une fois qu’ils s’en sont allés,
la dualité disparait. Quand la dualité disparait, 1’ignorance s’évanouit.
C’est pourquoi le Vedanta déclare que c’est seulement par la sagesse que
vous pouvez détruire I’ignorance et atteindre I’Ultime. Quelle est cette
sagesse que vous devriez développer? Peut-elle s’acquérir par la
connaissance séculiére? Non. Elle ne concerne en rien les phénomenes
extérieurs. Elle se rapporte seulement a 1’expérience intérieure. Ce n’est
qu’apres avoir développé la confiance en votre Soi que vous serez capables
de développer une confiance ferme dans le Seigneur. Si vous ne croyez pas
en vous-méme, en votre Soi, vous ne pourrez pas croire en Dieu. Si vous
avez foi en vous-méme, en votre Soi, vous pourrez avoir foi en Dieu. Pour
développer une telle foi ferme en vous-méme, vous devez pratiquer
constamment 1’introspection.

Depuis le moment ou vous vous levez le matin jusqu’a ce que vous alliez
vous coucher le soir, vous répétez sans cesse, ‘je, je, je’ et ‘moi’ et ‘mien’.
Mais méme lorsque vous dites ‘je’ savez-vous qui est réellement ce ‘je’?
Vous dites ‘ceci est mon corps’, ‘ceci est mon intelligence’, ‘c’est mon
sentiment profond’, ‘ce sont mes sens’, mais vous ne vous demandez
jamais ‘qui suis-je?’ Si vous ne cherchez pas votre propre Vérité, a quoi
bon toute cette instruction que vous avez acquise? Si vous ne faites pas
I’effort d’y parvenir vous-méme, qui donc viendra effacer les signes tracés
sur votre front? Au lieu de vous engager dans la pratique de
I’introspection, vous permettez aux mauvaises pensées de pénétrer dans
votre téte et tout votre processus de penseée devient gris et nul. Vous
devriez réaliser que lorsque vous dites ‘voici mon mouchoir’, celui qui est
‘vous’ est différent de 1’objet, le mouchoir. Vous dites ‘ceci est mon
corps’, vous ne dites pas ‘je suis ce corps’. Quand vous dites ‘ceci est mon
corps’, vous déclarez que vous et le corps €tes séparés, distincts ’'un de
I’autre. Si vous réfléchissez plus avant et vous demandez qui est ce ‘vous’
qui parle ainsi vous découvrirez qu’ll est ‘Cela’ qui réside en vous,
c’est-a-dire le Propriétaire de toutes ces choses. Ce n’est que lorsqu’il y a
un propriétaire que les expressions ‘voici ma propriété’, ‘voici mes terres’,
ont un sens. Seul, le maitre de la propriété dira « cette propriété est
miennex». Pour le corps et le mental, ce maitre est le Résident intérieur. Ce
Maitre ne subit aucun changement, il ne vous quitte jamais. C’est

190



pourquoi, par I’introspection, vous devriez vous efforcer de découvrir et
reconnaitre cette Divinité immuable qui demeure en vous et qui est votre
vraie Réaliteé.

Tout aspirant spirituel devrait pratiquer 1’introspection. Parmi toutes les
pratiques spirituelles que vous mettez en ceuvre, 1’introspection devrait
occuper les trois-quarts de votre temps. Vous récolteriez alors de grands
résultats. Vous n’atteindrez votre but qu’en faisant un usage correct de
votre temps, en sanctifiant votre corps et toutes vos actions. La raison la
plus importante de toutes ces tristesses est la faiblesse des sens.
Maintenez-les fermement sous contréle, dirigez votre mental sur le bon
chemin, faites en sorte que votre résolution ne cille pas. La Bhagavadgita
déclare que vous devriez contrdler les et non que vous devriez les détruire.
La Gita ne dit pas que vous devriez renoncer a 1’action, mais que vous
devriez renoncer aux fruits vos actions. C’est pourquoi vous devez faire
votre travail. Bien que Seigneur n’ait pas besoin d’accomplir un travail
particulier, vous voyez travailler sans cesse. Si Lui travaille tout le temps,
ne devriez-vous pas vous aussi travailler?

Accomplissez votre devoir et utilisez correctement les Utilisez-les dans
des limites correctes, a des taches pour lesquelles ont été congus. Ne les
utilisez jamais a mauvais escient. C’est le message fondamental de la
Bhégavadgita.

191



Vingt et Unieme Discours

ATTACHEZ-VOUS FERMEMEN A LA DIVINITE
ET GRANDISSEZ

Krishna dit:

« Celui qui devient I’esclave de ses désirs devient 1’esclave du monde
entier. Celui qui fait des désirs ses esclaves devient le maitre du monde
entier. »

Croyez fermement en la Divinité qui demeure en vous, en I’Atman
resplendissant, croyez qu’ll est le fondement du bonheur et de la joie que
vous expérimentez en ce monde. Les gens souffrent immensément parce
qu’ils croient que les joies que procurent les sens et la jouissance des objets
du monde sont réelles et durables; mais celles-ci ne sont que temporaires et
ne peuvent durer. Les gens ne pratiquent pas 1’introspection, ils n’essaient
pas de découvrir ce qui est a la base des joies associées aux objets des sens
et au luxe du monde.

Dans la Bhagavadagita, le corps est décrit comme un pot perce de dix trous,
a ’intérieur duquel se trouve une lumiére inépuisable. Si vous couvrez le
pot d’un linge épais, vous ne voyez plus cette lumiére. Toutefois, Si vous
soulevez progressivement le linge, vous verrez la lumiére luire par les dix
trous du pot. A ce moment, il vous semble voir dix lumiéres. Si vous cassez
le pot, vous réalisez qu’il n’y a qu’une seule lumiére a I’intérieur. L’ Atman
resplendissant est cette lumiere éclatante qui luit en vous.

La lumiére resplendissante de I’ Atman est recouverte par le corps et les dix
organes des sens - cing organes grossiers et cing subtils - que les dix trous
dans le pot représentent. Et ce pot, le corps, est recouvert du linge épais de
I’attachement et du sentiment ‘mien’. Vous devez commencer par enlever
ce linge, cette couche d’égoisme et de ‘mien’ provenant de 1’ignorance. Ce
n’est qu’une illusion issue de maya. On peut considérer maya comme le
vétement extérieur de Dieu. On a dit de Dieu que I’illusion est Sa forme
extérieure, illusion qui Le voile et Le dissimule a la vue. Une fois que vous
enlevez ce voile de I’illusion, la Lumiére intérieure se révele, Elle
resplendit a travers les organes des sens.

192



La lumiere que vous voyez par les yeux est un reflet de la Lumiére divine
intérieure auto-resplendissante qui se trouve en vous. La vibration que
vous entendez par les oreilles et ressentez par la peau est une réaction a
cette méme Lumiére intérieure. Le son que vous émettez par la bouche est
la résonance de cette Lumiére divine. Tout ce que vous pouvez faire et
expérimenter par les organes des sens n’est que reflet, réaction ou
résonance de cet Atmajyotis, ce rayonnement plein de splendeur qu’est
votre Soi immortel. Mais aussi longtemps que vous étes en possession de
ce pot, votre corps, vous serez incapables de voir la Lumiére atmique, vous
ne pourrez expérimenter qu’une multiplicité de lumiéres différentes.

Vous voyez la diversité en ce qui, en fait, est I’'unité. Vous devez corriger
cette vision erronée. Les Upanishads enseignent qu’il faut voir I’unité dans
la diversité. Quand pourrez-vous voir ’'unité et en faire 1’expérience?
Quand vous détruirez ce sentiment que vous étes le corps, alors seulement
vous ferez 1’expérience de 1’unité dans la diversité. C’est maya qui cause
I’expérience trompeuse qui consiste a voir la diversité 1a ou il n’y a que
I’unité. Les Upanishads rapportent 1’expérience directe de nombreux
sages, montrant qu’au sein de la diversité du monde on ne peut trouver que
I’unité. Cette unité est la base de tout, en tous lieux. Il s’agit de I’Atman
dont vous devez faire I’expérience en chaque objet et en chaque étre. VVoila
la somme et la substance des enseignements de la Bhagavadgita qui, a son
tour, est I’essence méme des Upanishads.

La Gita décrit cette unité, partout égale et immuable, en tant que yoga. Sur
base d’exemples tirés de votre vie quotidienne, vous devez réfléchir a la
facon dont vous pouvez expérimenter cette égalité dans la diversité. Pour
découvrir la Divinité inhérente en tout, prenons 1’exemple de quelques
préparations culinaires. Considérons les différentes sortes de sucreries
comme les biscuits, les gateaux, les desserts et autres douceurs gue vous
préparez. Les formes et les noms de toutes ces préparations sont différentes
mais leur substance intérieure, le sucre, est la méme. La présence du sucre
les rend toutes sucrées. En elle-méme, la farine n’est pas sucrée, elle est
insipide. Mais lorsqu’on 1’associe au sucre, le tout est tres agréable au
godt. Que la farine soit issue du blé, du riz ou d’autres céréales n’a pas
d’importance ; si on I’associe au sucre elle devient sucrée. De méme, les
objets du monde sont insipides, ils n’ont pas de golt. Mais parce que le
sucre de la Divinité y a été mélangé, vous pouvez apprécier beaucoup de
choses dans le monde et les trouver douces et désirables.

193



Ne gaspillez pas votre vie a courir apres les plaisirs du monde. Comprenez
la vérité que vous n’avez pas obtenu cette naissance humaine pour
apprécier la nourriture et le sommeil. Quand vous regardez autour de vous,
vous voyez un grand nombre d’animaux, d’oiseaux et de vers qui ne vivent
que pour se nourrir. Pourquoi bénéficier d’une vie humaine si vous
I’employez seulement pour jouir des mémes plaisirs que les animaux, les
oiseaux et les vers? A quoi sert d’acquérir une éducation supérieure si
ensuite vous passez votre temps a vous divertir dans les plaisirs inférieurs
dont peuvent bénéficier les animaux, les oiseaux et les vers sans avoir regu
cette éducation? Quel est I’idéal particulier offert a I’humanité? Quel est le
sens profond de la déclaration affirmant qu’il est extrémement difficile
d’obtenir une vie humaine? La vie humaine ne vous a pas été donnée pour
que vous agissiez comme un animal ni encore moins comme un démon.
L’homme a pris naissance humaine pour devenir divin. La vie humaine
Vous a été donnée pour que vous puissiez atteindre le niveau le plus élevé,
la Conscience dc Dieu. Jésus enseigna la méme chose en disant :

« L’homme ne vit pas seulement de pain. »

Vous devez atteindre une réalisation dont la signification est d’une
importance extraordinaire. VVous avez recu la vie afin de réaliser la Divinité
inhérente en vous. Votre principal devoir en tant qu’étre humain est
d’abandonner les choses impermanentes et d’atteindre les choses
permanentes. Mais aujourd’hui vous n’aspirez pas a ces qualités
extraordinaires ; vous vivez une vie faite d’attachements. « Arjuna, dit
Krishna, cette conscience du corps, cet attachement au corps t’enchaine.
Abandonne cet attachement au corps. »

Vous devez pratiquer I’introspection et découvrir pourquoi vous
développez I’attachement au corps. Considérons cet exemple. Chacun sait
qu’il n’est pas bien de mentir. Nombreux sont ceux qui, & un moment ou
I’autre, font le serment de ne plus jamais mentir bien que, lors d’une
conversation ultérieure, ils se mettent a mentir. Prenons aussi 1’exemple
d’un homme d’affaires qui sait qu’il ne devrait pas abuser des autres. Il
prend la résolution de se limiter a un profit équitable et modeste.
Cependant, le lendemain méme, il recourt a des pratiques douteuses.
Prenons encore une personne qui décide qu’elle ne devrait plus critiquer ni
blesser son prochain dans ses propos. Pourtant, quelques minutes plus tard
elle oublie sa décision et critique quelqu’un. L’homme ne semble pas avoir
un mental bien stable et sans un mental ferme et stable, il est incapable de
controler ses actions. Les jours saints, il ressent qu’il doit penser

194



constamment au Seigneur et s’abstenir de nourriture. Mais trés vite, il
s’invente une excuse et dit: « Je vais juste prendre quelques biscuits avec le
thé. »

Si ’homme dévie sans cesse de Sa voie et de ses fermes résolutions, c’est
qu’il doit y avoir en lui une entité trés puissance qui ceuvre constamment a
triompher de lui. Si un tel instinct puissant ou un tel besoin n’ceuvrait pas
en lui, il ne faillirait certainement pas a ses résolutions et emploierait sa
volonté a maintenir la discipline qu’il s’est imposée. Il existe donc une
certaine puissance, une certaine force cachée en lui qu’il ne peut controler
ni comprendre. S’il réfléchit profondément et essaye de découvrir quelle
est exactement cette puissance, cette force, il trouvera qu’elle reléve des
trois gunas, les attributs qui se trouvent en I’homme. Ce sont sattva, rajas et
tamas, I’harmonieux, 1’actif ou passionné et le sombre. Ces Gunas sont
nourris et soutenus par la nourriture et le sommeil. Parmi les trois, rajoguna
et tamoguna sont susceptibles d’entrainer I’homme sur une mauvaise voie.
Rajoguna a un fils dont le nom est kama, le désir. Tamoguna a une fille
dont le nom est krodha, la colere. La premiére pulsion puissante qui pousse
I’homme a abandonner ses résolutions est le fils du rajoguna, le désir. Le
désir agit en tant que chef de file, en tant que meneur de toutes les
mauvaises qualités.

Bien sOr vous pouvez établir des programmes destinés a triompher de vos
ennemis extérieurs mais cela s’avérera inutile tant que vous n’aurez pas
conquis vos ennemis intérieurs. Si vous cédez a vos ennemis intérieurs,
comment pouvez-vous esperer conquérir vos ennemis extérieurs? Si ces
ennemis intérieurs ont corrompu votre volonté et mis en déroute toutes vos
bonnes intentions, comment pourrez-vous défier et vaincre vos ennemis
extérieurs? Le meneur des mauvaises qualités, le désir, a creusé une breche
et est entré dans la maison. Les autres, la haine, la colére, I’envie et la
jalousie le suivent. Quand ces ennemis pénétrent en vous, vous perdez
toute sagesse et tout discernement. Si vous perdez la Sagesse, vous
abandonnez vos résolutions. La raison principale de votre négligence
vis-a-vis de vos propres résolutions est I’émergence du désir. Essayons de
mieux comprendre de quoi il s’agit.

Les palais et résidences construits par les grands rois et empereurs sont
habituellement entourés d’un mur d’enceinte fortifié¢; ce mur les protége
contre les éventuelles intrusions extérieures. Il est percé d’ouvertures
grillagées et gardées. De méme un temple est habituellement situé sur un

195



site entouré¢ d’un mur de protection percé de grilles et de portes. On peut
considérer le corps semblable a ce mur d’enceinte il renferme le Seigneur
qui réside dans le temple du cceur en tant qu’Atman. Une forteresse de
méme qu’un temple sont construits a 1’aide de briques, de ciment, de sable
et de mortier, mais le temple du corps est fait de sang, d’os et de chair.
Dans cette enceinte de chair et d’os une série de grilles ou de portes sont
percées, ce sont les organes des sens. C’est par ces portes des sens que le
désir et les autres mauvaises qualités entrent par infraction et envahissent
le sanctuaire intérieur.

Le corps acquiert son lustre de Celui qui y réside, Dieu. Aussi longtemps
que le Résident demeure dans le corps, ce dernier sera plein de vie et de
fragrance. Au moment ou le Résident quitte le corps, celui-ci devient infect
et repoussant. Sans Celui qui y réside, le corps n’est qu’une chose
repoussante. Loin d’étre parfumé il émet une odeur nauséabonde. Le
processus qui consiste a transformer un corps doté de qualités aussi
répugnantes en un instrument pour servir I’humanité et réaliser la Divinité
peut procurer une tres grande joie et satisfaction intérieures. Mais ’homme
ne voit son corps que comme un moyen d’accéder aux plaisirs physiques.
Il en fait donc un mauvais usage. Krishna rappela a Arjuna que ce n’était
pas la le signe d’un Vvéritable étre humain. Il dit: « Mon enfant, le corps est
donné pour permettre a I’lhomme de comprendre le Dehin, Celui qui y
demeure. Consacre-le a ce but sacré. Les animaux et les oiseaux n ‘ont pas
recu ce pouvoir de discernement »

Vous pouvez apprécier et profiter de nombreuses choses grace a
I’introspection et a votre aptitude a réfléchir sur vous-méme. Vous devez
faire appel a tous vos pouvoirs pour comprendre les principes qui
constituent la nature humaine. Vous devez d’abord comprendre le pouvoir
du désir qui vous fait abandonner toutes vos résolutions. Bien sdr le désir
doit exister. Sans le désir vous ne pourriez vivre ne serait-ce qu’un instant.
Mais tous vos désirs doivent étre orientés vers le bien et par la vous
montrerez le bon exemple. C’est ce qu’on entend par vivre comme un étre
humain véritable. Si votre but n’est pas le bien-étre de toute la société,
Vvous ne pouvez-vous qualifier d’étre ‘humains’. Vous €tes nés dans la
sociéte, vous vivez dans cette société et vous profitez de ses bienfaits, vous
devez donc servir la société. En servant la société vous servirez le
Seigneur. Qu’il s’agisse d’un petit travail ou d’'une grande ceuvre, Vous
devez tout accomplir pour le Seigneur. Quel que soit votre travail vous
devez le convertir en travail divin, il doit étre transformé en culte.

196



Quel que soit votre travail vous devez vous demander: « Est-il digne ? Me
conduira-t-il vers le but ? » Les dix lumiéres qui émanent du corps émanent
de la Lumiére unique qui vient de Dieu. Ces dix vous le faites pour le
Seigneur, si vous le faites par amour et I’offrez au Seigneur, ce travail
acquiert une tres grande valeur. En associant le travail au Seigneur, il
devient sacré et hautement efficace. Un petit exemple vous aidera a
comprendre ceci. Si vous voyez un rat dans votre maison, vous prenez un
baton pour le tuer. La vue de ce rat fait naitre en vous un certain dégodt.
Mais la Tradition enseigne que le rat est le véhicule du Seigneur Ganesha.
En le considérant sous cet angle, vous le révérez comme I’ instrument sacré
du Deva. Pourquoi? La valeur élevée que le rat a obtenue en tant que
véhicule de Ganesha provient de son association avec la représentation de
la Divinité. De méme, si vous voyez un serpent vous prenez peur et vous
prenez un baton pour le chasser. Vous pouvez aussi faire appel a un
charmeur de serpent et lui demander de ’attraper. Mais lorsque le serpent
orne le cou du Seigneur Shiva, vous ’adorez et lui offrez vos prieres.
Pourquoi? Parce que le serpent s’est offert lui-méme au Seigneur et ne sert
que Lui seul. Il est donc devenu divin comme le Seigneur. Méme s’il s’agit
d’un serpent venimeux, une fois qu’il s’est offert au Seigneur, il acquiert
noblesse et réputation.

Un jour Vishnu adressa un message a Shiva. Il le Lui fit parvenir par
I’intermédiaire de 1’aigle Garuda, véhicule de Vishnu. Garuda vint vers
Shiva en battant des ailes. Le serpent qui ornait le cou de Shiva fut
importuné par le léger déplacement d’air produit par le battement d’ailes
de Garuda et il se mit a siffler. Bien que ’aigle soit I’ennemi mortel des
serpents et qu’habituellement un serpent se cache ou fuit s’il apercoit un
aigle, le serpent de Shiva se mit a siffler vers Garuda. Il eut le courage de le
faire en vertu de la position qu’il occupait autour du cou du Seigneur, ce
qui lui donnait de la force. Alors que le serpent, souffrant d’égoisme,
continuait a siffler vers Garuda, celui-ci dit: « Serpent, tu entoures le cou
du Seigneur Shiva, aussi j’excuse ton comportement, mais viens donc un
peu, éloigne-t-en un instant pour voir ! » A I’instant ou le serpent quitte sa
position, il devient un repas pour 1’aigle. Pour autant qu’il conserve sa
position, il retire une grande force, force qui est due a la proximité de la
Divinité.

En vérité, le sens du ‘je’ qui soit acceptable est celui qui prévaut quand
vous reliez votre ‘je’ au Seigneur et dites: « Je suis Lui. Je suis ‘un‘ avec le

197



Seigneur. » Mais si au lieu de cela vous abandonnez la proximité et la
tendresse du Seigneur et permettez a 1’ego de s’emparer de vous, vous
devenez quelconques, faibles et vulnérables. Si une toute petite chose, une
chose dépourvue de valeur prend refuge en Dieu, elle acquiert une tres
grande valeur. Si une pierre ordinaire traine le long du chemin et qu’un
sculpteur la taille et lui donne une forme sacrée, on la révere et on 1’adore
dans le temple. Vous ne pouvez que réfléchir a la valeur extraordinaire que
vous obtenez quand vous vous associez avec la Divinité et devenez
vous-méme la Divinité.

La petitesse, quelle qu’elle soit, ne peut trouver place en la Divinité, c’est
impossible. Ravana souffrit d’une grande angoisse mentale lorsqu’il garda
Sita emprisonnée dans les jardins d’Ashoka. Méme au bout de dix mois,
elle refusait encore de se livrer a lui et ne lui adressait méme pas la parole.
Quelles que soient les menaces qu’il proférait a Son égard, elle y demeurait
complétement indifférente. Mandodari, I’épouse de Ravana, avait observé
ce fait; elle vint trouver son mari et tenta de le corriger. Elle dit: « Ravana,
tes pouvoirs sont infinis. Tu es un fidele extraordinaire du Seigneur Shiva.
Tu as pratiqué de nombreuses austérités et acquis par la des pouvoirs
extraordinaires qui te permettent de te déguiser. C’est sous forme d’un
sannyasin que tu t’es approché de Sita. Tu as le pouvoir d’emprunter
n’importe quel déguisement et d’apparaitre sous n’importe quelle forme.
Puisque tu peux prendre la forme que tu veux, pourquoi ne vas-tu pas a
Elle sous la forme de Rama? Sita t’accepterait immédiatement. Pourquoi
ne le fais-tu pas ? » Ravana lui répondit: « Mandodari si je me déguisais en
Rama, si je prenais Sa forme sacrée, je ne serais plus a méme de conserver
de tels désirs lascifs. »

Lorsque vous devenez ‘Un’ avec la Divinité, toutes vos idées, vos pensées
mesquines et basses s’évanouissent. Elles ne peuvent plus troubler votre
tranquillité. Ainsi, Krishna dit a Arjuna: « Quand tu combats, bats-toi,
mais en combattant pense a Moi. C’est ainsi qu’il convient d’accomplir ton
devoir. De cette fagon, tu défendras 1’idéal élevé qui est de protéger le
Dharma et tu montreras le bon exemple aux autres. De plus, tu gagneras la
renommée. Si tu offres tout a la Divinité tu connaitras le succes dans toutes
tes entreprises. Pour ce faire, lentement mais sirement, tu dois controler
les organes des sens jusqu’a ce qu’ils soient parfaitement maitrisés. Tu
seras alors en mesure de développer ton potentiel d’étre humain. Tu auras
développé 1’¢équanmité et tu seras appelé Sthitaprajna. Pour I’instant, tu
vis encore avec tellement d’attachements ! Avec tous ces liens, comment

198



pourrais-tu développer 1’équanimité? Tu tiens la paix intérieure bien
éloignée de toi ! Toutes ces relations et ces associations que tu entretiens
changeront constamment. Elles ne sont pas permanentes et ne peuvent
t’aider a long terme. Reconnais la Veérité permanente. Attache-toi a la
Divinité. Elle est toujours avec toi et ne te quittera jamais. »

199



Vingt-Deuxiéme Discours

LES MONDES GROSSIER, SUBTIL ET CAUSAL

« En ce monde, ou que vous regardiez vous ne trouverez que les cing
¢léments et rien d’autre. Nulle part vous ne trouverez de sixieme élément.»

Comme il a déja été dit, il existe trois types d’akéashas ou espaces, qui
peuvent aussi étre considérés comme des univers ou des mondes. Ce sont
bhitdkasha, 1’univers physique grossier, cittakasha, 1'univers subtil du
mental et le cidakasha, le plus subtil et le plus vaste des trois, auquel on se
référe en tant qu’univers causal. Au-dela, et servant de base pour les trois,
se trouve le Principe divin appelé Brahman,

Dieu, ou aussi Atman, le Soi immortel. Le fidele qui est avide de connaitre
le Principe divin et de se fondre en Lui devrait avoir une certaine
compréhension de ces trois types d’akashas, ou univers. Le bhitakasha est
constitué des cinq éléments que sont I’éther, ’air, le feu, I’eau et la terre.
L’¢éther, appelé aussi 1’espace, est le premier des cinq éléments; il est tres
subtil, il n’a d’ailleurs aucun attribut si ce n’est le son. Apres lui vient I’air.
L’aira deux attributs, le son et le toucher. Ensuite vient le feu. On peut voir
le feu ; il a trois attributs, le son, le toucher et la forme. Aprés I’élément feu
vient I’¢lément eau. Tout comme le feu, on peut le voir a I’ceil nu. L’eau a
quatre attributs, le son, le toucher, la forme et le goQt. La terre, le dernier
des cing éléments, posséde cing attributs, le son, le toucher, la forme, le
golt et 1’odorat. Vous pouvez constater que seuls les trois derniers
¢léments, le feu, 1’eau et la terre, ont une forme. Les deux premiers, 1’éther
et I’air ont d’autres qualités mais pas de forme.

Tout ce qu’on trouve en bhatakasha, le monde physique, est impermanent
et sujet a des changements continus. Avec le temps, tous les objets
subissent des modifications complétes, allant d’un nom et d’une forme a
un autre nom et a une autre forme, et cela indéfiniment. En bhitakasha tout
est mouvement continu. Examinons plus avant la nature des objets
physiques constitués des cing éléments. Prenons par exemple les divers
atomes qui existent dans une forme particuliére, en un lieu et un moment
donnés. Puisque les atomes se meuvent et changent de position, la forme

200



qu’ils constituent changera aussi. Dans tout objet, les atomes changent si
rapidement de position qu’il est tres difficile de dire a quel moment une
modification particuliére s’est opérée dans 1’objet, car les changements ont
lieu en permanence. Les atomes qui constituent le corps humain, comme
les atomes dans toutes les formes, changent a chaque instant et provoquent
des modifications dans le corps. Ces changements sont semblables a une
vague sans fin, comme celle de 1’océan pour laquelle il n’y a ni
commencement ni fin. Les gouttes contenues dans une vague se fondent
dans la vague suivante; les vagues issues de cette fusion se fondent dans
d’autres vagues et ainsi de suite. Ce processus continu de changement et de
fusion des formes se déroule en permanence, il est sans fin. Telle est la
nature de 1’univers physique.

On peut décrire I’humanité comme étant une vague, les animaux et les
oiseaux comme étant une autre vague, les plantes étant aussi une vague et
les insectes une autre encore. On peut aussi décrire les forces démoniaques
comme étant elles aussi une vague et les forces divines une autre vague.
Dans la nature il est impossible de dire quel aspect d’une vague
s’immergera dans une autre vague. Ainsi, tout comme les gouttes d’une
vague de I’océan se mélangeront et s’immergeront dans une autre vague,
de méme vous pourrez constater qu’une vague contenant les
caractéristiques humaines pourra s’immerger dans une autre vague
contenant les caractéristiques appartenant a d’autres choses vivantes. |l
s’agit d’un processus continu de changement et de modification. La vie
peut donc étre décrite comme étant une série de vagues. La nature humaine
est associée au processus de pensée qui résulte en une ségquence continue
de pensées. Ces processus de pensées sont impermanents. lls subissent
sans cesse le changement. De méme, le corps change constamment. A
moins que vous ne soyez a méme dc reconnaitre les six types de
changement qui se produisent dans la vie humaine, c’est-a-dire la
naissance, la croissance, la maturité, le déclin, la décrépitude et la mort,
vous serez victimes de 1I’illusion qui vous fait croire que la vie humaine est
permanente. L’ignorance est la cause fondamentale de ce manque de
compréhension.

L’univers physique, bhitakasha, contient des milliards de soleils, chacun
ayant son propre monde. D’innombrables planétes petites et grandes ainsi
que des étres sans nombre existent dans cet univers au sein duquel la terre
n’est qu’une toute petite goutte. Sur cette terre, I’Inde n’est qu’un petit
pays. Dans ce petit pays existe un petit état. Dans ce petit état, il y a un tout

201



petit district. Dans ce district il y a un minuscule village. Dans ce village,
se trouve une maison insignifiante. Et dans cette petite maison un tout petit
corps est assis. Si on considere sa taille infinitésimale comparée a celle du
vaste univers, n’est-il pas absurde de penser qu’un si petit corps puisse se
sentir égoiste et se gonfler d’autosuffisance? Lorsque vous réfléchissez a
ce bhitékasha et a la place que vous occupez en son sein, vous constatez
que vous n’étes qu’un tout petit grain dans cette vaste totalité. Ce
minuscule grain peut-il espérer comprendre la totalité ? Une petite goutte
peut-elle espérer mesurer tout 1’0océan? Et de plus, cet océan lui-méme
subit le changement en permanence, et il en va de méme pour la terre
entiére comme pour toute chose dans le bhltakasha.

Le monde dans lequel vous vivez est temporaire et éphémére. Comment
une entité temporaire insignifiante, vivant dans un monde transitoire
peut-elle essayer de comprendre 1’Entité infinie, illimitée et permanente ?
Pour comprendre I’Entité permanente, vous devez occuper une place
permanente au sein de cette Entité permanente. Le corps, la personnalité et
I’individualité, tous trois sont temporaires. On peut les comparer a un
mirage. L’homme tente d’étancher sa soif dans un mirage. Un mirage peut
sembler étre de 1’eau, mais il n’y a pas d’eau dans le mirage, on ne peut y
mouiller ses vétements ni y remplir un seau d’eau. Vous ne pourrez jamais
y étancher votre soif.

Le monde physique tout entier, bhitakasha, est lui-méme comme un atome
en cittdkésha, le monde mental, a I’instar de votre corps qui n’est qu’un
atome en bhatakasha. Et ce cittakasha incroyablement vaste ajuste la taille
d’un atome en cidakésha, le monde causal. Bhiitdké&sha, constitué par les
cing éléments grossiers peut étre appréhendé par les cing sens de
perception. Mais puisque en bhitakasha tout est formé par les seuls cing
éléments, ce dernier est inerte et insensible. Et pourtant, le Principe divin
lui est inhérent. De méme, ce Principe divin réside aussi en cittdkasha ;
bien qu’il soit constitué de 1’aspect subtil des mémes cing éléments, il est
aussi inerte et insensible. Tout comme le Principe divin inhérent au corps
inerte le vitalise et I’active en tant que Résident intérieur, ce méme
Principe est inhérent aux mondes physique et mental, bhitdkasha et
cittakasha. Il les vitalise et leur donne 1’énergie. Ce Principe divin irradie a
partir du cidakasha, le plus subtil de ces univers infinis. Pour comprendre
ceci, considérons un reflet dans le miroir. L’image ou ‘reflet’ n’a pas
d’existence indépendante. Elle ne se meut que si I’objet reflét¢ se meut
lui-méme. Tout le lustre apparent des objets du monde est issu du

202



cidakasha, du monde causal, et est reflété par cittdkésha et bhitakasha qui
agissent comme des miroirs. Tout comme la splendeur du soleil est reflétée
par la lune, la splendeur du cidéké&sha présente dans 1’état causal est
reflétée dans 1’état mental, en cittdkasha, et ensuite dans 1’état physique
grossier, en bhitékasha.

Supposons que vous vouliez décorer un reflet dans un miroir. Cela vous
est-il possible? Quand vous voyez votre visage reflété dans le miroir,
pouvez-vous peindre un trait sur le front de votre reflet? Non, ce serait |a
un effort inutile. Si vous peignez un trait ou un point particulier au milieu
du front de votre reflet, dés que vous bougerez le reflet bougera et le point
qui était au milieu du front se retrouvera sur 1’oreille. Dés que vous
bougez, le reflet bouge aussi et le point n’est plus au milieu du front.
Comment pouvez-vous mettre un point sur le front du reflet dans le miroir
de maniére a ce qu’il y reste quoiqu’il arrive? Vous devez mettre le point
sur I’objet qui se refléte. L’objet pourra alors bouger et le point ne bougera
pas sur son reflet. Voici une histoire qui illustre cela.

I était une fois un artiste de renommée mondiale. Son talent de portraitiste
était extraordinaire. Il vint a Dvéaraka ou se trouvait Krishna de qui il
voulait peindre le portrait. Avec un sourire rayonnant, Krishna lui dit: « Si
tu désires peindre Mon portrait, et bien, fais-le. Dis-moi seulement ce que
Je dois faire. » L’artiste dit: « Swami, si Vous voulez simplement Vous
asseoir tranquillement a la méme place pendant une heure, je ferai une
esquisse et plus tard, Je m’occuperai des détails. » Krishna s’assit et
demeura immobile. L’artiste fit quelques croquis préliminaires et vint
ensuite s’incliner aux Pieds de Lotus: « Swami, pour I’instant mon travail
est terminé. » Souriant, Krishna demanda: « Quand Me remettras-tu le
portrait ? » — « Swami, demain a la méme heure il devrait étre terminé. »
Toute la nuit, faisant fi de la fatigue, il travailla sans relache a cette tache
difficile de reproduire sur la toile les traits du Seigneur. Le lendemain
matin, une fois le portrait achevé, ’artiste éprouva une grande satisfaction.
11 couvrit le tableau d’un drap superbe et I’apporta a Krishna. Mais lorsque
le drap fut enlevé, on put remarquer qu’en I’intervalle de vingt-quatre
heures, la forme de Krishna avait complétement changé. L’artiste mit le
tableau a c6té de Krishna ; il regarda le portrait, ensuite Krishna, et se
rendit compte que la ressemblance entre les deux était tres faible. Krishna
observa aussi le tableau et dit: « Mon cher ami, on dirait qu’il y a quelques
défauts ! » L’artiste répondit: « Swami, s’il Vous plait, pardonnez-moi.
Permettez-moi d’essayer de faire mieux. Donnez-moi une seconde

203



chance.» Il en fut ainsi pendant dix jours. Chaque jour [1’artiste
recommencait son travail mais ne parvenait pas a obtenir un portrait
ressemblant de Krishna. Il finit par se sentir tout a fait honteux. Il décida
que le mieux était de disparaitre et se dépécha de quitter les lieux. A la
sortie de Dvaraka, sur la route, Nérada, le fils du Seigneur Brahma,
rencontra ’artiste qui quittait la ville et lui dit: « Vous semblez trés
soucieux. Dites-moi donc ce qui vous rend si malheureux. » L’artiste
expliqua tout ce qui était arrivé. Narada dit alors: « Krishna est un maitre
en tant qu’acteur et metteur en scéne. C’est Lui qui met en scéne tout ceci.
En utilisant vos méthodes vous ne serez jamais capable d’obtenir Son
portrait Mais si vous voulez vraiment arriver a vos fins, écoutez
attentivement ce que je vais vous dire et suivez mes instructions a la lettre.
» L’artiste accepta de faire exactement ce que Narada lui disait 1l retourna
a Dvaraka et se rendit le lendemain aupres de Krishna, emmenant avec lui
une toile recouverte d’un drap. Il dit a Krishna: « Swami, Finalement je
suis parvenu a faire de vous un portrait en tout point fidele. Vous verrez
que la ressemblance est parfaite. Cette image fidele reproduira méme tous
les changements qui surviendront dans VVos expressions et VVotre forme. »
Prét a enlever le drap recouvrant le portrait, il ajouta: « S’il Vous plait
acceptez ceci, c’est le meilleur portrait que j’ai fait de Vous. » Quand le
drap fut enlevé, le tableau se révéla étre un miroir.

Si vous peignez le portrait du Seigneur qui est permanent avec des
matériaux qui sont temporaires comme les pinceaux, la peinture etc., vous
n’y réussirez pas. En bhitakasha, tout est temporaire. Toutes les formes
subissent constamment le changement. De telles formes transitoires ne
peuvent conférer une vision correcte du Seigneur permanent. Si vous
voulez avoir une vision stable et claire du Seigneur vous ne I’obtiendrez
que dans votre propre cceur purifié. Il est donc illusoire de chercher le
Seigneur en bhitakasha, en d’autres termes, tenter de Le connaitre a
travers les formes changeantes de 1’univers physique grossier. L’Entité
permanente et immuable ne peut étre connue a travers les formes
transitoires et changeantes. Quelle que soit la connaissance que vous
gagnerez de cette fagon, elle sera impermanente. Quelle que soit la joie que
vous tirerez en essayant de La connaitre de cette maniére, elle sera
temporaire. La nature fondamentale des cinq éléments est qu’ils subissent
constamment le changement. Pour atteindre le stade du ‘permanent’, vous
devez transcender ces cing sens et leurs formes changeantes.

Imaginez que vous accomplissez un pélerinage dans un temple pour

204



obtenir la vision du Seigneur. Pour arriver au temple vous avez di
surmonter de grandes difficultés. Lorsque finalement vous y parvenez et
avez la chance d’y pénétrer, vous faites face a 1’idole sacrée et votre coeur
déborde de tendresse. Vous regardez I’idole mais immédiatement vous
fermez les yeux et tournez votre regard vers I’intérieur. Vous avez traversé
de grandes difficultés pour arriver ou vous étes et pour voir cette idole
sainte. Dés lors que vous étes la, pourquoi fermez-vous les yeux pour
regarder en vous-méme ? Quel est la signification profonde de ceci ? Vous
tournez votre regard en vous-méme parce que vous réalisez que pour
obtenir une vision vraie et permanente du Seigneur, ¢’est dans votre coeur
que vous devez regarder. Intuitivement, vous savez que les idoles vues par
VoS yeux resteront des impressions furtives superposées sur des pensées
impermanentes. Aprés avoir enregistré ces images visuelles dans les
pensées, elles doivent étre fixées afin qu’elles deviennent des impressions
immuables dans le cceur.

Bien que vous ne puissiez faire I’expérience directe de la Divinité dans
I’univers physique, la vision indirecte que vous pourrez en obtenir vOUS
procurera une joie, toute temporaire fat-elle. Vous ne devez pas y renoncer
simplement parce qu’en bhitakasha tout est temporaire et changeant. VVous
devrez stabiliser cette joie temporaire et ensuite, lentement et
graduellement, vous devrez accomplir le voyage vers la joie permanente.
Ce voyage comporte trois étapes. La premiere est celle de la non-vérité a la
non-verité. La deuxiéme est celle de la non-vérité a la \Vérité et la troisieme
est celle de la Vérité a la Vérité. Ces trois étapes correspondent aux trois
mondes, le monde physique ou grossier, le monde subtil et le monde
causal, bhatakasha, cittdkéasha et cidakasha.

La non-vérité dans la non-vérité est ce que vous trouvez en bhltakasha, le
monde grossier des sens. Tout y est transitoire et impermanent; non
seulement le reflet est faux et illusoire mais 1’objet qui y est reflété, issu de
1’état mental, est aussi faux et illusoire. La non-vérité dans la Vérité est la
situation qui prévaut en cittdkésha ou les projections sont fausses et
temporaires mais ou elles reflétent ce qui est permanent et vrai. La Veérité
dans la Vérité est ce que ’on trouve en cidakasha, exempte de toutes
projections et de tous reflets illusoires. 11 s’agit 1a de I’essence méme de la
Vérité parce qu’en Elle luit la Lumiére immuable de I’Atman. Vous
pouvez comprendre quelque peu ceci en méditant la déclaration faite par
Swami a de nombreuses reprises: « Vous n’étes pas une personne mais
trois personnes... celle que vous pensez étre, celle que les autres pensent

205



que vous étes et celle que vous étes réellement. » Celle que vous croyez
étre, le corps, est temporaire et ‘non vrai’ ; quelle que soit la vie que vous
vivez aujourd’hui, quelles que soient les expériences que vous faites
aujourd’hui, tout cela est transitoire. Dans ces expériences, 1’objet et le
reflet sont temporaires. C’est la nature méme du bhitakasha. C’est
pourquoi on parle de non-vérité dans la non-vérité. La personne que les
autres pensent que vous étes est relative au mental, au cittakasha. Elle est
aussi changeante et ‘non vraie’, mais elle refléte la Vérité permanente.
Celle que vous étes réellement est la Vérité immuable qui resplendit en
cidakésha.

Dans votre main, un glacon fond et redevient de 1’eau. Pourquoi? Parce
que fondre est la nature méme de la glace. De méme, le changement et
I’impermanence sont la nature méme de tout ce qui apparait en bhitakasha.
Méme quand vous essayez de comprendre bhitakasha, vous devez penser
aux akashas plus raffinés, plus intérieurs. Bhitakasha est le grossier. Vous
en faites I’expérience a 1’état de veille. Cittakasha a une forme plus subtile.
Vous en faites ’expérience dans I’état de réve. A 1’¢état de veille, vous
voyez les objets grace a la lumiere qui émane du soleil et de la lune. Mais le
soleil et la lune de votre état de veille ne sont pas présents dans 1’état de
réve. C’est seulement la Lumiere qui émane du cittdkasha qui vous aide a
voir les objets de ce monde. Si vous écartez 1’aspect grossier, la lumiere
intérieure subtile devient évidente. Pendant la journée vous le voyez pas
les étoiles. Mais ce n’est pas parce que vous ne pouvez les voir qu’elles
n’existent pas. Les étoiles continuent de briller durant le jour mais la
lumicre du soleil est si resplendissante qu’elle vous empéche de les voir.
Au crépuscule, quand la lumiére du soleil s’atténue, vous voyez les étoiles
briller. Au-dela du grossier se trouve le subtil et c’est dans le subtil que se
trouve le modele pour le grossier. Dans I’enfance, la vieillesse existe déja a
I’état de germe et dans la vieillesse se trouve la trace subtile de I’enfance.

Il est une chose qui transcende a la fois le grossier et le subtil, c’est
cidakasha. Cidakasha ne connait pas le mouvement et ne subit pas le
changement. C’est en lui que se trouve paramajyotis, la lumiére
resplendissante de I’ Atman. C’est grice a cette lumiére omnipénétrante de
1’ Atman, brillant dans et & travers cidakasha, que vous étes en mesure de
faire 1’expérience du cittdkasha et du bhitakasha. S’il n’y avait pas
cidakasha, il n’y aurait pour vous ni monde subtil ni monde grossier, ni
cittdkasha ni bhitakasha. C’est pourquoi vous devez baser votre vie sur
cidakasha et en méme temps utiliser bhitakéasha pour atteindre cittakasha

206



et le cittdk&sha pour parvenir a cidakasha. Pour illustrer ceci, considérons
I’océan. Les vagues et les eaux de la mer ne sont pas différentes les unes
des autres. L’écume et les vagues ne sont pas non plus différentes.
L’écume, les vagues et la mer sont une et la méme. L’eau est leur élément
commun. Mais elle apparait comme si I’écume, les vagues et la mer étaient
différentes.

Dans le monde phénoménal, vous devez découvrir 1’élément commun
sous-jacent a tous les états d’expérience, ¢lément qui unifie bhiitdkasha,
cittdkasha et cidakasha. Vous pouvez associer ces trois Akashas aux trois
états de conscience, ’état d’éveil au bhitdkasha, 1’état de réve au
cittakasha et 1I’¢état de sommeil profond au cidakasha. Au-dela de ces trois
états, existe un quatriéme état, turiya, 1’état super conscient, 1’état
transcendantal qui interpénétre et est commun a chacun d’eux. Sushupti,
I’¢état de sommeil profond, ne vous procurera pas 1’expérience permanente
de la vraie Béatitude. C’est seulement aprés étre sortis du sommeil
profond, lorsque vous étes revenus a 1’état d’éveil que vous aurez le
sentiment d’avoir joui de la paix. Mais en turiya, vous pouvez faire
I’expérience de I’ Ananda véritable de la Béatitude éternelle et en demeurer
pleinement conscient.

Shankara a décrit le sommeil comme un état de samadhi. Que signifie
samadhi? On commet souvent 1’erreur de prendre samadhi pour un état
émotionnel dans lequel une personne agit de facon anormale, comme si
elle était en transe ou trés excitée. Vous pensez que samadhi est distinct des
états de veille, de réve et de sommeil profond, mais en vérité, samadhi est
commun a ces trois états. La signification de samadhi est inhérente au mot
lui-méme. Sama et dlii sont les deux syllabes qui le forment. Sama signifie
‘le méme’ et dlii fait référence a la ‘pensée’. Ainsi, samadhi signifie penser
avec un mental équanime. Etre équanime vis-a-vis du froid ou de la
chaleur, du profit ou de la perte, des louanges ou de la critique. Voila ce
qu’est samadhi. C’est pourquoi une personne immergée en samadhi, dont
le mental est équanime, sera en permanence dans un état de Béatitude,
qu’elle soit en bhiitdkasha, I’état d’e veille, ou en cittdkasha, I’état de réve
ou en cidakasha, 1’état de sommeil profond. Tout le monde aspire a un tel
état de Béatitude, mais pour y parvenir une longue pratique spirituelle est
nécessaire. Et vous devez aussi gagner la grace du Seigneur. Pour gagner
Sa grace, vous devez développer la qualité d’équanimité et pratiquer les
diverses vertus qui Lui plaisent.

207



Aprés avoir décrit les nobles caractéristiques du sthitaprajna, Krishna dit a
Arjuna: « Baser tes actes sur des considérations qui ont trait au corps n’a
aucune valeur. Suis mes commandements ! Accomplis ton devoir en
pensant toujours a Moi. Tu seras alors en mesure de faire I’expérience et de
jouir de la Divinité omniprésente. Cette Divinité est 1’Unité sous-jacente &
toute la diversité du monde. Tu dois baser tes actes sur Elle. Si tes pensées
sont constamment centrées sur la Divinité, alors seulement tu séduiras
Mon cceur et Je me concentrerai pleinement sur toi. » Le sthitaprajna, quel
que soit I’état dans lequel il se trouve, restera équanime en pensées et en
sentiments. S’étant concentré en permanence sur la Divinité, il a développé
une attitude constante et inflexible.

Que le feu s’accompagne de chaleur ne surprend personne. Briler est I’état
naturel du feu, tout comme le froid est 1’état naturel de la glace. De méme,
ceux qui naissent sont destinés a mourir. On devrait considérer ceci comme
tout a fait naturel. Ceux qui reconnaissent cette vérité ne seront pas sujets a
la tristesse. C’est pourquoi, en tous lieux et en toutes circonstances, vous
devez développer I’équanimité. Quoi qu’il arrive, maintenez toujours votre
mental fermement fixé sur la Divinité; Pour développer cette aptitude
profonde de penser a la Divinité en tous lieux et en tous temps, vous devez
avoir la compréhension des caractéristiques du bhitakésha, du cittakasha
et du cidakasha. Examinons donc la situation suivante. Le soir, vous
mangez et plus tard vous allez vous coucher. Vous vous endormez et
bient6t des réves surgissent. Il vous arrive plein de choses dans les réves!

Mais au réveil, il n’en reste rien. En 1’état d’éveil vous pratiquez bon
nombre d’activités diverses et faites I’expérience de beaucoup de choses,
mais quand vous allez dormir a nouveau et que vous révez, toutes les
activités qui relévent de 1’état d’éveil cédent la place aux événements du
réve. Bon nombre de changements se succedent en vingt-quatre heures.

Nombreuses sont les différences marquantes qui existent entre les
expériences que vous faites dans 1’¢tat d’éveil et celles que vous faites dans
I’état de réve. Ceci étant, que devez-vous croire et que devez-vous ne pas
croire? VVous vous demandez peut-étre: « Qu’est-ce qui est vrai et qu’est-ce
qui ne ’est pas? Suis-je celui qui expérimente tous les événements de 1’état
d’éveil ou celui qui expérimente les événements de 1’état de réve ? » Le
Vedanta apporte la réponse: « Je ne suis ni celui-ci ni celui-la. Je ne suis ni
celui qui fait I’expérience dans 1’état d’éveil ni celui qui fait I’expérience
dans I’état de réve ni celui qui est endormi dans 1’état de sommeil profond.

208



Je transcende tout cela. Je suis la Réalité transcendantale elle-méme. »

Ce que vous croyez qui existe n’existe pas réellement. Ce que vous croyez
qui n’existe pas existe réellement. Lorsque vous acquérez la Sagesse, vous
réalisez que seul le ‘Un’ existe et est éternellement vrai. Il est Brahman, le
Principe transcendantal. Mais ce Principe de Brahman n’est pas aisément
accessible aux gens ordinaires. Tout ce que vous lisez, écoutez et
expeérimentez sont des attributs du bhdtakasha. A partir de 1a, vous devez
évoluer et vous efforcer d’atteindre votre but. Vous devez progresser de la
forme au sans-forme, du changeant a I’immuable. On a aussi décrit ccci
comme un processus évolutif allant de savikalpa vers nirvikalpa.
Sarvikalpa est associé aux attributs. Nirvikalpa est tout ce qui transcende
les attributs et va au-dela des trois gunas. Nirvikalpa ne subit aucun
changement. Il est immuable. Le but de tout aspirant spirituel est
d’atteindre cet état immuable et stable. Le sthitaprajna est celui qui s’est
immergé en cet état. Vous vous demandez peut-étre si Arjuna a atteint cet
état de sthitaprajna. Oui, Krishna Lui-méme le lui a conféré. Il a
transformé Arjuna en sthitaprajna et en a fait un instrument du Divin.

Si I’homme sage ne s’engage pas dans les activités, il ne peut montrer le
bon exemple aux hommes ordinaires. A [’université, vOus avez un
professeur en éducation physique et un chargé de cours. Le chargé de cours
recoit ses directives du professeur. Pendant les exercices, le professeur
demeure impassible mais le chargé de cours crie ‘une, deux, trois’ et
accomplit I’exercice. Il doit montrer I’exemple, c’est la condition pour que
les éléves puissent le suivre. Comme chargé de cours, le sthitaprajna recoit
ses directives du Directeur intérieur et montre ainsi I’exemple afin que les
gens ordinaires puissent le suivre. C’est pourquoi Krishna transforma
Arjuna en homme idéal. Krishna lui dit: « Je ferai de toi Mon instrument
pour accomplir Mon ceuvre. »

Quelle est la signification de cette démarche de Krishna vis-a-vis
d’Arjuna? Le nom ‘Arjuna’ signifie celui qui a le cceur pur. Arjuna vivait
sans cesse en Krishna. A plusieurs reprises Krishna fit référence a Arjuna
en utilisant le terme bharata, celui qui vit en Dieu. Bha veut dire splendeur
rayonnante. Bharata est celui qui vit dans la Splendeur rayonnante de la
Divinité. Les noms que Krishna a donné a Arjuna éclairent tous les aspects
de la relation profonde qui existait entre eux.

Le seul devoir d’Arjuna était de suivre implicitement les commandements

209



de Krishna. Arjuna dit: « Swami, quels qu’ils soient j’obéirai a Tes ordres.
Je ferai tout ce que Tu me demandes. Je n’entreprendrai rien de ma propre
initiative, rien qui soit étranger a Tes directives. » Voila la veéritable
attitude du sthitaprajna. Celui-ci n’éprouve aucun sentiment de ‘je’ et de
‘mien’. Il n’a ni égoisme ni attachement Accepter de suivre chaque
commandement du Seigneur et détruire toute trace d’ego et de possessivité
sont les nobles attributs du sthitaprajna. C’est la raison pour laquelle ces
qualités sont expliquées en long et en large dans le second chapitre de la
Gita.

Décrire simplement les qualités du sthitaprajna n’aurait guére été utile.
Krishna commenga donc par expliquer les qualités de 1I’akasha et des
différents aspects de 1’univers. Arjuna possédait 1’acuité intellectuelle
requise pour en saisir la profonde signification. Apres avoir regu la vision
de la forme cosmique du Seigneur, il en comprit immédiatement la
profondeur. Il prit conscience que cela signifiait I’union entre bhltakésha,
cittdkésha et cidakasha. Ayant recu la vision de la Forme cosmique,
lorsqu’il fermait les yeux Arjuna pouvait voir constamment Krishna ;
I’impression était indélébile en son cceur. Il prenait conscience que ce qu’il
avait vu les yeux ouverts était en bhiitadkasha et, qu’apres avoir fermé les
yeux tout ce qu’il avait enregistré dans son mental et voyait a I’intérieur
¢tait en cittakasha, et que I’impression indélébile de cette vision en son
cceur était en cidakasha. C’est comme une impression sur papier, dés que
I’image est imprimée il est impossible de la séparer du papier. Ainsi la
Forme cosmique de Krishna devint une impression permanente dans le
cceur d’Arjuna.

Arjuna était I’homme idéal. Pourtant, a I’instar d’une personne ordinaire, il
accomplissait toutes sortes d’activités communes dans le but de servir
d’exemple a ’humanité. En lui-méme il gardait toujours son mental fixé
sur les Pieds de Lotus de Krishna. Arjuna savait que son corps physique
n’existait que pour le seul but d’obéir aux ordres de Krishna. Krishna tenait
cela comme la qualité idéale du sthitaprajna.

210



Vingt-Troisieme Discours

SOYEZ TOUJOURS SATISFAITS ET
VOUS MERITEREZ L’AMOUR DE DIEU

Le second chapitre de la Gita, appelé sankhyayoga, traite de la voie de la
Sagesse. Le principe sur lequel se fonde sankhyayoga est: celui-la seul qui
nait mourra. Tout ce qui est soumis a la naissance et a la mort traverse six
étapes au cours de son existence - la naissance, la croissance, la maturite, le
déclin, la vieillesse et la mort. Mais si on ne nait pas, aucune de ces étapes
ne se présentera. Qu’est-ce donc qui ne nait jamais? C’est 1’Atman.
L’Atman ne meurt pas. L’Atman ne subit aucune modification. Il est
permanent, immuable, éternel et sans attributs. 1l est votre seule véritable
nature. Le corps nait, traverse les six étapes de 1’existence et meurt. Mais
‘Cela’ qui réside dans le corps, Dehin, demeure non affecté par tous les
changements que subit le corps. ‘Cela’ qui réside dans le corps est
1’Atman. Il est appelé nirmaya, dénué de maya, libre de I’illusion. Une fois
que vous comprendrez le Principe de I’ Atman, vous reconnaitrez qu’ll est
le seul qui ait vraiment de la valeur et qui soit digne d’étre connu. Tout le
reste est éphémere et impermanent. Vous devez vous efforcer d’acquérir la
connaissance de 1’Atman et mériter ainsi la Joie éternelle.

N’encouragez pas la multiplication des désirs. Il vaut mieux que vous
soyez contents de ce qui vous a été donné. Au chapitre concernant le
bhaktiyoga, Krishna énumeére les vingt-six qualités du fidéle, qualités qui
le rendent cher au Seigneur. Parmi ces qualités, le contentement ressort
comme 1’une des caractéristiques les plus importantes d’un fidé¢le. Etre
content signifie ne pas courir aprés les plaisirs du monde. Apres avoir
profité de tant de luxe et d’objets sensoriels sans en avoir retiré la paix et la
plénitude, vous devriez maintenant étre contents de ce que vous avez et
considérer que ce que vous avez déja est tout ce dont vous avez besoin.

Le cceur d’une personne qui ne connait pas le contentement est comparable
a un panier de bambou criblé de trous. Si vous puisez de I’eau a I’aide d’un
tel panier, quand celui-ci émergera du puits, toute I’eau s’en écoulera. Il
n’en restera méme pas de quoi étancher votre soif. De méme, lorsque vous
éprouverez les angoisses du désir et de I’envie, tout votre contentement

211



s’évanouira avant méme que vous ayez pu profiter de I’accomplissement
de vos désirs. Lorsque le contentement s’échappera de votre cceur, le
mécontentement occupera la place.

Le désir nourrit toujours plus de désirs. Une personne qui ne posséde rien
se sent trés heureuse lorsqu’elle regoit cent roupies. Mais cette méme
personne, une fois qu’elle a obtenu les cent roupies se dit qu’avoir mille
roupies lui serait bien agréable. Si par chance elle obtient les mille roupies,
elle désirera en avoir un million. Ensuite, elle aspirera & devenir un grand
propriétaire terrien, puis parlementaire, puis ministre et ensuite premier
ministre. Finalement elle souhaitera parvenir a I’état divin. Mais on
n’atteint pas la Divinité a 1’aide des richesses et de 1’argent Quand les
désirs d’une personne dépassent toutes limites, elle devient trés
mécontente et sa richesse ne lui apporte plus aucune paix profonde. VVous
devez apprendre les méthodes qui vous aident & étre contents de ce que
vous avez, des richesses qui vous ont été données. Votre responsabilité
consiste a prendre soin de la richesse et des possessions que vous avez
obtenues par la grace de Dieu, et étre toujours contents.

Vous chantez tous les louanges de Dieu, mais il est beaucoup plus
important que Dieu chante vos louanges. Vous déclarez votre amour a
Dieu mais vous devez découvrir si Dieu vous a déclaré Son amour. Vous
croyez que Dieu est votre, mais Dieu vous a-t-1l dit que vous étes a Lui ?
Supposons que vous envoyez une lettre recommandée a quelqu’un. Ce
n’est qu’apres avoir recu I’accusé de réception que vous avez le sentiment
d’avoir accompli un acte pleinement réussi. Simplement dire que Dieu est
grand peut se comparer a ’envoi d’une lettre recommandée. VVous en
expérimenterez le profond contentement seulement lorsque vous
obtiendrez une reconnaissance positive de Dieu, « Oui, mais toi aussi tu es
grand! » Quand les mots, « Alors tu es Mien, tu M’es trés cher » viennent
de Lui, vous atteignez alors la plénitude du contentement. Cela devient
votre plus grand trésor. Pour obtenir ce résultat, vous devez entreprendre
un certain nombre de pratiques spirituelles. Si a la fin vous n’obtenez pas
ce résultat, tous vos efforts auront été vains.

L’espoir, ’espérance, le fruit de toutes les pratiques spirituelles dans
lesquelles vous vous engagez consiste a obtenir cette déclaration du
Seigneur: « Mon cher, tu es Mien ! » Arjuna obtint cette assurance. Il avait
peut-étre de nombreux désirs et volontés mais il y renonga, Il s’abandonna
entierement au Seigneur. Il dit: « Swami, Tu es mon tout. Je suis Tien ! »

212



C’est a cela qu’il vous faut parvenir ; ce doit étre votre seul but, votre seul
objectif. Le couronnement de votre vie est d’obtenir Sa grace.

Lorsque vous vous rendez a I’étranger, que vous soyez trés instruit, que
VOUS occupiez une situation élevée ou que vous soyez trés riche, quelle que
soit votre position ou votre situation dans la vie, vous devez étre en
possession d’un passeport. Si vous dites « je suis tres instruit, je suis tres
riche, je suis un grand propriétaire terrien, je voudrais obtenir un
passeport», vous ne I’obtiendrez pas car toutes ces choses ne sont que des
réalisations et accomplissements d’ordre personnel. Pour aller a I’étranger
vous devez suivre une procédure particuliére qui est la méme pour tout le
monde, que 1’on soit instruit ou non, riche ou pauvre. Méme votre position
personnelle et vos réalisations ne comptent pas lorsqu’il s’agit d’une chose
tout ordinaire comme vous déplacer en bus, en train ou en avion. Si vous
possédez un ticket qui y donne acces, on ne vous demandera pas Si vous
étes riche ou instruit ni quelle est votre situation personnelle. On se
contentera de contrdler votre ticket et on vous conduira & destination. Si
vous n’avez pas de ticket, vous serez laissé pour compte, quelles que soient
vos références.

De méme, pour entrer au royaume de la Libération vous devez mériter la
grace de Dieu. Il s’agit 1a de votre passeport. Toutefois, si vous n’avez que
le passeport certaines objections peuvent se présenter ou certains
problemes se poser. Vous devriez aussi posséder un ‘visa’ pour avoir le
droit d’entrer au lieu de destination. En plus de la grace de Dieu, vous
devez avoir la griace de votre étre intérieur, 1’ Antaratman. Le donneur est
peut-étre prét a donner, mais la personne qui recoit le don doit étre apte a le
recevoir. Pour entrer au royaume de la Libération, vous devez avoir
I’Amour de Dieu et avoir obtenu le mérite de votre effort spirituel. Les
deux vous sont indispensables pour mériter la Libération.

La Bhagavadgita enseigne que pour entrer au royaume de la Libération et
mériter moksha, vous devez acquérir vingt-six nobles vertus. Méme si
vous n’en n’avez qu’une seule, vous y serez admis. Parmi ces vertus, 1’'une
des plus importantes est le contentement. Seul est grand celui qui a le
contentement. Swami demande souvent: « Qui est 1’étre humain le plus
grand en ce monde? » Cet étre humain est celui qui est toujours satisfait.
Vous devez donc développer en vous cette satisfaction et le contentement.
Vous ne devez pas vous perdre en ce monde en aspirant aux joies, aux
richesses, au luxe et positions qui tous sont éphémeéres. Aussi longtemps

213



que vous vivez en ce monde, vous pouvez apprécier les joies qui se
présentent a vous. Aussi longtemps que vous éprouverez de 1’attachement
pour le corps, vous éprouverez aussi un certain attachement pour un
endroit ou un pays. Tant que vous considérerez ce monde constitué des
cing éléments comme réel, vous devrez prendre soin de ce corps constitué
lui aussi de ces cing éléments. Mais, en Vérité, vous ne devez pas perdre de
temps a vous pencher sur ces choses. VVous devriez toujours vous souvenir
du but. Voici un exemple.

Il était une fois un homme trés riche qui avait parcouru le monde. 1l décida
de construire une maison qui n’aurait sa pareille nulle part, une maison
d’une grandeur, d’une noblesse qui dépassait toute imagination. Elle
devait étre un palais, une demeure telle que personne n’en n’avait jamais
vu ni méme révé. 1l décida de construire cette structure unique méme si elle
devait lui colter des dizaines de millions de roupies. A cet effet, il fit venir
de nombreux ingénieurs et architectes de I’étranger. La magnifique
demeure fut construite. Des gens de toutes opinions et de tous horizons
culturels en apprécierent les qualités. Des millions de gens vinrent la voir.
Cet homme trés riche organisa une inauguration grandiose. Auparavant, il
appela différents ingénieurs et autres experts et leur demanda:

« Pouvez-vous trouver le moindre défaut, la moindre erreur a ce
batiment?» Ils ne purent en trouver. Tout semblait parfait.

Il invita toutes sortes de gens, y compris des citoyens riches et influents. Il
invita aussi de grands rishis afin de gagner leurs bénédictions. Parmi les
invités se trouvaient quelques sthitaprajnas, des hommes sages. Des
dispositions minutieuses furent mises en place pour le séjour de toutes ces
personnes. Quand elles furent rassemblées, cet homme leur dit: « Je vous
demande humblement de me dire si vous trouvez le moindre défaut a cette
demeure. » Les ingénieurs présents déclarerent: « Qui donc pourrait
trouver un défaut a cette magnifique construction ? Elle est impeccable,
magnifique, unique et tout a fait moderne. »

A ce moment, un yogi qui se tenait dans un coin s’avanca et s’adressa a son
hote: « Cher Monsieur, Je vois deux défauts majeurs a cette construction!»
Toute 1’assemblée fut grandement surprise et trés curieuse de savoir
quelles étaient ces imperfections. L’homme riche, propriétaire de cette
maison joignit les mains en signe de supplication et dit au Mahatma:

« Swami, s’il vous plait, dites-moi quels sont les défauts que vous avez
identifiés. Tout le monde attend votre réponse avec impatience. » Le yogi

214



dit: « Oh homme riche, corriger ces défauts est hors de votre portée. Une
des imperfections, c’est qu’au fil du temps ce batiment s’effondrera et
tombera en ruine. Il s’agit d’un défaut auquel on ne peut remédier. La
deuxiéme imperfection, ¢’est que la personne qui a construit cette structure
périra elle aussi. Cela non plus ne peut étre changé méme s’il est possible
d’en retarder quelque peu I’échéance. Vous n’étes pas conscients de ces
Vvérités et vous pensez avoir accompli quelque chose de grand, quelque
chose d’impeccable, mais enfin de compte, ces défauts prédomineront. »

Ainsi vont les choses pour les gens qui oublient la mort et pensent qu’ils
sont permanents. Si vous gardez constamment 1’Entité permanente en vue,
si vous vous concentrez sur I’Atman, vous éprouverez toujours le
contentement, la joie et la béatitude. S’il en est ainsi, votre demeure ne
périra jamais car il s’agit alors de la demeure de 1’Atman. Rien n’est
comparable a cette demeure de I’Atman. Contrairement aux demeures de
ce monde, elle est parfaite, permanente et libre de tout défaut. Vous devez
reconnaitre cette vérité qu’en ce monde phénoménal rien n’est permanent.
Gardez I’ Atman permanent bien présent dans votre esprit, concentrez-vous
sur Lui. Engagez-vous sans cesse dans la pratique spirituelle afin d’obtenir
cette vision profonde.

Sur base de ceci, Krishna dit: « Arjuna, tu crois que tu vas tuer certaines
personnes, mais ce n’est pas vrai. Tu es I’Entité permanente. Ceux que tu
crois tuer sont la méme Entité permanente. Tu es 1’incarnation de 1’ Atman.
L’Atman ne nait pas. L’Atman ne meurt pas. » \Vous suivrez les
enseignements du sankhyayoga si seulement vous comprenez et mettez
cette vérité en pratique. Krishna dit: « Tu n’es pas celui qui va mourir et tu
n’es pas celui qui va tuer. De méme, ceux que tu connais ne vont ni mourir
ni tuer. Tu dois le comprendre clairement. Arjuna, reconnais la
signification profonde de ces principes et accomplis ton devoir. Tant que tu
es en vie, accomplis ton devoir correctement. »

Arjuna dit alors: « Krishna, je n’ai aucun désir, les cieux eux-mémes ne
m’intéressent pas. » Mais Krishna lui demanda: « Dis-tu cela parce que tu
as compris la vérité sous-jacente et inhérente a 1’existence corporelle ou
parce que tu es devenu timide, submergé par la tristesse? Les paroles
prononceées en raison de 1’attachement aux parents, le sentiment que c’est
toi qui les tueras ne peuvent étre associés a I’Atman. Si tu reconnais
vraiment le Principe de I’ Atman, si tu réalises Sa nature permanente, si tu
sais qu’il ne peut y avoir en Lui ni défaut ni imperfection, alors rien ne peut

215



perturber ton mental, aucun doute ne peut obscurcir ton entendement. »

Tout ceci est enseigné au deuxieme chapitre de la Gita et il convient d’en
comprendre la signification profonde. Les déclarations ‘personne ne tue’ et
‘personne ne peut étre tué’ sont trop vite acceptées d’un point de vue
superficiel par la plupart des lecteurs de la Bhagavadgita. Ceux-ci ne font
pas D’effort d’en comprendre la signification profonde, laquelle est
associée au Principe de I’ Atman. Si vous vous demandez comment mettre
ces enseignements en pratique et si vous regardez comment les autres le
font, vous constaterez que ces gens ne les mettent pas du tout en pratique,
bien qu’ils répétent ces déclarations a profusion et méme, sermonnent les
autres a ce sujet VVoici un exemple pour illustrer ceci.

Il était une fois un chasseur, un tres mauvais homme qui avait tué un grand
nombre d’animaux. Il en vint bientot a tuer des étres humains. 1l assassina
tous ceux qui croisaient sa route afin de voler les biens qu’ils
transportaient. 1l fut pris, accusé et condamné a mort par pendaison pour
tous les horribles crimes qu’il avait commis. Le juge annonca que le
jugement serait rendu le lendemain. Lorsqu’on I’amena devant la Cour
pour entendre la condamnation, le criminel avait mis en poche un
exemplaire de la Bhagavadgita. Le juge déclara qu’il serait pendu le
lendemain a sept heures du matin. L’homme dit avec effronterie: « Votre
Honneur, pourquoi m’infligez-vous un chatiment aussi sévere? » Le juge
répondit: « Parce que vous avez assassiné beaucoup d’innocents. »

L’homme sortit alors de sa poche I’exemplaire de la Bhagavadgita. Il le
montra au juge et dit: « Votre Honneur, selon ce livre sacré je n’ai pas tué
ces gens et ils n’ont pas éteé tués. Comment osez-vous aller a ’encontre des
déclarations faites par Dieu Lui-méme? » Le juge était au moins aussi
malin que cet homme et rétorqua sans hésiter: « Oui, il est certainement
vrai que vous n’avez pas tué et que ces gens n’ont pas été tués. De méme,
pour ce qui est du jugement rendu, je ne vous tue pas et vous ne serez pas
tué. Néanmoins, soyez prét a subir le chatiment demain matin a sept
heures. »

Vous ne pouvez utiliser la Bhagavadgita pour changer les circonstances a
votre meilleure convenance. Vous devez mettre en pratique les vérités
contenues dans ces déclarations de la Gita apres en avoir compris la
signification profonde. La Gita n’a pas été enseignée a Arjuna seul. Ce
Dharma sacré fut enseigné pour toutes les personnes liées sur cette terre.

216



La Gita fut donnée au monde entier ; Arjuna en fut I’instrument. Arjuna
représente toute I’humanité. Ces grands enseignements conférés au
représentant de I’humanité sont en fait applicables a 1’humanité
elle-méme. Pour suivre ces enseignements vous devez réduire
progressivement vos désirs et volontés et ensuite comprendre le Principe
de I’Atman. Ceci vous conférera un contentement permanent. Vous devez
examiner votre vie et voir si vous mettez ces enseignements en pratique
dans vos activités quotidiennes. Pour faire I’expérience des grandes vérités
qui y sont cachées, il ne suffit pas de mémoriser les sept cents vers de la
Gita. Ces vérites profondes se révéleront d’elles-mémes dans les
circonstances de votre vie quotidienne. C’est dans les situations de la vie
de tous les jours que vous pourrez en faire directement 1’expérience. VVous
devez comprendre clairement les qualités dont vous devez faire preuve
dans I’accomplissement de vos devoirs, ¢’est-a-dire comprendre comment
chacune de ces vingt-six qualités vous aideront a atteindre votre but et par
la suite les pratiquer au quotidien.

Le point crucial de la legon d’aujourd’hui est que vous devez contréler vos
désirs et vos envies et donc atteindre un état de contentement; et aussi
déployer les efforts nécessaires pour mériter 1’Amour de Dieu.
Simplement aimer le Seigneur n’est pas trés utile. Vous devez savoir
comment mériter Son amour et Sa grace. Il ne sert a rien de crier et de
clamer que Dieu est votre. Vous devez aspirer a entendre Dieu déclarer que
vous étes Sien. C’est votre tache la plus importante.

A partir d’aujourd’hui, développez ces qualités qui appelleront cette
déclaration du Seigneur et par la sanctifiez votre vie.

217



Vingt-Quatrieme Discours

PATIENCE ET LONGANIMITE SONT LE C(EUR
DE LA PRATIQUE SPIRITUELLE

« Parmi les nobles qualités que doit développer un fideéle, aucune n’est
aussi vitale que kshama, la longanimité. C’est la qualité d’une personne
paisible de nature, qui demeure imperturbable quelles que soient les
circonstances et fait du bien aux autres, peu importe ce qu’elle recoit en
retour. »

Kshama, la longanimité, est 1’essence de toute pratique spirituelle. Il s’agit
d’une qualité que chaque personne doit atteindre au cours de la vie. On
peut dire que la longanimité est la splendeur méme des gens splendides, la
pénitence méme des pénitents, la vérité méme des gens véridiques.
Vraiment, la longanimité est vérité, sacrifice, dharma, Veda, amour,
non-violence, compassion, et bonheur. La longanimité est tout. Sans elle, il
est impossible de réaliser la vérité de I’ Atman, la Présence divine éternelle
et rayonnante qui brille toujours en vous.

Si pour vous le corps est réel et la Divinité irréelle, vous ne serez jamais a
méme de comprendre le Principe de 1’Atman. Aussi longtemps que vous
vous identifiez au corps et non a I’Atman, vous ne pourrez expérimenter la
Divinité en vous. L’Atman fait I’objet de maintes discussions mais on ne
peut vraiment Le saisir que par ’expérience directe. On peut décrire de
facon sophistiquée le goQt sucré du sucre, mais comment une personne qui
n’a jamais fait I’expérience du gout sucré sera-t-elle a méme de
comprendre ce qu’il est ? Seul celle qui a gotité le sucre peut en apprécier
le godt sucré. Ainsi, vous ne parviendrez pas a comprendre un tant soit peu
I’Atman non manifesté sans pratiquer les exercices spirituels et sans
chercher a comprendre les différents attributs du Seigneur. Quelle est la
voie qui mene a I’immortalité? Cette voie est la suppression de
I’immoralité et c’est la seule. Vous ne pourrez comprendre la Divinité que
si vous éradiquez les faiblesses qui vous sont inhérentes, telles la jalousie,
la haine, la colére, 1’orgueil et tous les autres maux. C’est seulement apres
avoir saisi une ou deux des vingt-six vertus mentionnées dans la Gita,
apres les avoir comprises et mises en pratique, apres les avoir intégrées

218



dans votre vie que vous serez aptes a comprendre I’immortalité de
I’Atman. Parmi toutes ces qualités, la longanimité est un attribut
particulierement important

La longanimité ne s’apprend pas dans les livres, ni méme par les
enseignements d’un guru. Elle ne s’achéte pas au marché. C’est seulement
en étant fideles a vos pratiques spirituelles dans les circonstances les plus
éprouvantes que vous acquerrez la longanimité. C’est face a 1’épreuve,
dans des situations truffées de probléemes et de difficultes, que vous devez
cultiver la longanimité. L’homme recele un grand nombre de faiblesses.
Ces faiblesses, comme la colére, la peur, I’arrogance et la haine, se
manifestent au cours de circonstances éprouvantes. C’est en de tels
moments que vous devez apprendre a pratiquer la longanimité.

Si vous ne la cultivez pas, vous souffrirez; vous devrez faire face a de
nombreux soucis et ne serez pas en paix ; il se peut que vous empruntiez
aussi de mauvaises voies. Reconnaitre I’importance de la longanimité est
donc essentiel. L’instruction, la force et la renommée que vous avez
acquises seront vaines si vous n’avez pas cette vertu. Bien des personnes
réalisées ont acquis différents pouvoirs grace a leurs austérités mais n’ont
pu profiter de leurs fruits parce qu’elles manquaient de longanimité. Des
rois perdirent leur royaume et des érudits leur prestige, souvent pour la
méme raison. On peut comparer la longanimité a un joyau scintillant qui
vous sert de parure. Une fois cette qualité perdue, vous serez exposés a
d’innombrables problémes et tristesses. La longanimité est donc 1’une des
qualités les plus importantes que vous devriez posséder. C’est méme une
qualité essentielle pour le fidéle. Si cette qualité ne resplendit pas dans
I’humanité tout entiere, alors c’est toute I’humanité qui ira a la ruine.

Vous devez cultiver cette qualité importante, la longanimité, par la
pratique ardue qui consiste a vous examiner dans les circonstances
difficiles. On peut considérer cette qualité comme votre protection vitale.
Lorsque vous en étes pourvus, les difficultés et les peines, les problémes et
les situations facheuses ne vous troubleront plus. II n’y a rien
d’extraordinaire a rendre le bien pour le bien, mais rendre le bien pour le
mal... voila une qualité extraordinaire, et la pratique d’une telle vertu
requiert une grande aptitude. Beaucoup de gens vous critiqueront
peut-étre, mais quelles que puissent étre leurs commentaires et leurs
réprobations, vous ne devriez jamais perdre votre longanimité; vous
devriez demeurer imperturbables et continuer a jouir de la paix intérieure.

219



Quand d’autres vous critiquent, qu’avez-vous a perdre ? Mais si a cause de
votre faiblesse vous perdez patience et longanimité, alors vous perdez tout.
Vous devez donc apprendre a faire usage de la longanimité et la pratiquer
correctement, en toutes circonstances.

Dans la nature, trois choses sont trés utiles pour I’homme. L’une d’elles est
I’arbre, une autre est la riviére et la troisiéme est la vache. Sans arbres ni
rivieres ni vaches, I’humanité ne pourrait pas fonctionner correctement.
Quelle que soit la violence exercée a 1’égard d’un arbre, quel que soit le
dérangement que vous lui causiez en coupant ses branches et en prenant
son bois, 1’arbre vous protége toujours de la pluie et du soleil. 1l accorde sa
protection a toutes les personnes qui s’abritent sous sa ramure et leur donne
ainsi de la joie. Les arbres font du bien aux gens en leur donnant des fruits,
des fleurs et du bois de chauffage méme si, en retour, les hommes leur font
du mal. Il en va de méme pour la riviere. Aussi polluée soit-elle par
I’homme, quelle que soit la maniére ingrate dont il 1’exploite, la riviere
continue a servir I’humanité et, tout en servant, elle se concentre pour
atteindre I’océan qui est son but et son foyer. L’eau donne la vie a
I’humanité. Que vous en fassiez un bon ou mauvais usage, peu importe,
elle vous sert toujours.

Quant aux vaches, elles vont jusqu’a priver leur veau de lait pour fournir
gratuitement a I’humanité ce merveilleux aliment si nourrissant. Quels que
soient les désagréments que vous lui causiez, la vache donnera son doux
lait. Les vaches ne font que du bien a I’humanité, alors que 1’homme
occasionne bien des ennuis aux vaches. L’arbre, la riviére et la vache sont
trois exemples de longanimité. Toutefois, vous ne devriez pas faire preuve
de longanimité en n’importe quelles circonstances. Quand vous pratiquez
la longanimité vous devez examiner attentivement les conditions qui
prévalent et faire usage de votre discernement.

Dans I’histoire de I’Inde, c’est un fait historique bien connu L que
Mohammed Ghori causa bien des ennuis & Prithviraj. Mohammed envahit
le pays de Prithviraj a dix-sept reprises. Non seulement il envahit le pays
dix-sept fois mais a chaque fois il détruisit tout. Il emporta de nombreuses
richesses. Le pays eut ainsi a faire face a des pertes et a des difficultés sans
nombre. Malgré cela, quand Prithviraj captura Mohammed Chori, il
excusa son ennemi et lui permit de retourner dans son propre pays. Le cceur
généreux, Prithviraj pardonna a Mohammed Ghori et le libéra sans lui
infliger de punition.

220



Dans le Mahabhérata, on raconte qu’au moment ou Arjuna amena a
Draupadi celui qui avait assassiné tous ses enfants, Ashvatthdman, elle
enseigna a Arjuna les circonstances qui permettent d’excuser une
méchante personne. Elle lui expliqua qu’il ne convient pas de tuer
quelqu’un qui a peur, qui est humble et repentant, qui a perdu conscience,
qui est ivre, qui ale cceur brisé, qui demande gréce et les femmes, méme si
elles méritent un chatiment.

C’est ainsi que lorsque Mohammed Ghori se rendit et demanda grace et
protection, Prithviraj I’excusa et le renvoya chez lui. Mais Mohammed
Ghori ne fit montre d’aucune gratitude. Il était vraiment mauvais et ne
connaissait pas le repentir. Sa haine vis-a-vis de Prithviraj ne faiblit pas. A
peine libéré et de retour dans son pays, il envahit de nouveau le pays de
Prithviraj et, par ruse, parvint a s’emparer de lui. Il lui arracha les yeux
sans éprouver la moindre pitié. Vis-a-vis de tels ingrats, rancuniers comme
des serpents, vous ne devez pas faire preuve de longanimité. On dit en
telugu qu’on ne devrait pas donner d’eau a un buisson d’épines ni de lait a
un serpent. On ne devrait pas faire preuve de longanimité a 1’égard des
ingrats. Ceci se rapporte aux affaires du monde; mais on devrait
comprendre clairement que dans le domaine spirituel, la longanimité est
une qualité essentielle pour atteindre 1’état divin et que 1’on devrait la
pratiquer avec assiduité. Jésus Lui-méme fit preuve d’un degré élevé de
longanimité. Douze disciples L’accompagnaient et vivaient avec Lui.
Jésus leur accordait amour et compassion, protection et refuge. L’un
d’entre eux, Judas, fut tenté par I’argent ; il devint ingrat et trahit son
Maitre. Malgré ‘I’infidélité¢’ de Judas, Jésus 1’excusa et ne cessa de lui
prodiguer son amour. Il n’est pas besoin de prier Dieu pour que de telles
personnes soient punies. Comme ce fut le cas pour Judas, leurs propres
actes causent leur perte. Quelles que soient les actions mauvaises qu’une
personne commette, elle seule devra en supporter les conséquences. Nul ne
peut échapper aux fruits de ses actions. VVous ne pouvez pas prédire quand
et dans quelles circonstances elle aura a souffrir des conséquences, mais
elle en souffrira certainement.

Dans le Ramayana et dans le Mahabharata, de nombreux exemples
illustrent la souffrance des gens qui ne pratiquent pas la longanimité.
Voyez la grande souffrance endurée par les Pandavas ; ils furent obligés de
se réfugier dans la forét et d’y vivre de feuilles et de racines parce que
Dharmaraja avait accepté hativement, et sans discernement, de prendre

221



part a un jeu de dés. Dharmardja ignora les instructions données par
Krishna et les conseils de ses fréres. 1l se hata de participer a ce jeu de
hasard et dut en souffrir les conséquences. Suite & ce manque de
longanimitg, lui et ses fréres connurent plus tard beaucoup d’ennuis. Seule
la hate fut responsable des conséquences qui suivirent. VVous pouvez méme
voir qu’une grande &me comme Rama n’eut pas suffisamment de patience.
Il pleura comme un homme ordinaire lorsque Sita fut enlevée par Ravana.
A la fin du R&mayana, un incident survint au cours duquel Rama, sur base
des critiques et des commentaires de vils blanchisseurs, décida de bannir
Sita du royaume, apres quoi il dut souffrir les affres de la séparation. Bien
sQr, en ce qui concerne la Divinité, ces actes revétent un sens particulier et
une signification profonde. Mais si vous essayez de comprendre les actes
de Rama du seul point de vue terrestre, vous verrez que c’est en raison du
manque de patience qu’il bannit Sita et dut en souffrir ensuite.

Mais lorsque des gens font le bien, ne vivent que pour le bien-étre d’autrui
mais cependant expérimentent divers ennuis, ils en souffrent
volontairement et agissent a titre d’exemple pour le monde dans le but
d’enseigner la valeur de la patience et de la longanimité dans les épreuves.
Dans une certaine mesure, vous faites tous preuve de patience, mais quand
le probléme dépasse certaines limites, alors vous perdez patience. 1l est des
circonstances qui exigent que 1’on agisse rapidement, mais vous devez
toujours regarder plus loin et étre conscients des conséquences de ce que
vous faites. Parfois, faire preuve d’une totale longanimité peut conduire a
de graves problemes plus tard. Dans la plupart des cas, la hate créera des
problemes mais si vous étes trop lents, il se peut que vous ayez des ennuis.
On dit qu’un retard injustifié transforme le nectar en poison.

La lenteur et la hate sont deux extrémes. D’une part, la hate peut
empoisonner vos actions et d’autre part si vous les différez indéfiniment
elles peuvent aussi devenir empoisonnées. Vous devez donc faire appel a
votre pouvoir de discernement et faire preuve de patience dans une mesure
appropriée aux circonstances. Si une intervention urgente est nécessaire, si
vous assistez une personne tres malade qui risque de perdre la vie si elle ne
recoit pas un traitement adéquat, vous devez alors agir promptement. Dans
de telles circonstances, il n’y a pas lieu de différer; différer serait ignoble,
vous devez agir vite et faire les choses correctement. En certaines
circonstances, il se peut que vous soyez confrontés a de mauvaises
personnes ou a d’autres qui ont pris de mauvaises voies. En ce cas, perdre
patience peut étre tout a fait indiqué car il est nécessaire de les corriger ou

222



de traiter la situation ; ce qui apparait alors comme perdre patience est une
action correcte et modifier quelque peu le ton de votre voix peut suffire.
Vous pouvez maintenir 1’aspect sacré de votre cceur tout en changeant le
ton de votre voix sans pour cela perdre patience intérieurement. Comme il
a déja été dit, la Vérité Elle-méme est longanimité pour ceux qui suivent la
voie de la Vérité. Vous devez donc toujours vous maintenir dans la voie de
la Vérité et quand cela s’avere nécessaire, vous pouvez changer le ton de
votre voix, de méme que son volume, pour résoudre une situation difficile.

Dans le Mahabharata, I’histoire d’Ashvatthdman est bien connue. Lors de
la derniére nuit de la guerre, il avait fait le veeu solennel de tuer tous les
Pandavas avant le lever du soleil. Bien entendu, Krishna connaissait les
desseins criminels d’ Ashvatthdman et prit des mesures afin de protéger les
Pandavas. Il était prés de minuit et Ashvatthaman ne parvenait pas a
trouver les Pandavas. Krishna savait qu’Ashvatthdman se rendrait aupres
de Durvasas, le sage omniscient, pour lui demander ou se trouvaient les
Pandavas. Un grand sage tel que Durvasas ne pouvait mentir. Il était connu
pour sa colére, mais il n’en usait que pour protéger le Dharma et éteindre
les feux du mal et de la méchanceté. Méme en colére, il s’en tenait a la
Vérité, mais il lui arrivait de modifier le ton de sa voix pour exprimer cette
VErité.

Ce soir-1a, Krishna rendit visite a Durvasas. Ce dernier fut extrémement
heureux de recevoir Krishna. I1 dit: « Swami, s’il Te plait, dis-moi quel est
I’objet de Ta visite ? » - « Durvasas, J’ai besoin de ton aide. » Au coeur
méme de son cceur, Durvasas était ravi que Krishna, le Protecteur et le
Maitre de tous les mondes, ait recours & son aide. Mais méme en cela, il y a
une limite. Durvasas était tres intelligent et connaissait tout, il dit:

« Swami, je suis prét a Te donner toute 1’aide dont Tu as besoin mais en
aucun cas je ne puis mentir! » Krishna répondit: « Je suis Celui qui
demeure dans le cceur de tous les étres, Je nais et renais pour protéger le
Dharma, comment pourrais-Je te demander de mentir ? Dharma signifie la
conduite juste, il est basé sur le fondement de la Vérité. Je ne te
demanderai jamais de mentir. » Durvasas dit alors: « En ce cas, je suis prét
a faire tout ce que Tu diras. Quel est Ton plan Swami ? Je ’exécuterai. »

Krishna lui demanda de creuser une fosse capable de contenir cing
personnes. Il dit alors aux Pandavas d’y entrer. La fosse fut recouverte de
planches. Une matte fut posée par-dessus et le siege de Durvasas fut amené
sur la natte. Krishna demanda a Durvasas de s’y asseoir et dit:

223



« Ashvatthdman va venir. Il te demandera ou se trouvent les Pandavas.
Dis-lui la vérité en changeant le ton de ta voix. » Ainsi que I’avait prédit
Krishna, Ashvatthdman arriva et salua le sage lui demandant: « Swami, tu
connais tout dans les trois mondes. Dis-moi, s’il te plait ou je peux trouver
les Pandavas. » Durvésas fit comme le lui avait demandé Krishna. Il dit la
Vérité. « Les Pandavas, les Pandavas ? Oui, ils sont ici ! Bien str qu’ils
sont ici ! lls sont sous mes pieds ! »

Lorsque Durvasas, feignant d’étre en colere, dit & AshvatthAman que les
Pandavas étaient sous ses pieds, Ashvatthdman eut tres peur. La colére de
Durvasas était renommée et on la craignait. Il se dit qu’au lieu de tuer les
Pandavas au cours de la nuit, il risquait lui-méme d’étre victime de la
colére de Durvasas et s’enfuit a toutes jambes. C’est ainsi que Durvasas
sauva son intégrité et sa stature de Maharishi ; en suivant les instructions
du Seigneur pour protéger des gens de bien, il dit la vérité mais en
changeant son humeur et en élevant le ton de sa voix.

Vous devez acquerir la patience et la longanimité, mais en méme temps
vous devriez savoir en quelles circonstances et de quelle maniére vous
devez en user. VVous devriez en faire usage dans votre pratique spirituelle et
pour contrbler vos paroles lorsque vous avez tendance a les utiliser sans
discernement contre les gens. VVous devez faire appel a la longanimité pour
exercer le contrble sur les mauvaises qualités qui sont en vous et qui se
mettent en travers de votre chemin vers le but spirituel. Vous devriez
considérer que votre aptitude a faire montre de longanimité en certaines
circonstances est un test. Pour un fidele, patience et longanimité sont des
qualités vitales. Ce n’est qu’apres avoir acquis la patience et 1a longanimité
que vous serez capables de comprendre les véritables Principes de la
Spiritualité et de la Divinité.

Pour pouvoir pratiquer la patience et la longanimité, vous devez
absolument fuir certaines choses, Il ne devrait y avoir en vous aucune trace
d’attachement, de haine ou de jalousie. S’il reste en vous la moindre trace
de tels sentiments, vous ne parviendrez pas a développer la patience et la
longanimité. Ces qualités étant des vérités essentielles pour chaque fidéle,
nous parlerons prochainement de leurs ennemis que sont la colére, la haine
et la jalousie, et nous verrons comment !es éradiquer completement.

224



Vingt-Cinquiéme Discours

JALOUSIE ET HAINE: DEUX INSECTES NUISIBLES QUI
ANEANTISSENTVOTRE PAIX.

L’Entité immuable et permanente qui pénétre tous les étres vivants, toutes
les matieres et I’espace tout entier a été appelée « Celui qui demeure en
chacun ». Le corps est impermanent, il va et il vient. Mais ‘Celui’ qui y
demeure reste le méme & jamais. L’ Atman est un autre nom pour ‘Celui qui
demeure en chacun’, de méme que le ‘Soi immortel” ou ‘I’Esprit
immortel’, sous-jacent & tout. Dans le monde, qui peut étre envisagé
comme le corps de Dieu, Dieu Lui-méme est ‘Celui’ qui y demeure. Dicu
et le Soi sont un et le méme. Ce Principe unique de I’Atman éternel,
permanent et infini est ‘Celui’ qui demeure en tous les corps. C’est ainsi
qu’en sanskrit on L’appelle Dehin, ‘Celui’ qui demeure en deha, le corps.

Les Ecritures sacrées fournissent des directives permettant de rechercher et
de reconnaitre Dehin. Mais les enseignements des Ecritures saintes ne sont
en eux-mémes pas suffisants pour connaitre Dehin. Vous ne pouvez
L’atteindre simplement en étudiant les Ecritures. Considérez les
déclarations des Ecritures comme la base & partir de laquelle vous devez
vous determiner a développer votre regard intérieur. Les différentes
Ecritures comme les Vedas, les Upanishads, les Purinas ne peuvent
qu’indiquer la voie. Elles sont comme des panneaux indicateurs, elles
montrent les directions. Pour atteindre le but, vous devez vous-méme
parcourir le chemin. Vous devez accomplir le voyage en suivant les
directions données et ainsi atteindre le but. La Bh&gavadgita montre la
voie.

Dans la Gita, les directions pour le voyage sont données au deuxieme
chapitre, a partir du onzieme verset. C’est la que commence
I’enseignement de Krishna. Le premier mot est asochya qui signifie ‘on ne
devrait pas se chagriner pour ces gens’. Comment prévenir le chagrin? Le
Maitre de la Gita a déclaré qu’il ne sert a rien de s’affliger pour des choses
impermanentes et éphémeres. Krishna dit: « Arjuna, ta peine est vaine. »
Dans cet univers manifesté, chaque chose possede cing caractéristiques
appelées en terminologie védique, asthi, bhati, priyam, nama et rlpa,
signifiant respectivement, ‘cela existe’, cela brille d’une lumiere

225



intérieure, cela a un but et procure la joie, cela a un nom et cela a une
forme. En sanskrit, 1’équivalent pour asthi, bhati et priyam est
Sat-Cit-Ananda. Sat-Cit-Ananda est la Veérité éternelle, la Réalité
permanente. Pour Sat-Cit-Ananda, il n’y a ni naissance, ni mort. Asthi,
bhati et priyam ou Sat-Cit-Ananda peuvent donc étre décrits comme la
marque ou la signature de la Divinité. Le nom et la forme ne sont
qu’éphémeres et illusoires, ils ne sont qu’imagination.

Toutes ces choses créées que vous voyez dans le monde sont artificielles.
Elles sont arrivées a un moment donné et s’en iront dans le futur. En
d’autres mots, elles sont sujettes a la naissance et a la mort. On peut les
comparer a des parents qui viennent passer quelques jours avec vous et
s’en retournent ensuite chez eux. Ils ne restent pas chez vous en
permanence. Tout comme les parents, le bonheur et la peine viennent et
s’en vont. De méme, toute identité portant un nom et une forme est
impermanente. Pour comprendre la spiritualité, vous devez réaliser que
toutes ces choses sont éphémeéres et temporaires. Un jour, ces choses
peuvent disparaitre. Elles subissent le changement en permanence. Vous
affliger pour de telles choses fugaces est vraiment stupide.

Pour comprendre les trois qualités permanentes que sont asthi, bhati et
priyam, vous devez développer un certain nombre de vertus et de qualités
nobles. Comme Krishna le déclare dans le chapitre concernant le
bhaktiyoga, la dévotion, ’aspirant qui a atteint les vingt-Six nobles qualités
est trés cher au Seigneur. Mais il n’est pas nécessaire d’avoir ces vingt-SiX
qualités. Une boite d’allumettes en contient un grand nombre. Si vous
voulez du feu, vous ne devez pas les utiliser toutes, une seule suffira pour
donner tout le feu que vous souhaitez. Si vous développez pleinement une
ou deux de ces vertus, les autres se développeront d’elles-mémes. Mais
avant que vous ne puissiez comprendre le Principe de I’Atman, elles
doivent faire partie de vous-méme d’une maniére indélébile. Le discours
précédent portait sur la patience et la longanimité. Nous allons maintenant
examiner leurs contraires, la jalousie et la haine.

La jalousie et la haine sont des voleurs jumeaux. Elles ne peuvent vivre
I’une sans 1’autre. Entre elles, la relation est inextricable. Elles trouveront
toujours refuge I’une chez 1’autre. La haine est un fléau, la jalousie en est
un autre. Ce sont deux insectes nuisibles qui, ensemble, peuvent faire
mourir un arbre. Imaginez un arbre bien vert, tout en fleurs, qui produit des
fruits et est trés agréable a regarder. Lorsqu’un insecte nuisible pénetre ses

226



racines, I’arbre se desseéche en quelques jours. Un insecte s’attaque aux
racines pendant qu’un autre s’occupe des branches et des feuilles. Le
premier tue la vie méme de I’arbre et I’autre s’en prend a sa beauté, ils vont
ensemble. S’il n’y a pas de jalousie, il n’y aura pas de haine. Si la haine est
visible, la jalousie guette & proximiteé.

La haine prend une forme particuliére. Elle se manifeste de diverses
facons. La jalousie quant a elle n’a pas de forme. Elle reste cachée sous la
surface. On dit qu’il n’est personne au monde qui ne souffre d’une certaine
jalousie. En chaque personne, il y a au moins une petite tendance a la
jalousie. Pour éviter que la haine et la jalousie ne s’immiscent en vous,
vous devez développer 1’amour désintéressé. Partout ou 1’amour
désintéressé existe, la jalousie et la haine ne trouvent pas place. Elles ne
pourront ni entrer ni prendre pied. Si vous tenez la jalousie et la haine a
I’écart, vous ferez 1’expérience de la Béatitude divine.

La beauté est une forme de beatitude. Partout ou se trouve la beauté se
trouve aussi la joie. Une chose qui renferme la beauté contient une joie
sans fin. Qu’est-ce que la beauté? Est-ce le monde qui confére la beauté a
une chose ou cette beauté est-clle inhérente a I’objet lui-méme? Nous
avons vu comment toute chose subit le changement. Ces choses qui
subissent le changement, comment pourraient-elles rester belles? Seul ce
qui est permanent contient la beauté. La seule Entité permanente est Dieu
et donc, Dieu seul est beau. Rien au monde n’est plus beau que Dieu. Le
devoir le plus important du fidéle consiste a boire le nectar de Béatitude
qui émane de cette Beauté. Pour s’imprégner pleinement de cette Divinité
pleine de splendeur, il est nécessaire d’acquérir certaines vertus. Pour
développer ces vertus, vous devez éradiquer les faiblesses et les défauts qui
couvent en vous. La jalousie peut méme s’infiltrer dans la relation qui vous
unit a Dieu. En voici un exemple.

Arjuna était assis dans le char et Krishna le conduisait. A ce moment,
Arjuna n’était pas encore a méme de comprendre la plénitude de la
Divinité du Seigneur, mais il ressentait que Krishna était quelqu’un de
noble et de grand. Arjuna avait écouté tout ce que Krishna avait développé
et expliqué mais il n’était pourtant pas tout a fait prét a le mettre en
pratique. La grande guerre faisait rage et sur le champ de bataille on
utilisait des armes redoutables. Un jour alors qu’Arjuna combattait
Bhishma, celui-ci tira certains projectiles terribles et puissants qui
atteignirent le char d’Arjuna sans causer de mal a Arjuna lui-méme. La

227



bataille fit rage toute la journée ; aucune des parties ne prit le dessus
jusqu’a ce que finalement, Bhishma s’écroula dans son char. Arjuna se
déclara victorieux. Il avait toujours eu foi en la Divinité, mais a ce moment
un peu d’arrogance se manifesta en lui; il ressentit que lui seul était
responsable de la victoire, Krishna n’étant que le conducteur de son char.

Le soleil était couché quand le char prit la direction du campement des
Pandavas. Une fois arrivé au campement, Krishna arréta le char a quelque
distance de latente, se tourna vers Arjuna et dit: « Arjuna, s’il te plait,
descends donc du char et va dans la tente. » Arjuna, imbu de lui-méme se
dit: « Je suis le maitre, Krishna n’est que le conducteur du char ; il devrait
donc descendre le premier et m’ouvrir la porte. Alors, moi le maitre, je
pourrais descendre. C’est ainsi que le veut le protocole. » Arjuna dit a
Krishna: « Beau-frere, descends le premier, je Te prie. » Mais Krishna
insista; « Non, Arjuna tu descends le premier. » La discussion se poursuivit
quelque peu.

Arjuna développa de sombres pensées. Il ressentit de la jalousie envers
Krishna. 1l se dit: « Je pensais que Krishna était une personne noble et c¢’est
sirement parce que je L’ai complimenté et Lui ai exprimé mon admiration
qu’ll agit maintenant de cette fagon, comme s’Il était le plus important.
C’est de ma faute. Mais je dois encore livrer bataille et j’ai besoin de
Krishna, je ferais donc mieux de ne pas manifester de I’hostilité envers Lui
car cela desservirait mes intéréts. » Ainsi, ce fut a contre cceur qu’Arjuna
descendit du char en premier. Une fois descendu, il se tint prés du char.
Krishna le pressa : « Ne reste pas |, entre dans la tente. » N’ayant pas
d’autre alternative, Arjuna entra donc dans la tente. Krishna descendit
immédiatement, sautant vivement du char. A I’instant méme, le char
explosa, s’enflamma et fut réduit en cendres.

Dharmardja et Arjuna observaient la scéne a distance. lls demandérent a
Krishna: « Que s’est-il passé ? Quelle est la raison de ce spectacle ? »
Krishna répondit: « Arjuna, personne ne peut comprendre les actes de la
Divinité. Pour la Divinité il n’y a ni égoisme ni sens de ‘mien’. Ma seule
préoccupation est de protéger les fideles. Mon seul souhait est
d’encourager et de faire du bien aux fidéles. Toutes ces armes redoutables
que Bhishma a utilisées contre toi et qui pénétrérent dans le char, Je les ai
gardées et neutralisées sous Mon pied. Aussi longtemps qu’elles se
trouvaient sous Mon pied, elles ne pouvaient exercer leur pouvoir sur toi.
Si J’étais descendu du char le premier, ces armes t’auraient détruit en

228



méme temps que le char. Tu aurais été réduit en cendres. Ignorant cette
vérité, tu M’as demandé de descendre le premier. » Entendant ces paroles,
Arjuna réalisa combien il avait été arrogant et ignorant en manifestant des
signes de jalousie. Trouver des défauts a la Divinité peut étre considéré
comme une sorte de jalousie.

Les signes de jalousie sont nombreux et importants. Celle-ci apparait
quand vous entrez en contact avec une personne dont la renommee est
supérieure a la votre, ou si elle est plus riche que vous. Il en est de méme
quand vous étes en présence d’une personne plus jolie ou plus affable que
vous ne I’étes. Si un étudiant obtient de meilleurs notes que vous, la
jalousie montre le bout de son nez. C’est la faiblesse des étres humains
ordinaires que de développer de la jalousie vis-a-vis de ceux qui les
surpassent en termes de richesses, de position sociale, de beaute,
d’intelligence et autres qualités. Au moment ou la jalousie pénétre en vous,
les vertus que vous avez cultivées depuis longtemps se détruisent. La
jalousie ne se contente pas d’étre inoffensive, mais elle détruit vos nobles
qualités et vos vertus ; elle développe une nature démoniaque, détruit la
nature humaine et renforce la nature animale. Elle ne regarde ni vers
I’avant ni vers I’arriére ; elle n’a aucun scrupule. Chacun doit donc veiller
attentivement a ne pas laisser entrer la jalousie en lui. Vous devriez vous
réjouir du bien-étre d’autrui. Voila la vraie vertu enseignée par la
Bhéagavadgita. Désirer le bien-étre des autres et souhaiter du bien aux
autres est une qualité noble et tres importante que chacun devrait posseder.

Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, tu devrais toujours étre anasuya, »
c’est-a-dire quelqu’un qui n’éprouve aucune jalousie. L’histoire
d’Anastiya est la suivante. Quand les trois aspects de la Divinité, Brahma,
Vishnu et Maheshvara vinrent la mettre a I’épreuve, Anastliya fut capable
de les transformer en bébés. Cela signifie que si vous étes dépourvus de
jalousie, vous pourrez contrdler et conquérir les trois gunas - rajas, sattva et
tamas - qui représentent la création, le maintien et la destruction,
c¢’est-a-dire les Principes de la Divinité sous les trois aspects de Brahma,
Vishnu et Maheshvara. En vérité, si vous n’éprouvez aucune jalousie vous
serez capables de tout conquérir. Mais on ne saurait trop insister sur le fait
que la jalousie détruira vos bonnes qualités. Vous pourriez penser qu’elle
détruira les autres, mais en fait, ¢c’est vous qu’elle détruira, pas les autres.
Elle vous rendra malades. Vous ne pourrez plus dormir ni manger
convenablement. Méme si vous étiez en bonne santé, la jalousie
développera bientét toutes sortes de troubles et de maladies, elle vous

229



consumera de ’intérieur. Comme la tuberculose, elle se glisse en vous et
vous affaiblit sans que vous ne vous en rendiez compte. Elle peut vous
envahir de diverses manieres et finalement vous détruire.

La jalousie est une maladie vicieuse, vous ne devez pas lui permettre de
prendre pied. Vous devez ressentir que Dieu vous bénira toujours de Sa
grace, méme si vous étes dans une position que vous croyez inférieure.
Vous devriez vous réjouir du bonheur des autres.

Vous devriez étre heureux a I’écoute de leurs accomplissements et ne pas
vous attrister parce que les autres ont des choses que vous n’avez pas. La
jalousie est omniprésente en cet age de Kali. Elle prévaut aupreés de tous les
types de personnes les yogis, les bogis ou les rogis, les malades, les
dissipés, les mondains et les sages. C’est essentiellement a cause de la
jalousie que les gens perdent la paix de ’esprit et gachent leur vie. En voici
une illustration.

Un jour, Bouddha mendiait sa nourriture. Il était sur le point d’atteindre un
village ou vivaient bon nombre de Ses fidéles. Tout le monde dans ce
village Lui témoignait une grande affection. Mais juste avant qu’Il n’arrive
a la limite du village, 1l croisa des jeunes voyous qui se mirent a Le
critiquer. Quelque peu surpris de cette réception, Il s’arréta, s’assit sur un
rocher et leur dit: « Et bien, messieurs, quel plaisir obtenez-vous en Me
critiqguant ainsi ? » Sans donner aucune raison, ils redoublérent leurs
critiques. Bouddha leur dit: « Poursuivez donc aussi longtemps qu’il vous
plaira. » Ils critiquérent et critiquérent de plus belle jusqu’au moment ou,
fatigués de leurs propres invectives, ils décidérent finalement de s’en aller.

Avant qu’ils ne s’en aillent, Bouddha leur dit: « Enfants ! Voici une vérité
que Je souhaite que vous sachiez. Dans le village ou Je me rends, les gens
M’aiment beaucoup. S’ils apprenaient que vous M’avez critiqué de
maniere aussi vile, ils vous tailleraient en piéces. Pour vous sauver de ce
danger, Je suis resté assis ici sur ce rocher et Je vous ai permis de Me
critiquer. Je vous ai donc fait un grand cadeau. D’ordinaire, quand on veut
donner de la joie aux gens on doit dépenser beaucoup d’argent et faire
toutes sortes de préparatifs. Cependant, sans aucun effort, sans dépenser le
moindre centime, Je vous ai permis de vous réjouir en Me critiquant.
Puisque vous semblez retirer tant de joie des critiques que vous
M’adressez, Je suis responsable de votre joie. Sans en avoir eu I’intention,
J’ai pu donner satisfaction a beaucoup de gens. Vous voyez, au lieu d’étre

230



malheureux a cause de vos critiques, Je suis vraiment heureux parce que
J’ai pu vous donner du bonheur. »

Ensuite, Bouddha leur expliqua une chose trés importante. Il le fit d’une
maniére telle que cela laissa une impression indélébile en leur cceur.

« Supposons qu’un mendiant frappe a votre porte pour demander I’auméne
et que vous lui apportez de la nourriture. Supposons aussi que cette
nourriture n’est pas le genre d’aumoéne qu’il attend et admettons qu’il ne
I’accepte pas. Que ferez-vous? Vous direz, ‘Si tu ne veux pas ce que je te
donne, je le reprends et le garde pour moi’. De méme, vous m’offrez vos
critiques, ¢’est I’aumone que vous Me faites. Vous pensez slrement que
J’ai besoin de votre avis et Me |’offrez gratuitement, mais Je ne 1’accepte
pas. Alors, a qui va-t-il? Et bien, il vous est retourné, il vous reste et vous
appartient. Vous voyez, vous vous étes réellement critiqués vous-mémes,
vous ne M’avez pas critiqué du tout. »

On peut envoyer une lettre recommandée a un ami. S’il n’accepte pas cet
envoi recommandé que fera I’ Administration de la Poste avec la lettre. Elle
la renverra a I’expéditeur. Si vous critiquez ou dénigrez quelqu’un et si
cette personne n’accepte pas vos critiques, elles vous reviennent
inévitablement. C’est une satisfaction bien mesquine de penser que vous
causez des ennuis aux autres par haine et jalousie. Vous ne causez des
ennuis a personne sinon a vous-méme. La jalousie créera des difficultés a
celui qui en est infecté et elle le fera de maintes fagons.

I était une fois un sannyasin qui cultivait un jardin rempli de fleurs et de
fruits. Bien que sannyasin, il avait développé une solide dose d’égoisme.
Comme 1’égoisme se développait, il fut rejoint par la jalousie. Quand
apparaissent 1’égoisme et la jalousie, la haine les accompagne
automatiquement. Dieu vit que cette personne qui portait la robe de
sannyasin avait le cceur rempli de poison. 1l décida de le corriger en lui
enseignant une lecon. Dieu Lui-méme Se déguisa en vieux brahmin et vint
au jardin de I’homme. Le brahmin se dirigea vers un arbre planté
récemment ; enchanté par la beauté de cet arbre particulier, il dit: « Quelle
est donc la personne qui a cultivé un si bel arbre ? » Le sannyasin
s’approcha et dit: « Oh brahmin, je cultive moi-méme tout ce qui se trouve
dans ce jardin. Cet arbre et tous les autres ont grandi et se sont développés
grace a moi. Avec beaucoup d’efforts j’ai tracé ces sentiers agréables et
créé ce magnifique jardin Moi seul prends soin de tout ici. Il n’y a pas de

231



jardinier. C’est moi qui tire 1’eau. C’est moi qui répands le fumier, c’est
moi qui enléve les mauvaises herbes et les parasites, ¢’est moi qui nettoie
les sentiers et ¢’est moi qui permets a toutes ces fleurs et a tous ces fruits de
se développer. Je fais tout cela pour donner de la joie aux autres. » Ainsi, il
répétait sans cesse : « ¢’est moi, ¢’est moi, je, ‘je’. »

Apres quelque temps, le brahmin sortit du jardin. Une vache y pénétra ;
elle était si faible qu’elle risquait de s’effondrer et d’écraser ainsi les
plantes qui se trouveraient sous elle. Le sannyasin la vit et se rendit compte
que la vache risquait d’abimer son jardin. Il prit un baton et le lanca apres
la béte pour la chasser. Dés que le baton toucha la vache, elle s’effondra et
mourut. Le sannyasin consterné se dit qu’il allait devoir souffrir les
conséquences du grave péché qu’il avait commis en tuant la vache. Le
vieux brahmin revint tres vite dans le jardin. Avancant sur le sentier que la
vache avait pris, il la vit morte et interrogea le sannyasin: « Qui a tué cette
vache? Qui a commis cet outrage? » Comme le sannyasin ne répondait pas,
le vieux brahmin se lit plus direct: « Dis-moi, connais-tu celui qui a tué
cette vache?» Le sannyasin répondit: « La volonté de Dieu était
certainement qu’elle meure, sans cela aurait-elle pu mourir de cette fagon ?
Si elle ne devait pas mourir, serait-elle tombée raide morte au contact d’un
petit baton ? » Entendant cela, le vieux brahmin dit: « Auparavant, tu m’as
dit que toi seul étais responsable de I’aménagement de ce jardin, de la
croissance des plantes et du tracé des sentiers. Tu portes a ton crédit toutes
les bonnes choses qui se produisent ici mais en ce qui concerne les
mauvaises tu en rejettes la responsabilité sur Dieu. Tu n ‘es qu’un égoiste
et un jaloux, jaloux méme de Dieu car tu portes a ton crédit ce qui
appartient a Dieu Lui-méme. » Le vieux brahmin révéla son identité et dit:
« Je suis le Seigneur venu Lui-méme pour éradiquer ton égoisme. »

On ne peut prédire la forme que choisit Dieu pour corriger un individu
rempli d’égoisme et de jalousie. Il peut prendre n’importe quelle forme et
venir a tout moment. Veillez a ne pas développer 1’égoisme et les deux
insectes nuisibles que sont la haine et la jalousie car s’ils ont pris racine en
vous, ils seront tres difficiles a éradiquer. VVous ne pourrez exterminer la
jalousie simplement en lisant les Ecritures. C’est en faisant un effort trés
déterminé pour transformer vos pensées et développer I’amour
désintéressé que vous pourrez détruire ces insectes nuisibles et déposer vos
mauvaises pensées aux pieds du Seigneur, Aussi longtemps gque vous serez
jaloux, vous ne pourrez resplendir de la Lumiere divine. La jalousie
détruira les nobles vertus qui sont en vous. La Gita enseigne que la

232



pratique spirituelle essentielle est de développer des vertus idéales et de les
mettre en pratiqgue dans la vie quotidienne. Vous créez ainsi des
circonstances qui vous sont favorables. Si vous menez une vie vertueuse,
vous pourrez faire I’expérience de I’ Atman. Mais si vous ne développez
pas de nobles qualités, si vous ne les appliquez pas constamment dans
votre quotidien, vous ne serez jamais a méme de comprendre la Divinité.

La lumiére de I’Atman resplendit partout. Elle ne se limite pas & une
personne ou a une forme. Elle brille d’un tel éclat qu’elle remplit I’univers.
Elle peut prendre n’importe quel nom, n’importe quelle forme. Elle est le
fondement de tout nom et de toute forme. Prenez par exemple la lumiére
qui émane d’une ampoule, ou I’air frais obtenu du ventilateur, ou la chaleur
provenant d’une cuisiniére électrique ou de la puissance fournie par un
moteur. Les effets sont tous différents. Le travail fait par le moteur est
différent de I’air frais obtenu du ventilateur. La lumiére obtenue de
I’ampoule est différente de la nourriture cuite sur la cuisiniere électrique.
Les effets sont différents, les machines sont différentes, mais chacune
utilise le méme courant électrique. Il en est de méme pour le Principe de
1’ Atman, Il se manifeste différemment en fonction de chaque corps mais Il
est I’Unité sous-jacente en chacun d’eux.

L’intensité de la lumiére électrique est proportionnelle au courant qui
circule dans le filament de I’ampoule. La lumiére qui se répand a partir de
’ampoule est comparable a la splendeur de I’Atman qui brille en chaque
individu. La lumiére n’a ni forme ni configura-lion, mais les ampoules ont
des formes et des intensités lumineuses variées. Une ampoule
incandescente a une forme particuliére, une lumiére fluorescente a aussi
une forme particuliére. L’ampoule de la cuisine est trés lumineuse, celle de
la chambre a coucher est plutdt faible. L’ignorance pourrait vous faire
penser qu’il ne peut y avoir de différence de luminosité puisque c’est le
méme courant €lectrique qui alimente I’ampoule de la cuisine et celle de la
chambre a coucher. La différence provient des ampoules. De méme,
I’ Amour s’exprime de différentes fagons dans les cceurs. Si votre amour est
plein, complet, vous serez alors capables de manifester la plénitude de la
splendeur de I’Atman et vous brillerez avec éclat. Si votre amour est
mesquin et égoiste, il ressemblera a la lumiere d’une chambre. Ce n’est pas
une question de courant, le potentiel de lumiere est I3, il est prét, mais vous
devez changer d’ampoule pour obtenir une lumiere plus forte. Si vous étes
remplis de jalousie, la puissance de la lumiére sera bien faible. Si vous
avez la splendeur de I’Amour désintéress¢, votre rayonnement lumineux

233



sera comparable a celui d’une ampoule de mille watts. Développez donc
votre amour. On ne peut reconnaitre la Divinité qu’a 1’aide de I’ Amour.

Pour voir la lune, on n’a pas besoin d’une lampe de poche. On peut la voir
grace a la lumiere de la lune elle-méme. Si vous voulez voir et percevoir
Dieu qui est I’Incarnation de 1’Amour, vous ne le pourrez qu’a travers
I’amour, Il vous est impossible de Le voir si vous étes rempli de haine. La
haine est tout le contraire de I’amour. La haine est semblable a la cécité.
Une lumiere si forte soit-elle ne pourra étre percue par un aveugle. Tant
que des mauvaises qualités résident en vous, vous ne pourrez percevoir la
Divinité qui est si proche. Si vous étes libérés de la jalousie, de I’égoisme
et de la haine vous pourrez faire I’expérience directe de 1’Effulgence
divine. La personne dont I’ceil de sagesse est ouvert, resplendira de la
présence de Dieu. Une personne dont I’ignorance voile les yeux ne sera pas
consciente de la présence de Dieu. Si vous fermez les yeux, vous
chercherez partout le mouchoir qui se trouve a proximité, juste sur
I’armoire. Avec les yeux ouverts, vous mettrez immédiatement la main
dessus. Le jnanin, la personne sage dont les yeux sont ouverts sur la
Divinité, non voilés par 1’ignorance, percoit Dieu directement et elle
L’atteint.

Vous devenez des jnanins quand vous étes saturés de vertus. Mais si vous
étes saturés de mauvaises qualités, de doutes, de jalousie et de haine vous
ne pourrez rien saisir. C’est pourquoi on dit que ‘la mort est plus douce que
la cécité’. Vous devez vous libérer de cette ignorance. La jalousie est un
mal qui fait croitre 1’ignorance. C’est pourquoi les étudiants dont le cceur
est si tendre et qui ont un avenir brillant devant eux s’ils font des progres,
ne devraient jamais se laisser envahir par la jalousie. Si dans votre classe
quelqu’un regoit de trés bonnes notes, ne succombez pas a la jalousie.
Vous pouvez vous aussi travailler pour en obtenir d’aussi remarquables. Si
vous n’en n’avez pas regu de pareilles et devenez jaloux, c’est que vous
avez commis deux fautes. Tout d’abord vous n’avez pas étudié
convenablement, sans quoi vos notes auraient été meilleures et ensuite
vous avez assombri votre cceur avec cette jalousie. Vous lamenter est une
troisieme erreur. VVous ne devriez pas développer ces viles qualités
susceptibles de vous créer tant d’ennuis. Elles peuvent aller jusqu’a
détruire une famille entiére qui, auparavant, vivait heureuse et appréciait
les bontés de la vie.

Tandis qu’ll expliquait ces Principes a Arjuna, Krishna lui dit:

234



« Les Kauravas, les cent et un fils de Dritharastra, veulent détruire le
bonheur et la joie des Pandavas. Ce sont leurs mauvaises qualités qui les
incitent & accomplir ces mauvaises actions. Les jaloux s’attirent une
mauvaise compagnie; les Kauravas ont avec eux Shakuni, leur mauvais
oncle rempli de jalousie qui encourage leurs sentiments belliqueux
vis-a-vis des Pandavas. Ces gens sont aveugles. Alors que le pére est
aveugle physiquement, les Kauravas sont aveugles mentalement. Ils se
rassemblent et se ressemblent. Mais, sois en sir Arjuna, les mauvaises
qualités en ces gens les détruiront. » En effet, pas un ne survécut pour
accomplir les rites funéraires a la mort de leurs parents.

Pour bien comprendre la Gita, vous devez commencer par développer les
bonnes qualités et les vertus dont nous avons parlé. Une fois que vous
aurez intégré ces bonnes qualités vous pourrez faire 1’expérience directe de
la Divinité. La Gita est un arbre a souhaits. Elle vous donnera la
signification particuliére et le degré de compréhension qui refleteront vos
propres désirs. En cette époque, les gens donne une signification erronée a
la Gita parce qu’ils sont remplis de mauvais désirs. Ainsi la Gita est
abandonnée. Développez donc la vertu et remplissez-vous d’amour. Le
message élevé de la Gita resplendira en vous et aidera a atteindre la
Divinité, votre Réalité immuable.

235



Vingt-Sixieme Discours

DHARMA et VERITE, LES SOUFFLES DE VIE

« La ou est Dharma, la ou sont la droiture et le caractére sacré, la ou sont
respectés le devoir et la vérité, la se trouve la victoire. Celui qui protege le
Dharma sera lui-méme protégé par le Dharma. Arjuna! Tu dois toujours
pratiquer le Dharma. Vis une vie honorable et sacrée. »

Il y a sept facettes au Dharma, tout comme Il y a sept couleurs contenues
dans les rayons du soleil. La premiére facette du Dharma est la Vérité. La
deuxiéme est le bon caractere. La troisiéme est la conduite juste. La
quatrieme est le contréle des sens. La cinquiéme est la pénitence ou
I’austérité. La sixiéme est le renoncement et la septieme est la
Non-violence. Toutes ces facettes sont établies pour la protection de
I’individu et le bien-étre de la société.

La chaleur est la nature du feu, le froid celle de la glace, la fragrance celle
de la fleur, la douceur celle du sucre, de méme la véracité est la nature de
I’&tre humain. La Vérité est le fondement méme du Dharma. Quand une
personne reconnait la VVérité innée comme étant sa Nature essentielle, elle
comprend alors sa propre Réalité. Le caractére noble est le véritable
souffle de vie en ce qui concerne la Vérité.

Pour toute personne qui veut réussir dans le domaine spirituel, trois aspects
du caractére sont tres importants. Les termes qui conviennent le mieux
pour décrire le premier aspect sont la sainteté, la bonté et le sacré. Ceux qui
décrivent le mieux le deuxieme aspect sont la tolérance, la patience et la
longanimité. Ceux qui s’appliquent au troisieme aspect sont la résolution,
la détermination et la force d’ame. Quelles que soient votre instruction,
votre richesse et votre position, que vous soyez un grand érudit ou un
homme d’état, si vous ne possédez pas ces trois aspects du caractére vous
étes comme mort. Sans ces trois aspects du caractére, tout ce que vous avez
gagne, vos realisations, vos exploits, tout cela est sans valeur. L’homme
accorde de Dattention a la beauté humaine extérieure mais Dieu ne
reconnait que la beauté intérieure. En vérité, la beauté chez un étre humain
consiste en un caractére noble. Une personne qui n’a pas un caractére
noble est semblable a une pierre. Vous devez mettre en ccuvre ces sept

236



facettes du Dharma et permettre a chacune d’elles de briller en vous, car
elles vous sont tout a fait naturelles.

Un caractere noble se fonde sur la Vérité. Cela ne signifie pas simplement
s’abstenir de mentir. Vous devez considérer la Vérité comme 1’essence, le
fondement méme de votre vie. Vous devez étre préts a renoncer a tout pour
la Vérité. Le monde se conduit dans la peur de la Vérité et s’emploie a La
détruire. Sans la Vérité, ’homme devra craindre pour sa vie. La Verité
confére a ’lhomme I’intrépidité. C’est la Vérité qui protége le monde et le
fait se mouvoir. C’est la Vérité qui chasse la peur. La Vérité revét une telle
importance que I’homme doit L’observer scrupuleusement pour étre en
mesure d’atteindre le Divin. Le caractére est le souffle vital de la Vérité. La
vertu et le bon comportement sont importants pour le caractére. L’humilité
ne resplendira pas sans un bon comportement. Les vertus, les bonnes
qualités, un bon comportement conférent la splendeur a I’humanité.

Pour protéger I’humanité et développer la Divinité, vous devez baser votre
vie sur le caractére et le bon comportement. Faites cet effort dés I’enfance.
Durant I’enfance, consciemment ou non, on est susceptible de commettre
des petites fautes. L’enfant essaie de les cacher aux ainés par crainte d’une
punition ou de la critique. C’est ainsi que dés le jeune age I’enfant prend
I’habitude de mentir. Cette habitude est susceptible de détruire le
fondement méme de sa vie. La non-vérité détruit la qualité humaine de la
personne. VVous devez donc étre fermement résolus a dire la vérité, quelle
qu’elle puisse étre, sans craindre les conséquences que celles-ci soient
agréables et profitables ou entrainent le chatiment et la punition. Les
fondations d’'une maison sont importantes, les racines sont la base méme
d’un arbre, de méme la Vérité est le fondement de la vie humaine.

Votre protection et votre sécurité ne seront pas assurées si la Vérité en vous
est chancelante. La vie d’Harishcandra est un exemple d’adhésion stricte a
la Veérité. Pour observer la Vérité, Harishcandra dut abandonner son
épouse, son fils et son royaume. Il considérait qu’observer la Vérité était
une forme de pénitence. Pour payer ses dettes il fut obligé de vendre son
épouse, puis son fils et enfin lui-méme. Mais face a ces circonstances
malheureuses et aux conditions pénibles dans lesquelles il se trouvait, il se
refusa toujours a mentir. Lorsque son fils mourut, son épouse amena son
corps au champ de cremation. Il savait qu’il s’agissait de Candramati, son
épouse, il savait que le corps était celui de son fils, malgré cela, il se sentit
tenu d’accomplir son devoir et ses obligations de responsable du champ de

237



crémation. Dans les circonstances les plus éprouvantes, Harishcandra ne
renonca jamais a la Vérité ni au Dharma. Pour lui, la Vérité et le Dharma
¢taient comme les deux yeux, comme les deux roues d’un char, comme les
deux ailes d’un oiseau, chacun étant indispensable a I’autre.

Dés le début, les ainés doivent enseigner aux jeunes combien il est
important de dire la Vérité. Un jour, un pére voulut faire un cadeau spécial
a son fils pour son anniversaire. 1l aimait beaucoup son fils et il lui donna
une piéce d’or, lui disant de demander a sa meére de la faire transformer en
bague. Le lendemain, le fils devait présenter des examens. Il déposa la
piece d’or sur la table ou il étudiait. Ce garcon avait une jeune sceur trés
curicuse et espiégle. Elle pénétra dans la chambre et vit la piéce d’or. Elle
la prit en mains et dit: « Frére, qu’est-ce donc que ceci ? » Il lui dit: « C’est
une piece d’or. » - « D’ou vient-elle ? » Sur le ton de la plaisanterie il
répondit: « Mais elle a poussé sur un arbre ! » Elle dit: « Mais comment
cette piéce d’or pourrait-elle venir d’un arbre ? » Le garcon inventa toute
une histoire et dit: « Si tu prends cette piece comme une graine, si tu la
mets en terre, si tu 1’arroses et si tu en prends bien soin, un arbre poussera
et tu en obtiendras beaucoup de pieces d’or semblable 4 celle-ci. » Comme
elle continuait de poser des questions, il lui dit: « Ecoute, je n’ai pas le
temps de discuter de cela maintenant, je dois étudier. Tu me poseras ces
questions plus tard. » Voyant qu’il était absorbé par son travail, elle en
profita pour empocher la piece et sortit. Elle se rendit au jardin, creusa un
trou, y déposa la piece, reboucha le trou et ensuite arrosa la terre. Pendant
tout ce temps, elle réfléchissait a ce que son frére lui avait dit; elle se
demandait comment un arbre allait bien pouvoir pousser a partir de la piece
d’or!

Une servante observait la petite fille par la fenétre. Elle la vit mettre la
piece d’or dans le trou. Lorsque la fillette fut rentrée, la servante sortit a
son tour et déterra la piéce. Quelque temps plus tard, la mere vint dire a son
fils de se préparer pour aller a 1’école. Il voulut lui donner la piéce afin
qu’elle en fasse faire une bague selon le souhait de son pere, mais il ne
trouva la piece nulle part. Il demanda a sa sceur si elle ne I’avait pas vue.
Elle lui répondit: « Frere, j’ai pensé que nous pourrions faire pousser un
arbre pour obtenir beaucoup de ces picces, je I’ai donc plantée dans le
jardin. » 1ls se rendirent a I’endroit ou la pi¢ce était enterrée, ils creusérent
mais la piéce ne s’y trouvait plus.

238



Le garcon était tout triste. Il aurait d0 étre joyeux le jour de son
anniversaire mais voila qu’il pleurait. Il raconta tout a sa mere.

« Dis-moi, mon fils, dit la mére, pourquoi ta sceur a-t-elle pris la piece et
1’a-t-elle enfouie dans le jardin ? » Le gargon ne semblait pas le savoir. On
alla chercher sa sceur et on lui demanda pourquoi elle avait agi ainsi. Elle
dit: « Mon frére m’a expliqué qu’en plantant une piece d’or elle pourrait
devenir un arbre et j’ai fait comme il a dit. » La mere se tourna vers le
gargon: « Tu as inventé une histoire et tu as menti & ta sceur. A cause de
cela, au lieu d’étre heureux pour ton anniversaire, tu pleures, et de plus tu
as perdu la piéce d’or que ton pere t’a donnée. » Méme dans leur plus jeune
age, si on permet aux enfants de mentir et d’entretenir les mensonges, ces
habitudes iront en grandissant. Par contre si vous leur apprenez des le
début a baser leur vie sur la veérité, leur caractére se renforcera et ils
pourront accomplir de belles choses.

Il était une fois un jagadguru, un grand maitre qui aidait de nombreuses
personnes a développer leur spiritualité. Lorsque quelqu’un venait vers lui
pour étre initié, il avait pour habitude de scruter le comportement et le
caractére de la personne afin de déterminer quelles étaient ses qualités. Il
lui donnait ensuite un mantra correspondant a ses qualités et a son stade
d’évolution. Ayant reconnu que ce jagadguru était un grand homme, un
voleur vint lui demander un mantra. Le maitre lui dit: « Mon fils, dis-moi
quelles sont tes qualités ? Quels sont tes défauts ? » Le voleur répondit:

« Mes mauvaises qualités sont les suivantes. Tout d’abord, je vais de
maison en maison au milieu de la nuit pour y voler ce que je peux. Comme
je passe la nuit a voler, pendant la journée je bois jusqu’a étre ivre mort et
je dors. L’ivrognerie est mon deuxiéme défaut Si la police m’attrapait, je
mentirais pour sauver ma peau. C’est mon troisiéme défaut. »

Le mahatma lui demanda: « Fils, peux-tu abandonner une de ces trois
mauvaises qualités ? » L’homme réfléchit, se disant en lui-méme: « Si je ne
vole pas, comment pourrais-je prendre soin de ma famille, de mes enfants
et de mon épouse ? Non, je ne peux pas arréter cela. C’est seulement si le
corps est en bonne santé et robuste que je serai a méme de m ‘échapper si je
suis pris, et pour cela, je dois dormir et ¢’est 1’alcool qui m’aide a dormir
pendant la journée. Par contre, il est peu probable que la police m’attrape ;
je vais donc arréter de mentir. »

Le grand homme lui demanda alors: « Promets-tu de toujours dire la vérité

239



a partir de demain ? » - « Certainement, a partir d’aujourd’hui je ne dirai
plus que la vérité. » Ce fut donc la résolution que prit le voleur et
effectivement, a partir de ce jour-la il prit I’habitude de dire la vérité ou
qu’il aille.

C’¢était une chaude nuit d’été. En ce temps-1a, il n’y avait ni ventilateurs ni
air conditionné. Le chef de la ville, un homme trés riche, se reposait sur la
terrasse de sa maison. Comme il faisait chaud, lourd et humide, il ne
parvenait pas a dormir. Le voleur grimpa sur la terrasse. L’homme riche le
repéra et se rendit compte qu’il s’agissait d’un voleur. Il le héla : « Qui
étes-vous ? » Le voleur qui ne disait plus que la vérité répondit: « Je suis un
voleur.» Afin de mettre a jour les desseins de I’intrus, I’homme riche dit:
« Ah bon Moi aussi je suis un voleur. » Ils déciderent de travailler de
concert et planifierent de voler certaines choses de valeur qui se
trouveraient dans la maison. L’homme riche dit: « Il doit y avoir des
choses de grande valeur dans le coffre de cet homme riche. Mais si on n’a
pas la clef du coffre il sera difficile de les prendre. Laisse-moi d’abord
pénétrer dans la maison, j’attendais justement que quelqu’un puisse faire le
guet pour moi. Maintenant que j’ai un ami tel que toi, je vais pouvoir entrer
et essayer de la trouver. »

Il abandonna le voleur et fit semblant d’entrer par effraction. Il s’affaira ici
et I, et attendit quelque temps avant de ressortir. 1l prit alors les clefs et
sortit précautionneusement. Il dit au voleur: « J’ai les clefs mais j’ai
cherché le coffre partout et ne I’ai pas trouvé. Laisse-moi monter la garde
et va voir a ’intérieur. Tache de trouver le coffre et prend les choses de
valeur qui s’y trouvent. » Il se trouve que I’homme riche avait trois gros
diamants dans le coffre. Le voleur entra et eut vite fait de trouver-le coffre.
Il Pouvrit et prit les trois diamants. Un probléme lui vint immédiatement a
I’esprit: comment allait-on pouvoir partager les trois diamants entre eux
deux ? Comme le voleur suivait la voie de la veérité, une certaine droiture
s’était automatiquement installée en lui. 1l emmena les diamants a
I’homme riche et dit: « Frere, tu peux garder un diamant, je garde 1’autre,
quant au troisieme on ne peut tout de méme pas le casser en deux, je vais
donc le remettre dans le coffre de son propriétaire. Laissons-le lui. » Ayant
décidé cela, il retourna a I’intérieur, remit un des diamants dans le coffre et
revint sur la terrasse.

Apres cette transaction, le voleur s’apprétait a partir quand 1’homme riche
lui dit : « Dis-moi, frére, peut-étre pourrions-nous continuer notre

240



partenariat a 1’avenir ? Donne-moi ton adresse afin que je puisse te
contacter. » Comme il se devait de dire la vérité, le voleur donna son
adresse exacte. Le lendemain, cet homme riche qui était le Zamindar, le
chef de la région, donna 1’adresse et porta plainte concernant le vol du
diamant. 11 dit a la police de se présenter a I’adresse du village mentionné
par le voleur et de I’appréhender. Le voleur y était bien connu et la police
n’eut aucune difficulté a le retrouver. Ils I’arrétérent et le conduisirent
aupres du Zamindar. Le voleur ne reconnut pas son partenaire de la veille.

Le Zamindar questionna le voleur: « Comment es-tu entré dans la maison ?
Comment es-tu parvenu a prendre ce diamant ? » Le voleur rapporta
méticuleusement chaque détail de son aventure. Il expliqgua comment il
avait grimpé sur la terrasse, comment il avait decidé de collaborer avec une
autre personne, comment il avait penétré dans la maison, ouvert le coffre et
donné son adresse. Le Zamindar appela le chef de la police et lui dit:
«Allez donc voir s’il reste bien un diamant dans le coffre. » L’homme prit
les clefs et chemin faisant, se disait: « Existe-t-il un voleur capable de
remettre un diamant dans le coffre ? » Il ’ouvrit et vit le diamant que le
voleur y avait remis ; il le prit, ’empocha et revint prés du Zamindar lui
annongant qu’il n’y avait aucun diamant dans le coffre.

Le Zamindar appela le voleur et dit: « Je sais que tout ce que tu viens de me
raconter est vrai. C’est pourquoi, a partir d’aujourd’hui, je te nomme
responsable en chef de mon administration. Seule une personne véridique
doit étre responsable de I’administration. Tu es peut-&tre devenu voleur
mais cela ne correspond pas a ta vraie nature. » L’homme abandonna donc
le vol et devint un haut fonctionnaire. Il continua de ne dire que la Vérité et,
tout naturellement, il abandonna aussi la boisson et devint un homme
honnéte et intégre.

Si vous adhérez a la Vérité, il se peut qu’au début vous rencontriez
quelques difficultés. Mais si malgré cela vous dites toujours la vérité, cette
nature véridique vous remplira de joie et de bonheur et assurera le succes a
toutes vos entreprises. Ce fut pour promouvoir le bonheur et le bien-étre de
I’humanité que Krishna enseigna, dans la Gita, que I’on devrait toujours
étre veridique, Il proclama que la vérité était la seule voie royale qui
permette de renforcer la droiture dans la société. On dit que le Dharma a
décliné. Ceci n’est pas correct. Etant basé sur la Vérité, le Dharma ne sera
jamais soumis au changement. Cependant, en certains ages particuliers, il
se peut que la pratique du Dharma subisse le changement. Le Seigneur

241



Krishna s’est incarné pour rétablir la pratique du Dharma, non pour le
rétablir. Le Dharma n’a jamais décliné, il n’a jamais changé mais il fut mal
observé.

Les sept facettes du Dharma sont présentes dans tous les yugas, ages, qu’il
s’agisse des ages de krita, treta, dvapara ou kali. Mais chaque yuga connait
des pratiques appropriées a son temps. Par exemple, dans le kritayuga la
pratique spirituelle la plus appropriée était la méditation. Dans le tretayuga
c’était yagna, le sacrifice et dans le dvaparayuga c’était le culte rituel. En
cet age de kali ce qui est le plus approprié est ndmasmarana, la répétition
du nom sacré. Tout comme I’influence de kali est présente dans le
kritayuga, de méme I’influence du kritayuga est présente en tous les ages.
Ainsi, en cet age de kali des gens s’adonnent a la méditation, d’autres
s’engagent dans des pénitences ou dans la pratique des cultes rituels.
Pendant le kritayuga des gens chantaient le nom du Seigneur. Mais les
pratiques principales dépendent du caractére général et de ‘I’humeur’ du
temps.

On pourrait dire que des actions différentes conférent au Dharma des
formes différentes ; cependant, le flux intérieur du Dharma est toujours le
méme. La Vérité ne changera jamais, Elle est une, jamais deux. Dans
les-trois époques - passé, présent et futur -, dans les trois mondes - terre,
cieux et monde inférieur-, dans les trois états - veille, réve et sommeil
profond- et dans les trois gunas, - sattva, rajas et tamas - la Vérité est
toujours ‘Une’. Puisque la Vérité est ‘Une’, puisqu’Elle est la base méme
du Dharma, celui-ci ne peut changer; il ne fluctue jamais et ne subit jamais
de modifications. Par contre, le devoir subit des changements par
intermittence. Prenons 1’exemple d’un individu qui accomplit un travail.
Pendant combien de temps ce travail sera-t-il I’objet de son devoir ? Il le
sera jusqu’a ce qu’il cesse ce travail particulier. Jusqu’alors il allait au
bureau chaque jour. Une fois a la retraite, son devoir change. Il peut alors
se mettre a faire des affaires et dire que cette activité est son devoir. En
faisant des affaires, il peut étre tenté par le profit et s’engager dans de
mauvaises voies ; il peut essayer de gagner de I’argent en trichant et en
mentant. Méme s’il ment, méme s’il triche pour gagner de 1’argent, il
considére le travail qu’il fait comme son devoir. Dés lors que tant de
changements interviennent dans le devoir, comment peut-il représenter le
Dharma ? Ces devoirs ne sont que des activités éphémeres, on ne peut les
qualifier de Dharma.

242



Le mot Dharma a une signification qui lui est propre. On peut considérer
comme étant Dharma toute action qui ne géne pas autrui, qui n’empiéte pas
sur la liberté d’autrui. Ecoutez cet exemple. Vous prenez un long baton et
vous jouez avec ce baton tout en marchant sur une rue tres fréquentée.
Vous vous dites: « J’ai le droit d’aller ou je veux, c¢’est ma liberté, c’est
mon Dharma. » Mais si cela est votre Dharma, la personne qui vient dans
la direction opposée a tous les droits de se protéger des coups de baton.
Vous accomplissez la une activité susceptible de mettre les autres en
danger. Une conduite correcte suppose que 1’on agisse de facon a ne géner
personne. Si vous vous conduisez de fagon a ne causer aucun inconvénient
aux autres ni a géner leur liberté, alors vous vous comportez conformément
au Dharma. Si chaque personne considere que son Dharma consiste a se
conduire de fagon a ne causer de tort & personne, la paix, la prospérité et la
joie abonderont dans le monde. Votre devoir est d’agir ainsi et vous devez
I’accomplir pour montrer 1I’exemple et promouvoir 1’idéal du Dharma.

Dans la vie familiale quotidienne, considérons trois devoirs qui
représentent trois aspects du Dharma - le devoir social, le devoir
obligatoire et le devoir familial. Prenons d’abord un exemple de devoir
social. Supposons que demain soit dimanche, un jour de congé. VVous avez
invité des gens a venir chez vous prendre le thé. Mais voila que pendant la
nuit vous attrapez la fievre. Comme vous étes souffrant, vous vous rendez
compte que si vous invitez des amis le lendemain vous ne pourrez pas les
recevoir correctement, ce qui ne les rendrait pas heureux. Vous décidez
donc de postposer I’invitation. Sur base de votre souhait personnel et des
circonstances qui vous touchent, vous remettez au dimanche suivant
I’invitation a prendre le thé. C’est votre droit, vous pouvez remettre la
visite a plus tard et prendre les dispositions qui vous conviennent.

Voyons maintenant un exemple de devoir obligatoire. L’époque des
examens étant proche, le Vice Chancelier a convoqué tous les professeurs
a une réunion. Pour les professeurs il s’agit d’une réunion importante et ils
sont tous tenus d’y assister. Méme si vous avez la fievre vous prendrez de
I’aspirine et irez a la réunion. Celle-ci est obligatoire et vous n’avez pas le
droit de vous soustraire a ce devoir. Programmer cette réunion ne relevant
pas de votre responsabilité, vous y étes attendu.

Considérons a présent un exemple de devoir familial. A la maison deux
époux se querellent. Le mari admoneste son épouse qui se fache tres fort.
Le mari se retire au salon et a ce moment-la, un ami vient lui rendre visite.

243



Le mari I’accueille chaleureusement et 1’invite a s’asseoir. Avec lui, il est
tout sourire. A un moment donné, il revient a la cuisine ou son épouse est
encore fachée. La, il adopte une mine sombre, mais lorsqu’il rejoint son
ami au salon, tous deux reprennent leur conversation de maniére tres
joviale. Le mari a pour devoir de protéger la réputation de sa famille en se
comportant de fagon a ce que son ami ignore qu’il s’est querellé avec son
épouse.

Si apres s’étre faché avec son épouse, le méme mari demande
agressivement a son ami de quitter la maison, ce dernier se sentira blessé et
se dira peut-étre que son hote est devenu fou. Les confidences et les secrets
de famille ne doivent pas étre étalés en public. Pour un chef de famille, il
s’agit 1a d’un devoir trés important. Il doit toujours veiller a protéger
I’honneur de la famille. Si par son indiscrétion 1’honneur de la famille est
ruiné, ni lui ni sa famille ne pourront connaitre une vie de bonheur.

La protection de la bonne renommée familiale demande que vous restiez
alertes et conscients des besoins d’autrui. Cela requiert le contrdle des
sens. Si vous ne contrdlez pas vos sens, vous devenez arrogants. En
sanskrit, le contrdle des sens est le terme dama, composé de deux lettres da
et ma. Si vous inversez dama, il devient mada, arrogance, une qualité
particulierement mauvaise. Une personne ayant acquis le contréle des sens
devient sakshara, un leader. Si on change I’ordre des lettres, sakshara
devient rakshasa, démon. En d’autres termes, celui qui est arrogant et ne
peut controler les sens est un demon. Si vous voulez pratiquer et protéger
le Dharma, vous devez donc développer le contrdle des sens. Le controle
des sens est important pour tout ce qui a de la valeur dans la vie.

Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, sois un sthitaprajna, sage, aie le contréle
absolu sur les sens. N ‘obéis pas a leurs tendances volages. Les sens
doivent rester sous ton controle; tu ne dois pas en devenir esclave mais
faire en sorte qu’eux deviennent tes esclaves. Tu es gudakesha, celui qui
controle les sens. C’est uniquement grace a cela que tu as gagné le droit
d’étre proche de rishikesha, Celui qui est le Maitre des sens. Sans controler
les sens tu ne pourras devenir rishikesha. »

Toutes les qualités du sthitaprajna concernant le sankhyayoga sont
expliquées dans le second chapitre de la Gita. Parmi ces qualités, le
controle des sens est ’une des plus importantes. Dans ce discours, nous
avons exploré les différents aspects du Dharma qui, a I’instar des rayons du

244



soleil, a sept facettes ou couleurs. Nous 1’avons souligné au début, le soleil
du Dharma brille des rayons de la veérité, du bon caractére, de la conduite
juste, du contr6le des sens, de la pénitence ou austérité, du renoncement et
de la non-violence. Vous devez vous les approprier tous. Avant de
mémoriser tous les vers de la Gita vous devez essayer d’en comprendre la
signification et ensuite developper et mettre en pratique les bonnes qualités
que I’on y expose.

Le souhait de Swami est qu’apres avoir accordé tant d’intérét a 1’étude de
ces vers, vous en accordiez tout autant a mettre en pratique ce qu’ils
signifient. C’est ainsi que vous acquerrez les bonnes qualités qu’ils
transmettent.

245



Vingt-Septiéme Discours

LA BONTE ET LA COMPASSION SONT LES MARQUES
D’UN VERITABLE ETRE HUMAIN

« Aime ton prochain. Voila I’enseignement fondamental de la Gita. Ne
nourrissez ni haine ni inimitié a 1’égard de personne. La Divinité réside en
plénitude dans le cceur de chaque étre humain. »

Quand vous haissez quelqu’un, c¢’est Dieu Lui-méme que vous haissez.
Quand vous critiquez quelqu’un ou le réprimande; c’est au Seigneur
Lui-méme que vous vous adresse; c’est Lui que vous critiquez ou
réprimandez. Tel est ’enseignement de fraternité universelle dispensé par
les Ecritures de I’Inde depuis les temps anciens.

La Bhagavadgita va plus loin. Elle enseigne non seulement que la Divinité
est omniprésente en tant qu’Esprit universel mais aussi qu’Elle est une
avec le Soi intérieur, I’Atman qui réside en vous. Ainsi, en plus
d’enseigner la fraternité universelle, la Gita enseigne aussi I’unité du Soi,
I’ Atman omniprésent. La Gita souligne sans cesse que 1’Atman existe en
vous en tant que Soi et existe aussi en tant que méme Soi en tous les étres
humains, en tous les animaux, oiseaux et autres étres. Tout comme Elle
vous enseigne de considérer le bonheur et la misére de la méme fagon, la
Gita vous enseigne de reconnaitre que I’'unique Atman existe également en
chaque étre, qu’il soit humain, animal ou végétal.

Vous devez donc étre convaincus que depuis les insectes et les créatures
microscopiques jusqu’a 1’ultime Brahman, la méme Divinité existe
uniformément partout. C’est pourquoi le pocte Tyagaraja priait R&ma
enchantant: « Oh Seigneur, Tu vis dans la fourmi aussi bien qu’en Brahma.
Tu es venu sous la forme de Krishna et R&ma mais, en veérité, Tu vis dans
toutes les formes. » Aujourd’hui, la nature de I’homme est telle que quand
il voit une fourmi il ne se géne pas pour 1’écraser, alors que s’il voit une
idole représentant une forme particuliere de Dieu il la prie. De nos jours,
I’homme dit une chose et fait le contraire ¢’est pourquoi au lieu d’atteindre
le stade de mahatma, homme divin, il atteint seulement celui de duratma,
mauvais homme. La Bhagavadgita enseigne que 1’harmonie entre les
paroles, les pensées et les actes est la véritable nature de 1’étre humain.

246



C’est cela qui fait de lui un mahatma.

Développez votre foi et considérez que la méme Divinité existe en chaque
étre humain. Répandez 1’amour, celui-ci est I’essence méme de votre
nature divine et de la nature divine de tous les étres. Considérez tout un
chacun avec amour et compassion. Si vous ne mettez pas ceci en pratique
dans vos relations avec les autres, vos exercices spirituels ne serviront a
rien. Adorer Dieu tout en faisant du mal a vos semblables ne peut vous
conduire au but. La Gita enseigne que I’homme Iui-méme est Dieu et que
Dieu est I’homme. Krishna proclamait: « Seul celui qui traite ses
semblables avec équanimité est un véritable étre humain. » Quelle que soit
votre éducation, sans la bonté elle ne vaut rien, elle est juste zéro.

La bonté envers tous les étres vivants est la vertu la plus importante pour
un étre humain. Faites appel a votre discernement et découvrez comment
développer cette bonté et comment 1’appliquer dans votre vie quotidienne.
Bhdtadayan, la bonté envers les étres vivants, signifie prendre soin des
gens et des étres qui sont dans la détresse et leur porter secours. Vous
devez faire tout ce qui est en votre pouvoir pour diminuer leur tristesse,
leurs ennuis et leur peine. Cela ne sert a rien de répéter sans cesse le mot
bonté, bonté, bonté, vous devez la pratiquer de sorte qu’elle fasse partie de
votre vie. Vous devez croire que la bonté est identique a la Divinité. Vous
devez croire que le ceeur qui hébergé la bonté est la maison de Dieu.

De nombreuses faiblesses ont envahi les étres humains et de ce fait, ils
perdent la bonté et deviennent cruels. 1ls se conduisent comme les animaux
sauvages dans la jungle. Krishna enseigne que ceci n’est pas la véritable
nature de I’homme mais le contraire méme de la qualité humaine. On
utilise le terme humain pour exprimer le concept de bonté. Parmi toutes les
fleurs de la dévotion, la fleur de bonté est celle que Dieu accepte avec le
plus d’amour. Lui offrir des fleurs ordinaires, Lui rendre le culte avec des
pensées ordinaires et des intentions ordinaires ne suscitera pas I’ Amour de
Dieu. Cela ne Lui plaira pas et Il n’acceptera pas de telles offrandes.
Qu’acceptera-t-11? Qu’appréciera-t-11? Il acceptera et se réjouira de
recevoir les fleurs de la bonté, de ’amour et de la compassion qui
s’épanouissent dans votre cceur. Comment devriez-vous exprimer ce
sentiment de bonté? Il ne s’agit pas seulement de faire quelque chose de
bien, il faut aussi avoir une foi bien ancree et un élan de foi. Vous devez
littéralement transformer votre cceur. VVous devez véritablement vivre avec
la conviction que le méme Dieu existe en tous les cceurs. Vous devez

247



développer votre foi en I’omniprésence de Dieu. Alors vous reconnaitrez
la peine et la tristesse des autres comme votre peine et votre tristesse.

Dans un village, vivait une petite famille composée d’une petite fille et de
ses parents. Ces gens étaient trés pauvres. Mais, tout pauvres qu’ils
fussent, les parents déciderent que leur fille devait étre instruite. Il n’y avait
pas d’école dans ce village et ils durent donc envoyer leur enfant a 1’école
d’un village voisin. Chaque jour, la petite fille devait traverser la forét pour
se rendre a I’école. Les gens de la ville ont peur de traverser une forét mais
pour les gens de la campagne, cela fait partie de leur vie et ne leur cause
aucun probléme. La petite fille se rendait donc a 1’école au village voisin ;
elle y étudiait aussi ses lecons et rentrait a la maison chaque soir.

Dans la forét, on avait construit un petit abri le long du chemin pour
permettre aux voyageurs de s’y reposer. Un jour qu’elle passait par 1a, la
fillette apercut un homme agé dans cet abri. 1l semblait souffrir. Elle
comprit qu’il ne parviendrait pas a atteindre le village voisin ou il pourrait
recevoir une protection et une aide médicale. Ayant mangué de nourriture,
son corps s’était fort affaibli et la petite fille se rendit compte qu’il n’allait
pas bien. Chaque jour, elle emportait sa propre nourriture et des le
lendemain, elle décida d’en donner au vieil homme allongé dans 1’abri.
Chaque matin, sur le chemin de 1’école, elle déposait la nourriture et le soir
elle reprenait le récipient vide. Au bout de dix jours, le vieil homme avait
repris des forces.

Un soir qu’elle rentrait chez elle, elle s’arréta prés de I’homme qui lui prit
les mains et demanda: « Chére petite, tu m’apportes de la nourriture
chaque jour, dis-moi, d’ou provient-elle? Tes parents savent-ils que tu
m’apportes tous les jours de quoi manger, ou bien prends-tu la nourriture
quelque part sans qu’ils le sachent ? Mais peut-étre est-ce celle que I’on te
donne pour ton propre repas ? Dis-moi ce que tu as fait. S’il te plait,
réponds a ma question. » - « Monsieur, dit la petite fille, on m’a appris a ne
jamais rien prendre sans permission. Je vous assure que mes parents savent
que je vous apporte cette nourriture. Notre famille est tres pauvre et nous
avons trés peu d’argent mais on parvient quand méme a avoir de quoi
manger pour nous et pour ceux qui sont dans le besoin. Ainsi, cette
nourriture, je 1’ai apportée spécialement pour vous. »

Il lui dit encore: « Mais si vous avez peu d’argent comment parvenez-vous
a acheter cette nourriture ? » Elle répondit: « Juste avant d’entrer dans la

248



forét, il y a un arbre fruitier. Je cueille les fruits et je les vends avant d’aller
a I’école. Avec I’argent ainsi gagné, j’achete la nourriture. Le lendemain
matin je la prépare et je vous 1’apporte. » Voyant le sacrifice, I’intelligence
et la droiture de la fillette, le coeur du vieil homme se remplit de joie. Il lui
dit encore: « Comment as-tu acquis une telle noblesse d’esprit ? » -

« Les enseignements et 1’éducation que m’ont donnés mes parents m’ont
permis de ’acquérir. D’aussi loin que je me souvienne, mes parents m’ont
toujours dit qu’il faut partager avec les autres et servir les autres. Notre
famille est tres pauvre, pourtant nous essayons toujours d’aider ceux qui en
ont besoin. Trés jeune j’ai appris a étre bonne et cette bonté me donne
beaucoup de satisfaction. » Elle parla un peu de sa famille au vieil homme
et rentra chez elle.

Petit & petit, les forces du vieil homme lui revinrent et il fut bient6t capable
de marcher jusqu’au village ou vivait la petite fille et sa famille. Quel fut le
résultat des bonnes actions et de la bonté témoignée par la petite fille
envers ce vieil homme? Celui-ci expliqua a la famille comment il avait prié
Dieu: « Seigneur, accorde santé et prospérité aux parents de cette petite.
Quand j’étais malade et désemparé, j’étais inutile a tous. Maintenant je
vais mieux et je peux étre utile aux autres. Je Te prie de tout mon ceeur
saturé de gratitude de benir cette famille. » Il partagea ainsi avec eux la
pricre qu’il avait maintes fois répétée, demandant & Dieu de bénir les
bonnes familles qui aident généreusement ceux qui en ont besoin.

La petite fille n’attendait rien en retour de toute la bonté dont elle fit
preuve. Sans attendre ni fruits ni récompense, jour apres jour elle avait
fidelement servi le vieil homme. Dieu répandit alors généreusement Sa
grace sur elle. Un soir, le Seigneur se présenta avec un sac rempli d’or.

« Est-ce la maison ou demeure cet enfant qui a donné la nourriture et I’eau
a celui qui était dans la détresse? demanda-t-I1, ¢’est Moi qui, sous la forme
du vieil homme, suis allé dans cet abri. Je vous donne maintenant cet
argent afin que cette enfant recoive une instruction élevée. J’ai vécu dix
jours dans cet abri pour la mettre a I’épreuve. Le cceur de cette enfant est
pur et sacré, il est saturé de bonté. Son cceur est Ma demeure, Mon
temple.» Le Seigneur remit 1’argent aux parents leur expliquant comment
en faire usage pour le bonheur et la prospérité de 1’enfant.

Recevoir tant d’argent ne réjouissait pas trop les parents. Ils tombérent aux
pieds de la Personne divine qui les bénissait de Sa visite. Ils dirent: « Oh

249



mahatma, nous n’avons pas besoin de toute cette richesse. S’enrichir
au-dela de ses capacités n’est pas bon, cela peut nous enlever la paix de
I’esprit, augmenter notre ego et nous détourner de Dieu. Nous ne voulons
pas tout cet argent » Mais les ayant bénis, la Personne disparut leur
abandonnant le sac rempli d’or. Cette personne n’était pas simplement un
grand homme, les membres de la famille reconnurent en lui le Seigneur, Se
refusant a garder cette richesse pour eux seuls, ils I’utilisérent pour le
bien-étre de la communaute dans laquelle ils vivaient. 1ls demanderent a
chacun de se conduire avec la conviction que Dieu est présent en chacun.
Ils montrérent, par I’exemple de leur propre vie, comment on peut
atteindre Dieu en exprimant I’amour, la compassion et la bonté a 1’égard de
tous les étres dans le besoin.

Vous ne devriez pas réduire votre foi en Dieu en pensant qu’ll n’existe
qu’un seul endroit. Vous devez faire I’expérience de Dieu partout.
Comment pouvez-vous développer ce sentiment? Comme le disaient les
¢tudiants ce matin dans leur priére, Dieu existe a I’intérieur et a I’extérieur.
Si Dieu n’existait qu’a I’intérieur, la pureté intérieure suffirait. Comme
Dieu existe aussi a I’extérieur, la pureté extérieure est également requise.
Si vous avez cette pureté extérieure et intérieure, vous ferez 1’expérience
de I’omniprésence divine. Que signifie la pureté extérieure ? Il faut bien
sir garder le corps pur et porter des vétements propres, mais il s’agit de
bien plus que cela. L’endroit ou vous vivez doit étre gardé propre. Les
livres que vous lisez doivent aussi rester propres. Vous ne devez pas
permettre aux impuretés et aux mauvaises qualités de s’accumuler nulle
part, ni dans votre corps ni dans votre mental. Quand on déclare que vous
devriez prendre un bain deux fois par jour, cela signifie qu’il faut nettoyer
le corps et le mental de toute impureté. La ou les impuretés s’accumulent,
les germes se développent et apportent la maladie. Ne permettez donc a
aucune impureté de demeurer en vous.

Chaque matin brossez-vous les dents avec du dentifrice et nettoyez aussi
votre langue. Qu’il n’y ait aucune impureté dans ’entrée principale du
corps. Quand I’eau stagne, les moustiques, les vers et les bactéries
indésirables pullulent. De méme, si la saleté s’installe dans votre corps, les
germes et les hotes indésirables s’y accumulent. Vous devez aussi
entretenir et nettoyer les abords de votre maison. Dans I’Etat d’ Andhra, un
dicton dit: « Regardez la maison et vous connaitrez celui qui y demeure. »
En d’autres termes, la propreté de la maison reflete la propreté de ceux qui
y résident. Ce principe de propreté existe pour votre bien. Si tout est propre

250



dans la maison et aux abords de celle-ci, vous serez heureux. VVous devez
vous-méme étre propre et garder propre tout ce qui vous entoure afin de
jouir d’une bonne santé. Si vous étes en bonne santé, vous serez heureux.

Peut-étre n’avez-vous que deux vétements; si tel est le cas, lorsque vous en
portez un assurez-vous que 1’autre est propre. Vous pourrez ainsi porter le
deuxieéme et nettoyer le premier. En fait, il n’est méme pas nécessaire
d’avoir deux vétements, un seul suffit si chaque jour vous le gardez propre.
Ne vous laissez pas aller a étre sale. Il ne sert toutefois a rien de nettoyer
I’extérieur et de porter des vétements propres si votre ceeur n’est pas pur.
Vous devez vous efforcer aussi d’atteindre la pureté intérieure. Pour cela,
toutes vos pensées et tous vos sentiments doivent étre sacrés. Tournez vos
pensées vers le service a autrui. Ne laissez ni la haine ni la jalousie pénétrer
en vous. Vos sentiments doivent étre empreints de joie. H ne sert a rien de
vous faire du souci au sujet des affaires des autres. Contentez-vous de
penser du bien des autres. Dans ce contexte les Vedas déclarent: « Que le
monde entier soit heureux. » Le fondement de la croyance védique et
I’objet de la pratique védique, sont de promouvoir la joie et le bien-étre
universels. Vous devriez sans cesse contempler le nom de Dieu ; votre
ceeur en sera ainsi purifié. Vous empécherez les mauvaises pensées et les
mauvaises qualités comme la jalousie et la haine d’entrer en vous, a la
condition de maintenir la pureté intérieure et extérieure.

Prahlada déclarait que vous pouvez étre considéré comme un grand
homme lorsque vous avez vaincu les six ennemis intérieurs. 1l dit & son
pére: « Pour I’instant, tu n’es que roi, mais si tu parviens a vaincre les six
ennemis qui t’ont envahi, tu peux devenir un grand empereur. » Ces Six
ennemis sont le désir, 1’envie, la colére, I’illusion, 1’orgueil et la jalousie.
Ne laissez jamais ces six ennemis entrer dans votre cceur. Si vous les tenez
a I’écart, vous serez exempts de problémes et de difficultés. Pour y
parvenir vous devez traiter la joie et la tristesse, le profit et la perte, la
chaleur et le froid de la méme facon, Lorsque vous développez une telle
équanimité, les six ennemis n’ont plus d’emprise sur vous. Cependant, il
sera difficile de voir la joie et la tristesse, la misére et le bonheur d’un ceil
équanime si vous ne croyez pas fermement que Dieu réside en tous les
cceurs. Lorsque vous y croirez toutes les paires d’opposés auront été
conquises et rien ne pourra perturber plus longtemps votre équanimité.
Vous serez immergés dans la Grace divine et peu importe si votre destin
est défavorable, vous n’en serez pas affectés.

251



Lorsque vous croyez fermement que la méme Divinité demeure en chaque
coeur, tous les obstacles sont surmontés. Si vous avez totalement foi en la
Divinité qui demeure en vous, tout vous appartient. La foi est la clé, la
racine de la vie spirituelle. Soyez-en conscients. C’est la votre but. Si vous
voulez abattre un arbre, il n’est pas nécessaire de vous attaquer aux
branches et aux feuilles, il suffit de couper les racines pour qu’il tombe.
Dés que vous étes conscients de la Divinité, vous pouvez tout controler.
Pour étre conscient de la présence de la Divinité dans votre vie
quotidienne, vous devez pratiquer la sddhana de la compassion envers tous
les étres. Vous devez developper a la fois la pureté intérieure et la pureté
extérieure, et garder ainsi votre corps et votre mental étincelants de
propreté. Alors seulement vous reconnaitrez la Divinité omniprésente.

Vous devez vous rendre compte que lorsque vous priez Dieu dans un élan
de dévotion, et que vous Lui offrez votre obéissance, vous vous adressez a
ce Dieu méme qui réside en tous les cceurs. Soyez tres attentifs a ne pas
critiquer autrui. Vous devez étre fermement convaincus que la critique que
vous adressez a quelqu’un atteint directement Dieu qui réside en ce cceur.
La vie peut étre comparée a une riviere. Si vous laissez une riviére suivre
son cours sans la canaliser, elle risque de détruire de nombreux villages. I
est indispensable que vous preniez toutes les mesures qui s’imposent pour
permettre a la riviere de couler dans son lit et d’atteindre ainsi I’océan. Seul
I’océan est en mesure d’accueillir et d’absorber celle riviere. Comment
s’assurer que la riviére de la vie atteigne 1’Océan? Dans la Gita, il est dit
que vous devez construire deux rives. Si la riviére a deux rives, elle peut
couler sans risque et atteindre ainsi I’océan.

Quelles sont ces deux rives? On les a décrites comme deux mantras tres
puissants. L’un dit: « Celui qui doute périra, » et I’autre mantra dit: Celui
qui a la foi atteindra la Sagesse. » Ainsi, renoncer au doute et développer la
foi sont les deux rives de la riviére de la vie. Lorsque ces deux rives
canalisent votre vie, vous pouvez atteindre le but et vous fondre dans
I’Océan. Cet enseignement donné par Krishna est I’essence méme de la
dévotion. Il doit vous permettre d’atteindre I’océan d’anugraha, I’océan de
la grace infinie.

Krishna dit: « Mon enfant, cet Océan de grace divine est le but de
I’humanité, Il est le but ultime de toute vie. N’oublie jamais ce but. Ne
crois pas en ce monde et ne crains pas la mort. Souviens-toi toujours de la
Divinité c’est la raison méme pour laquelle tu es né. Voici les trois

252



principes que Je te donne:
N’oublie jamais Dieu.
Ne crois jamais en ce monde.
Ne crains jamais la mort

Suis ces trois principes et inscris-les dans ton cceur. Souviens-t-en toujours
car ils sanctifieront ta vie et te conduiront a Moi. »

253



Vingt-Huitiéme Discours

L’INTREPIDITE CONSISTE A VOIR LE SOI UNIQUE
PARTOUT ET EN TOUTES CHOSES

« Si vous ne voyez pas Dieu en tous les étres et en toutes choses, la peur
nait en vous. Si vous avez conscience que tous les noms et toutes les
formes existant dans 1’univers sont une combinaison des cing éléments,
que leur fondement et leur support est Dieu, et que vous ancrez votre foi
dans cette conscience, la peur ne peut vous gagner ni prendre pied en vous;
vous en étes libéré a jamais. »

Tout I"univers est constitué¢ des cinq €¢léments. On ne peut rien trouver
d’autre dans toute cette création manifestée, Il n’y a pas de sixieme
élément. Voici une table, une chaise, un podium, une porte et une fenétre.
La seule différence entre ces objets réside dans leur forme et leur nom. Le
bois constitue leur matiére de base commune. De méme, les montagnes
sont constituées de roche, les arbres sont faits de bois, la terre est
constituée de boue, le corps est fait de chair, I’océan est fait d’eau... ils ont
tous des noms et des formes différents, mais leur composition est
seulement une combinaison des mémes cing éléments de base. Ceux-cCi
sont les cing aspects ou reflets de la seule Divinité. Mis a part ces cing
reflets de la Divinité, il n’existe rien d’autre dans 1’univers. En eux, la
Divinité est seulement une et la méme. Au-dela il n’y a pas de second.
Lorsque vous n’en douterez plus la peur cessera de vous étreindre.

De toutes les nobles vertus, I’absence de peur, I’intrépidité, occupe une
place de premiére importance. L’intrépidité est la vertu idéale, sans elle
vous ne pourrez jamais vivre confortablement. Que cela soit dans le
domaine séculier ou se déroule la lutte pour la vie en ce monde, ou dans le
domaine de ’esprit ou se déroulent vos luttes spirituelles, vous ne devez
jamais laisser la peur s’accrocher a vous. Elle ne doit pas prendre place
dans votre vie. Quand la peur obsede une personne, elle devient timide a
I’extréme et ne parvient plus a accomplir la moindre tache. Quand un
homme est rempli de peur, il ne rayonne plus en ce monde. La
Bhagavadgita enseigne que I’on doit devenir intrépide. Mais I’intrépidité,
abhaya, ne peut étre considérée uniquement comme [’absence de peur

254



qu’on appelle nirbhaya. Le concept n’est pas le méme. La peur et I’absence
de peur sont toutes deux associées a la conscience du corps. L’absence de
peur peut méme parfois étre de I’imprudence; c’est le cas lorsqu’on met le
corps en danger. Mais I’intrépidité va au-dela de la conscience du corps.
On ne peut en faire I’expérience que si I’on reconnait la Vérité que la
Divinité Une et sans seconde, réside en chagque cceur dans toute Sa
plénitude.

On dit qu’une personne remplie de peur meurt a chaque pas tandis qu’une
personne sans peur ne meurt qu’une fois. Ainsi, Krishna dit a Arjuna:

« Abandonne ta peur et sois completement sans peur! » Seule une
personne intrépide remportera la victoire dans de nobles entreprises. Une
personne vraiment intrépide est détachée de tous les objets de ce monde et
saturée d’amour pour Dieu, tandis qu’une personne égoiste attachée a son
corps et a ses réalisations terrestres sera remplie de peur. Une personne
libérée de la peur ne nourrit pas d’attachement vis-a-vis des objets de ce
monde, elle n’entretient pas 1’égoisme.

Dans les poémes épiques, on trouve [I’histoire du roi-démon,
Hiranyakashipu. C’était une personne remplie de peur alors que son fils,
Prahlada, était une personne totalement intrépide. Hiranyakashipu s’était
réfugié dans les noms et les formes ; il placait sa confiance dans le monde.
Prahlada se réfugiait aux pieds de Lotus du Seigneur; il avait mis sa
confiance en Dieu. Chanda et Amarka, les gurus de Prahlada, allérent
aupres du roi-démon et lui dirent: « Sire, votre fils ne connait pas la peur.
Quelles que soient les difficultés que nous lui causions, il ne se plaint ni ne
pleure jamais. Plutot que de verser une seule larme en raison de ses ennuis,
il prie sans cesse le Seigneur Narayana et chante sans relache Ses louanges,
Sa gloire et Sa magnificence. » Pourquoi Prahlada ne nourrissait-il aucune
peur ? C’est parce qu’il était intimement convaincu qu’il n’y avait rien
d’autre au monde que Nardyana. Cette conviction le dotait d’une
intrépidité inébranlable. Dans la Brihadaranyaka-upanishad, Yajnavalkya
aussi enseigne I’intrépidité. 11 dit a Janaka: « Oh Janaka, tu es exempt de
toute peur, tu ne crains donc rien. Tu gardes ton cceur absorbé en Dieu. Tu
existes en ce monde en tant qu’instrument du Seigneur, Le servant en
chaque chose que tu fais. Tu n’éprouves aucun attachement pour les objets
du monde. Tu crois qu’en ce monde, tout a la forme de Dieu et est
imprégné de la Divinité. Ou que se porte ton regard, tu ne vois que 1’unité
dans la diversité. Cette conscience te rend intrépide. »

255



De toutes les peurs qui hantent I’homme, la peur de la mort est la plus
grande. Aussi courageux, aussi valeureux, aussi instruit soit-il, quels que
soient ses talents, ses richesses et ses capacités, I’homme est assailli par la
peur de la mort. Celle-ci réduit a néant la confiance qu’il a en lui-méme et
annihile ses résolutions. Face a la mort de ses semblables, il est sujet au
désespoir. Quand il entend parler de la mort de quelqu’un, il considéere cela
comme un mauvais présage et se bouche les oreilles. Méme si une
personne a vécu plus de cent ans, 1’idée de la mort I’effraie ; elle souhaite
toujours vivre un peu plus longtemps. Mais quelle que soit la durée de ce
‘longtemps’ auquel elle aspire, la mort est inéluctable. Tous les objets et
toutes les personnes en ce monde seront emportés par la mort. Quel
avantage y a-t-il a se réfugier auprés de quelqu’un qui sera lui-méme
emporté par la mort ? Celui qui cherche refuge et protection et celui auprés
duquel on cherche refuge mourront tous les deux. C’est seulement lorsque
vous vous réfugiez aux Pieds du Seigneur que vous pouvez nourrir 1’espoir
d’étre sauvé.

En fin de compte, la peur de la mort et 1’attachement du mental aux choses
éphémeres de la vie ne vous seront d’aucune utilité. L’intrépidité est
comparable a une haute montagne, comme le Mont Meru. La peur
ressemble a une brise toute l1égére provoquée par votre respiration. Cette
brise menue créée par votre souffle est-elle de nature a ébranler une
montagne aussi puissante ? Bien sdr que non ! Le petit vent de la peur ne
pourra jamais ébranler la haute montagne de I’intrépidité. Quand cette
stable et inébranlable montagne de I’intrépidité s’associera a un mental
exempt de toute illusion et s’immergera dans la Béatitude, quand elle
s’accompagnera d’une intelligence claire et pure, vous serez alors capables
de réaliser la Divinité qui réside en vous en permanence et vous serez
Sauves.

Sous deviendrez intrépides quant au cceur de votre cceur vous établirez la
Vérité qu’une seule Réalité existe partout et que cette Unité est la Divinité.
Pourquoi devriez-vous avoir peur ? Qu’est-ce donc qui vous fait peur ? La
mort n’est qu’une sorte de plaisanterie dans ce théatre de la vie. Si vous
devez jouer un réle dans lequel il vous faut tomber et mourir en sceéne, en
seriez-vous affecté ? Comment la mort d’un corps né pour mourir Vous
ébranle-t-il a ce point ? Le corps qui est constitué des cing éléments est
destiné a se désintégrer un jour. Pourquoi vous faire du souci pour une telle
chose impermanente? « Arjuna, ce n’est pas toi qui vas tuer, ce ne sont pas
ceux que tu combats qui vont mourir. La seule chose qui puisse étre tuée

256



est le corps. Toi-méme, tu es 1’Atman, non le corps. » Cette vérité que
Krishna enseigna a Arjuna le rendit intrépide. L’intrépidité est une qualité
aussi vitale et aussi importante que le souffle vital lui-méme. C’est la
premiére des vertus enseignées dans la Gita. Le commandement du
Seigneur est « Sois intrépide ! Abandonne-toi a Moi ! Je prendrai soin du
reste. »

En vérité, ’homme est divin et I’intrépidité est sa véritable nature. Cette
essence divine de I’homme est induite par le mot manava utilisé pour
désigner I’homme. Il existe une histoire a ce propos.

Il était une fois, une forét terrifiante peuplée d’un grand nombre
d’animaux. Dans la plupart des foréts ou vivent les lions, on ne trouve pas
d’¢léphants et si les ¢léphants y rodent, on n’y trouve aucun lion. Mais
toutes sortes d’animaux vivaient dans cette forét, des lions, des €léphants,
des chacals, des chiens ; tout le royaume des animaux y était représenté.
Un jour, le rusé renard se dit: « Les étres humains prétendent que leur
nature a quelque chose de particulier et d’unique. Ils disent qu’il est
pratiquement impossible d’obtenir la naissance humaine. Pourtant, les
étres humains naissent de la méme fagon que nous. Jantu est le nom donné
a tous les étres qui naissent du ventre d’une mére. La question se pose
donc: Pourquoi appelle-t-on I’lhomme manava au lieu de ’appeler jantu ?
En quoi sommes-nous inférieurs a lui? »

Le renard passa en revue tous les arguments et contre arguments relevant
de la question qui I’interpellait et décida de faire la preuve qu’il n’y avait
pas de différence entre ’homme et ’animal. A dater de ce jour, il fit part
du probleme a tous les hétes de la forét. Il cherchait les animaux et leur
expliquait, « Pourquoi devrions-nous accepter 1’état actuel des choses. Les
gens considerent la vie animale comme inférieure a la vie humaine. Nous
devrions prendre des mesures pour inverser cette croyance erronée. » C’est
ainsi qu’il encouragea tous les animaux de la forét a réfléchir a la chose et a
se passionner pour elle. Il s’employa a expliquer comment ces fausses
croyances avaient été enseignées et admises par tous les animaux, méme
par le puissant €léphant, plus fort que quiconque, et par I’indomptable lion
qui était leur roi. Le renard décida d’organiser une grande assemblée au
cours de laquelle tous les animaux discuteraient de la question et
établiraient une résolution acceptable pour tous. Chatushpada mahasabha,
‘Grande assemblée des quatre pattes’ fut le nom proposé pour cette
réunion qui se tiendrait dans une grande clairiére. lls déciderent aussi du

257



jour et de I’heure ou elle aurait lieu. Initialement, trois points étaient
inscrits a I’agenda. Le premier portait sur le fait que les étres humains, tout
comme les animaux, naissent du ventre d’une mere; il devrait donc n’y
avoir qu’un seul vocable pour désigner les hommes et les animaux. Et en
fait, ce vocable devrait étre jantu, celui qui est né du ventre d’une mére.
Soit I’homme devait étre appelé jantu, soit 1’animal devait étre appelé
manava, homme. lls déciderent que deux vocables et deux titres différents
ne se justifiaient pas. Le deuxiéme point inscrit a I’agenda concernait le
fait que les humains prétendent étre dotés de sagesse et que les animaux ne
le sont pas; les animaux ne devaient pas accepter cela. En quoi I’homme
est-il supérieur en sagesse par rapport aux animaux ? Le renard insistait
tout particulierement sur ce point. Il demanda: « Quelle est donc cette
sagesse que I’homme posséde et que nous n ‘avons pas ? Nous devons étre
fermes la-dessus et décider que la méme sagesse existe chez I’homme et
chez I’animal. »

Le renard avait proposé un troisieme point. 1l dit: « L’homme est considéré
comme un animal qui parle alors que nous sommes muets. Il parait que
cela constitue pour nous un grand désavantage et une différence
importante. Mais, méme si nous sommes muets, que nous mangque-t-il?
L’homme a la faculté de parler et il a appris a parler. Quel bonheur
extraordinaire en retire-t-il ? Proposons de mettre le mutisme et la parole
sur un méme pied. »

« Nous devrions examiner un quatrieme point, » ajouta le renard. « Les
étres humains pensent que nous sommes des étres rajasiques et
qu’eux-mémes sont de nature sattvique. Aucun d’entre nous ne devrait étre
d’accord la-dessus. La nature sattvique qui est notre, I’homme lui-méme
ne la possede pas. Nous méritons qu’il soit reconnu que notre nature est
nettement plus sattvique que celle de I’homme. » Tous furent d’accord
pour que ces quatre points soient débattus lors de 1’assemblée. Ils
s’interrogerent alors sur 1’identité de celui qui devrait en assumer la
présidence.

Le renard souligna qu’un certain nombre de rishis et de mahatmas étaient
en train d’accomplir leurs pénitences et leurs austérités dans la forét.

« Nous devons choisir un sage réellement accompli pour présider notre
assemblée », suggéra-t-il. Ils acquiescérent et résolurent d’envoyer le
renard a la recherche d’un mahérishi qui accepterait de présider leur
assemblée. Le renard se rendit dans une grotte ou il vit un sage engagé dans

258



la pénitence. Il s’en approcha avec respect et le pria « Swami, au royaume
des animaux nous avons décideé de tenir une assemblée trés importante que
nous appelons Chatushpada mahasabha. Nous souhaitons que vous la
présidiez. » Le rishi voyait la Divinité en toute chose et accepta : « Tres
bien, je serai trés heureux de venir présider votre assemblée. » Les
animaux choisirent une grande clairiére et s’activérent aux préparatifs.

Chaque animal de la forét, du plus petit au plus grand, se rendit a la réunion
avec ses enfants. Certains étaient méme accompagnes de leurs
petits-enfants. Ils étaient tous trés enthousiastes et trés heureux de
participer a une telle assemblée. Ils témoignérent beaucoup de respect au
président juché sur une haute plate-forme. Un deuxiéme siége a c6té de lui
était prévu pour le lion. Le président, le maharishi était lui aussi trés
enthousiaste et ne manifestait pas la moindre crainte vis-a-vis du lion assis
a ses cOtés, Il reconnaissait I’existence de Dieu en tout étre et était donc
sans peur. Une fois que tous les animaux furent assis, il fallut adresser la
bienvenue au maharishi. Le renard qui assurait le réle de secrétaire de
I’assemblée s’en chargea.

« Révérend président, votre excellence le roi, honorable ministre, chers
fréres et sceurs ! Ce jour restera gravé en lettres d’or dans les annales de
cette grande forét et de tous ses habitants. Pour le royaume des animaux, ce
jour sera inoubliable, car notre importante assemblée sera fructueuse. Pour
venir ici, vous tous avez da faire de notables sacrifices. Vous avez délaissé
bon nombre d’activités et avez libéré un temps précieux pour participer a
cette réunion. Aussi, permettez-moi tout d’abord d’exprimer ma gratitude
a chacun d’entre vous. » Le secrétaire poursuivit et exposa 1’ordre du jour.
Dés que les points inscrits a I’agenda eurent ét€ présentés, le lion se leva et
s’adressa a ’assemblée. 1l dit: « VVous tous avez entendu ce que notre frere
vient de dire. Sachez donc que ces grandes qualités que vous possédez
comme la valeur et le courage, ’homme n’en n’a pas de pareilles. J’en suis
la preuve vivante. Réfléchissez un instant a mon courage, a ma valeur, a
mes prouesses, a ma force. Ou pourriez-vous trouver un homme qui soit
mon égal? Bien que je sois le roi des animaux, je ne fais pas de mal ni ne
commets aucune action injustifiable. Je ne tue pas un animal sans raison. Je
mange seulement quand j’ai faim. Je ne tue pas les animaux pour mon
plaisir ni pour le sport. Je ne gaspille jamais la nourriture. Considérez notre
courage, notre code moral, notre niveau de moralité. Pouvons-nous trouver
de telles qualités aussi nobles chez ’homme? Non ! Pas le moins du
monde. Pourquoi donc devrions-nous le craindre? Pourquoi serions-nous

259



inférieurs a lui ? Ceci entache notre réputation. Aujourd’hui nous devons la
blanchir. »

L’¢léphant était assis a coté du lion. II se leva et dit : « L’homme n’est pas
plus grand que la moitié de ma patte. Ma forme fait que je suis sans aucun
doute le plus puissant et le plus magnifique. Quant a I’intelligence, la
mienne est d’une grandeur proverbiale. Des rois, des empereurs,
d’éminents leaders ont développé une grande foi en moi. Les cérémonies
de couronnement sont postposées si je ne suis pas la pour y participer. Si je
suis aussi grand, comment pouvez-vous dire que I’homme m’est
supérieur? Mon intelligence est extraordinaire. Méme si vous ne tenez
compte que de ces deux éléments, mon intelligence et ma forme physique,
vous devez conclure que ’homme ne pourra jamais m’égaler. »

Le renard se leva et dit: « Le lion, notre maharéja, vient de s’adresser a
vous. Le grand éléphant, notre distingué ministre, vous a aussi dit ce qu’il
avait sur le cceur. Maintenant, nous invitons un représentant des petits
animaux a prendre la parole. » On demanda donc au chien sauvage de
s’adresser a I’assemblée. Il offrit ses humbles salutations au président, au
roi, au ministre, au secrétaire et a la foule et dit ensuite: « Je suis petit et
faible mais pour ce qui est de la foi, je ne dois rien a personne. Ma foi est
inébranlable et ma loyauté illimitée envers celui qui m’a élevé et prend
soin de moi. Je suis toujours reconnaissant méme si cela doit me codter la
vie. Méme si mon maitre me bat ou me blesse, je ne me retourne pas contre
lui. Tout le monde sait que les hommes n’ont pas ce sens de la loyauté que
nous avons, nous les chiens. En ce qui concerne cette qualité, je ne suis en
rien inférieur a I’homme. Souvent celui-Ci en vient & causer des ennuis a
ceux qui ont pris soin de lui avec tant d’attention et 1’ont guidé dans la vie,
comme ses propres parents ou ses maitres. L’homme rend le mal pour le
bien qui lui a été fait. Il n’hésitera pas a critiquer et a comploter pour nuire
a ceux qui ont pris soin de lui. L’homme ne fait montre d’aucune gratitude.
Il n’a pas de loyauté. 1l fait semblant d’obéir uniquement lorsque cela sert
ses intéréts, et quand ses intéréts ont été servis, il cause des ennuis a son
maitre. Dans ces conditions, pouvons-nous étre considérés comme
inférieurs a I’homme? »

Ainsi, un par un, ils se levérent et dirent ce qu’ils avaient a dire. Ils
exposerent, chacun selon son statut particulier, les belles qualités dont ils
faisaient preuve et que I’homme se permettait d’ignorer. Pour terminer, le
président prit la parole. Le rishi s’adressa ainsi a 1’assemblée: « Chers

260



animaux, tout ce que vous avez dit est vrai. Quand un maitre fait quelque
chose pour nous, ou nous donne un conseil, ¢’est pour notre bien. Son
intention est de promouvoir 1’amitié et la concorde. Mais dés que I’homme
voit fleurir I’amitié et la compréhension, la suspicion I’envabhit et il pense
qu’on lui veut du mal. En face il salue, mais derriere il critique. En face il
prononce des paroles de louanges, mais derriére il se moque et critique.
Vivant ainsi dans la contradiction, guidée par la forme la moins élevée de
I’intelligence, il gache a la fois son intelligence et sa vie. Tous les défauts
que vous avez épinglés sont bel et bien présents en 1’homme. Quant au
sommeil, a la nourriture, a la respiration et autres choses de ce genre, il n’y
a absolument aucune différence entre les humains et les animaux. »

Le rishi poursuivit: « Toutefois, je me dois de souligner une particularité
unique a I’étre humain qui fait qu’il ne peut étre comparé aux animaux. Ces
derniers héritent parfois d’une tendance a la cruauté; une fois acquise, ils
ne peuvent plus s’en défaire. Méme s ‘il est affamé, le tigre ne mangera
jamais de riz au curry; ce qu’il veut, ¢’est un mouton. Il ne se rabattra pas
sur du thé et des biscuits. Méme s’il essaie de changer ses habitudes, il n’y
parviendra pas. Au contraire, si I’étre humain fait suffisamment d’efforts il
peut se défaire de la cruauté et changer ses mauvaises habitudes. La
différence la plus importante entre les humains et les animaux, c’est que
les premiers peuvent se transformer complétement s’ils en font 1’effort, ce
que les animaux ne sont pas en mesure de faire. Les facultés et les aptitudes
particuliéres requises pour se transformer sont seulement a la portée des
humains. » Le renard se leva et dit : « Swami, nous acceptons le fait que les
étres humains possédent bien ces capacités particulieres indispensables
pour se transformer, mais s’ils n’en font aucun usage méritent-ils ce statut
élevé qui est le leur ? » Le président déclara: « Si quelqu’un a la capacité de
se transformer mais n’en fait pas usage, il est pire qu’un animal. »
Entendant cela, les animaux déclenchérent un tonnerre
d’applaudissements. Le maharishi répéta son propos selon lequel 1’étre
humain qui est dote de la faculté de faire le bien mais n’y recourt pas pour
améliorer son comportement et développer le bien en lui-méme, était sans
I’ombre d’un doute, pire qu’un animal. Le rishi ajouta: « quelle est I'utilité
de toute la connaissance accumulée par I’homme? Changera-t-elle sa foi?
Dés que de mauvaises pensees font irruption en lui, toutes ses pensées se
ternissent et il devient insensé. Les hommes ont atteint des sommets en
termes d’instruction et d’aptitudes, mais ils ne s’en servent que pour
gagner un peu de pain, se remplir le ventre et subsister. »

261



A ce moment, le renard intervint et dit: « Pour gagner sa vie, I’homme
recourt a toutes sortes de moyens immoraux. Dans ce domaine, il est clair
que les animaux sont bien meilleurs que les étres humains. » Se laissant
emporter par sa propre rhétorique il poursuivit sur le méme theme: « Nous
sommes toujours honnétes quand il s’agit de gagner notre vie. Comparés a
I’homme, nous sommes de loin supérieurs a tous les égards. Vraiment,
nous sommes les meilleurs ! » L’assemblée des quatre pattes 1I’applaudit a
tout rompre. Mais I3, le renard avait dépassé certaines limites. Le président
rappela 1’assemblée a D'ordre. Le rishi expliqua alors la deuxi¢me
difféerence importante qui conféere aux humains quelque chose qui les rend
uniques. Il dit: « L’homme s’est montré capable de vaincre Maya,
I’illusion. Lorsqu’il y parvient, il peut faire 1’expérience de 1’Atman et
ensuite il peut atteindre 1’état de nirvana. Cette différence entre les
hommes et les animaux est capitale. »

« Les étres humains ont I’autorité et aussi le pouvoir requis pour vaincre
maya. Si ’homme prend la peine de faire des efforts, il peut faire
’expérience directe de 1’Atman. A 1’aide d’exercices spirituels il peut
atteindre le Nirvana tandis que les animaux n ‘en n ‘ont pas la capacité. »
Et le mahérishi ajouta: « Mes enfants, pour désigner I’étre humain on
utilise le terme générique anglais M-A-N. En sanskrit on utilise le terme
manava. M-A-N signifie que 1’étre humain peut distinguer et se
débarrasser de maya, 1’illusion ; il peut obtenir la vision de 1’Atman et
s’immerger dans la Joie et la Sagesse, dans I’état appelé nirvana. Les
lettres M-A -N transmettent ceci, ‘M‘ pour maya ‘supprimée’ ‘A pour
Atman ‘contemplé’ et ‘N’ pour nirvana ‘atteint’. Atteindre le nirvana
signifie que I’homme devient un avec la Joie et la Béatitude. Ainsi, un étre
humain véritable, un homme Vvéritable est celui qui s’est débarrassé de
I’ignorance de maya, qui a contemplé 1’Atman et s’est immergé dans 1’état
supréme de la Béatitude. »

Quand le rishi eut terminég, tous les animaux baissérent la téte et admirent
que ces trois choses étaient hors de portée pour eux. Mais la question
suivante fut soulevée: « Tous les étres humains ont-ils atteint ce but ? » La
réponse vint: « Non, trés peu d’entre eux Yy sont parvenus. » lls déciderent
donc que les gens qui ne font aucun effort en ce sens étaient comme eux et
qu’il n’y avait absolument aucune raison de les distinguer des animaux. Le
maharishi dit: « Bien que les humains disposent de cette faculté d’atteindre
la Sagesse et la Béatitude, ils ne la développent guere et ne progressent pas
vers ce but aussi ne retirent-ils que peu de joie de leur vie. »

262



Ensuite, sur un ton plus personnel, le président expliqua les raisons qui
I’avaient poussé a se retirer dans la forét. Il dit: « Les hommes se
préoccupent peu de ces nobles qualités. Les animaux causent des ennuis
seulement & ceux qui leur en causent, autrement ils vivent en paix avec les
autres. Mais 1’homme fait du mal a ceux qui ne lui en font pas. Sans raison
il se met a décrier et a fomenter des troubles, a causer du tort a ceux qui
sont purs et qui ne ’ont méme pas provoqué. L’homme se livre a toutes
sortes de travaux incorrects dans lesquels il n’a pas le droit de s’engager.
C’est pour ces raisons que les rishis ont délaissé la compagnie des hommes
et se sont retirés dans la forét. L’homme devient de plus en plus égoiste.
Quoi qu’il dise, quoi qu’il fasse ou pense, tout est empreint d’égoisme. Les
animaux n’ont pas un tel égoisme, ils ne causent pas de tort aux autres
animaux et n’accumulent pas de richesses. Il est donc vrai qu’a bien des
¢gards I’homme se comporte plus mal que 1I’animal. »

C’est précisément dans ce contexte que Krishna dit: « Arjuna ! Sois un étre
humain véritable et non un étre pire qu’un animal. Eléve-toi au-dessus de
la nature animale jusqu’a ta véritable nature humaine. Il y a deux qualités
animales que tu ne devrais jamais avoir, tu n’e€S ni un mouton toujours
timide et craintif ni un tigre toujours cruel envers les autres. Tu es un
homme, tu es digne de choses élevées. Sois intrépide ! Ne te laisse jamais
assujettir a la peur. » Arjuna joignit les mains et répondit: « Cher Seigneur,
j’obéirai aveuglément & Tes ordres. »

Le pouvoir inhérent au cceur de I’homme est infini. Malgré ce pouvoir,
I’homme n’a pas foi en lui-méme. Pourquoi? La raison en est qu’il se croit
différent de la Divinité, qu’il ressent qu’il en est séparé alors qu’en vérité
Elle est toujours avec lui et est son cceur méme. Cette méme Divinité
pénétre tout 1’univers. Si vous développez une foi ferme en Dieu vous ne
connaitrez plus aucune peur. Vous reconnaitrez que le Dieu que vous
adorez est présent partout, en toutes choses et en chacun, ainsi qu’en
vous-méme. Cette foi éliminera de votre cceur tout vestige de peur. Mais si
vous n’avez pas cette foi, la peur vous submergera. A chaque pas, a chaque
instant vous aurez peur. Quand vous devrez présenter un examen, vous
aurez peur. Quand vous voyagerez en avion, vous aurez peur. Quand vous
croiserez un camion sur la route, vous aurez peur. Du lever au coucher,
vous aurez peur. Et méme au lit vous aurez peur que des voleurs ne
s’introduisent chez vous, cassent tout et emportent ce qui vous appartient.
Vous passerez tout votre temps a avoir peur. Mais ceci n’est pas bon. Vous

263



devriez devenir intrépide.

Votre foi en I’Omniprésent est la clé pour développer I’intrépidité. Si vous
perdez la foi vous développerez la peur. Si vous oubliez votre vrai Soi, la
peur surgira. Vous avez oublié votre véritable nature, vous avez oublié
1’Atman. Vous considérez que ce petit corps de cing ou six pieds est vous,
mais, en Vvérité, votre forme est infinie et votre pouvoir illimité. Si vous
faites 1’effort d’enlever le voile de 1’illusion pour contempler 1’Atman,
vous vous immergerez dans le Nirvana. Vous pourrez alors vous qualifier
d’étre humain véritable. Si vous ne faites aucun effort en ce sens, vous
n’avez d’homme que le nom. Quand une personne a confiance en elle, en
d’autres termes quand elle s’éveille au Soi, on I’appelle sakshara, une
personne qui contrble parfaitement les sens. Le mot sakshéra est composé
de trois syllabes, sa - ksha - ra. A 1’opposé, nous avons Ra - ksha - sa, une
personne qui n’a aucun contrdle sur les sens. Rakshasa signifie démon.

L’ordre des syllabes indiquent les deux types d’étres humains, ceux qui
sont remplis de Shanti, la Paix et ceux qui sont remplis d’ashanti, de
tourment ; ceux qui peuvent se qualifier d’homme et ceux qui n’ont
d’homme que le nom. Conduisez donc votre vie de fagon a pouvoir
vraiment porter le nom d’étre humain. Vivez conformément a 1’idéal qui
accompagne ce don immense d’avoir recu une naissance humaine sacrée.

Kurunandana est le nom par lequel Krishna s’adressait a Arjuna, qui
signifie ‘celui qui se plait a accomplir sa tache’. Pour la plupart d’entre
vous, quand on vous donne un certain travail a faire, vous en étes vite
dégodtés. Quand vient le dimanche, jour de congé hebdomadaire, vous
étes remplis de joie. Quant & Arjuna, s’il arrivait qu’il n’ait aucune tache a
accomplir, il s’en attristait. Arjuna ressentait la joie jusque dans ses mains
lorsqu’il travaillait. Le nom de Kurunandana lui avait été donné parce qu’il
aimait beaucoup travailler. Les divers noms donnés par Krishna a Arjuna
étaient associés a de nobles qualités ou vertus. Vous parviendrez a
comprendre la nature de la Divinité si, chaque jour, vous prenez une vertu
et essayez de I’intégrer dans votre vie.

La patience, la longanimité, la compassion et la non-violence sont des
qualités qui ont déja été considérées dans ces discours. Vous avez
maintenant appris ce qu’est I'intrépidité. Il existe bien d’autres qualités
importantes. Quand vous développerez ces qualités dans le contexte de vos
activités quotidiennes, vous serez en mesure de gagner la grace du

264



Seigneur. Si vous ne les développez pas, il n’y aura pas de place pour vous
dans la maison de Dieu, quelles que soient votre instruction, votre position
sociale ou vos richesses. Personne n’est autorisé a se rendre a 1’étranger
sans passeport. De méme, pour gagner la grace de Dieu les bonnes qualités
vous servent de passeport. Vous devez développer ces qualités. Votre
instruction doit s’accompagner de bonnes habitudes et d’un bon caractere.
Sans cela, votre éducation n’est qu’un gachis. Les études que vous
poursuive; I’instruction que vous recevez sont utiles seulement pour vivre
dans le monde physique, elles ne vous méneront pas a Dieu. Dans le
monde actuel, les scientifiques sont parvenus a percer certains secrets de la
nature. Mais ont-ils gagné la paix du mental? Refirent-ils de la joie et du
bonheur des machines qu’ils ¢laborent? La paix et le bonheur ne naissent
pas de tout ceci. Seule la Divinité peut vous procurer la paix.

Le bonheur et la paix de ce monde ne sont que momentanés et
impermanents. Ils ne peuvent vous mener a 1’état de Béatitude permanente.
Dans le chapitre sur le sankhyayoga, le mot sankhya est le principe qui
vous aide a reconnaitre la Divinité une, omnipénétrante et toujours tres
proche de vous. Ce chapitre est important, il contient septante-deux
versets. Mais vous n’arriverez pas a vous débarrassez de votre tristesse en
lisant simplement ces versets ni en les chantant quotidiennement; tout cela
ne vous sera guere utile. Vous devez faire le trés grand effort de mettre en
pratique la signification de ces versets dans toutes vos expériences
quotidiennes. C’est en les mettant chaque jour en pratique que vous
parviendrez a gagner la Grace de Dieu et a vous unir a Lui pour toujours.

265



Vingt-Neuviéme Discours

QUAND VOUS REGARDEZ DIEU, DIEU VOUS REGARDE.

« Celui qui est pleinement éveillé et a développé son pouvoir de
discernement ne souffrira ni de tristesse ni de peur. Celui qui éprouve de
I’attachement pour le corps et les objets expérimentera la peur et la
souffrance. C’est pourquoi Krishna invita Arjuna a developper une vision
intégrale. »

Le terme correspondant a cette vision intégrale est sudarshana, bonne
vision. Aujourd’hui, la vision de ’homme est triple. La premiere est
orientée vers le corps ; cette vision est superficielle. Les personnes qui
développent uniquement cette vision ne voient que 1’apparence extérieure
des autres comme les vétements, les ornements vestimentaires, les
caractéristiques physiques, la taille, les particularités du langage, etc. Ce
genre de vision est orientée exclusivement vers le monde phénomenal.

La deuxieme est la vision mentale. Ceux qui ont cette vision ne se
concentrent pas sur les caractéristiques extérieures, mais pergoivent le
comportement des autres qui se traduit dans leur conduite et leurs
expressions. Ceux qui ont cette vision mentale s’efforcent d’évaluer les
sentiments qui émanent du cceur et les pensées qui traversent le mental des
autres, étant donné que ceux-ci se manifestent dans ce que les gens font et
disent. En d’autres termes, la personne orientée vers le mental se concentre
sur les actions extérieures qui refletent 1’étre intérieur. L’attitude d’une
personne ayant une telle vision repose sur le fait que les gens parleront et
agiront toujours comme ils ressentent et pensent.

La troisieme est la Vision atmique. Ceux qui ont cette vision ne
restreignent pas leur perception aux caractéristiques extérieures et aux
sentiments intérieurs des autres, tels qu’ils se révelent a travers leur
comportement et leurs expressions. 1ls ont développé une vision intégrale.
I1s voient I’unité intérieure, la Conscience divine qui pénétre tout et chacun
au-dela des différences physiques et de comportement. Ils ont conscience
que les sentiments, les pensées et les caractéristiques comportementales
sont tous soumis au changement et a la transformation. C’est pourquoi ils

266



ne développent ni affection ni aversion ni intérét particuliers pour 1’aspect
extérieur et les modes d’expression des gens. Leur vision est
complétement orientée vers la Divinité qui demeure en I’étre vivant. Cette
vision est la vision sacree.

Ces personnes qui ont cette vision intégrale et saine sont entre les mains de
Dieu. Non seulement elles sont dans les mains de Dieu mais, en Vérité,
elles deviennent Dieu Lui-méme. Les Upanishads disent que celui qui
connait Brahman devient Brahman. Ainsi, celui qui atteint cette vision
sacree acquiert la Nature divine. Telle perception, tel devenir. Pour devenir
sthitaprajna, une personne dotée de la sagesse la plus élevée, on doit
développer cette vision intégrale, sudarshana et résider dans 1’Unité
intérieure inhérente a la diversité extérieure. Krishna ordonna donc a
Arjuna de toujours tourner sa Vision vers I’Atman et de maintenir cette
vision intégrale en toutes circonstances.

En Inde, il existe une tradition qui remonte aux temps les plus reculés.
Cette tradition consiste a organiser une féte du char, au temple du village
ou de la ville. Durant cette féte, I’idole de la D¢ité vénérée dans le temple
est emmenée en procession. On construit un grand char que 1’on décore de
facon trés élaborée. On y installe un magnifique siége pour la Déité. Au
jour favorable, on transfert I’idole de la Déité, du temple vers le char, avec
les rituels et incantations appropriés. On promeéne ensuite le char dans les
rues accompagné d’une procession colorée de fideles. Le char est précédé
de groupes de musiciens, de danseurs et de chanteurs. Sur le parcours de la
procession, de nombreuses personnes rendent hommage a la Déité en
allumant des lampes sacrées et en accomplissant 1°Arati.

A Toccasion de cette féte du char, des milliers de personnes se
rassemblent, venues de tous les villages des environs. Trois catégories de
personnes assistent a la féte. Celles qui font partie de la premiére catégorie
sont la grande majorité ; elles concentrent toute leur attention sur le char,
sur son apparence extérieure. Celles qui relevent de la deuxieme catégorie
se concentrent surtout sur les gestes, les actes et les expressions des
participants, sur les prétres, les danseurs et ceux qui tirent le char. Celles
qui font partie de la troisieme catégorie sont rares. Elles comprennent et
reconnaissent le but et la signification de la féte. Elles seules s’efforceront
de voir le Résident intérieur, la Personne sacrée, en 1’idole assise sur le
char. Bien s(r, cette féte est célébrée dans le but d’installer I’idole de la
Déité dans le char sans quoi la féte n’aurait aucun sens. Cette idole

267



représente le Résident intérieur, Dieu Lui-méme. Mais rares sont les
personnes dont 1’attention est tournée vers cette Divinité.

La plupart des gens ne voient que 1’apparence extérieure du char, les
décorations, les vétements que porte 1’idole, les costumes des danseurs et
des musiciens, les cabrioles des danseurs, les sons et les couleurs de la féte.
C’est la-dessus que la majorité des gens focalisent leur attention. Ensuite,
viennent ceux qui se concentrent sur les rituels du culte, sur les offrandes
comme les noix de coco que I’on brise, sur la manipulation rituelle des
lampes et de I’encens et sur la dévotion exprimée a travers ces rituels.
Ceux-ci sont moins nombreux que ceux qui s’attachent a 1’attirail extérieur
associe a la féte.

Mais I’Etre divin installé dans le char, le Résident de ce char, n’est percu
que par un trés petit nombre de grands fidéles qui aspirent a la vision
sacree de la Divinité Dans la masse des participants a la féte, on compte ces
grands fideéles sur les doigts d’une main. Pour ceux-1a, I’apparat, le bruit et
’agitation, tout ce qui se rapporte a I’aspect extérieur de la procession sont
des piéges qui les génent dans leur aspiration a atteindre la véritable vision
du Dieu magnifique dont la représentation est assise dans le char.

Quelle est la signification profonde de ce char? Combien y a-t-il de chars
semblables ? Le char dont on parle est le corps humain. Il n’y a donc pas un
char, mais des millions et des millions de chars qui, chaque jour, vont de
rue en rue et de maison en maison, emmenant en procession Celui qui y
réside. La vision que vous avez développée ne s’attache qu’au corps et a
ses caractéristiques extérieures, ou encore aux expressions traduisant
divers états émotionnels. Vous n’avez pas appris a développer la vision
intérieure, celle qui percoit Celui qui réside dans ce char du corps et qui
permet de vraiment comprendre qui Il est. Rares sont ceux qui tentent de
découvrir le Principe sacré de I’ Atman, le Résident intérieur, s’efforcant de
voir plus loin, en profondeur, d’orienter leur vision au-dela des aspects
extérieurs et superficiels du corps, au-dela des émotions et du mental de
I’individu.

Le corps des étres humains ne sont pas les seuls chars. Le corps des
animaux, des chiens, des tigres ou des éléphants sont aussi des chars. En
fait, le corps de tout étre est un char. Par exemple Nandi, le taureau est
décrit comme le véhicule de Shiva. Le taureau est ainsi le char de Shiva.
Pourtant, quand vous voyez un taureau vous ne pensez pas a Shiva, mais Il

268



est [a. Quand vous voyez une souris, vous ne pensez pas a Ganesha, mais Il
est la. La souris est le véhicule de Ganesha elle est donc aussi un char sur
lequel Dieu est installé. De facon semblable, le lion, le corbeau, le chien, le
serpent, 1’aigle, les oiseaux et bien d’autres animaux sont les véhicules des
différents aspects de Dieu. En vérité, chaque étre vivant est un char
emmenant Dieu en procession. Pour I’heure, vous ne tournez pas
exclusivement votre vision vers le char. Vous concentrez votre attention
sur les décorations extérieures. De nos jours, vous consacrez presque tout
votre temps a décorer le char et a veiller aux conforts et aux plaisirs du
corps. Ainsi, vous vous attardez sur les différences extérieures et ne prenez
pas le temps de découvrir Celui qui réside a I’intérieur.

Krishna dit & Arjuna: « Sache que tous ces gens au sujet desquels tu te sens
concerné ne sont que des chars. Qu’ils soient grands-péres, freres, cousins
ou autres, ils ne sont que des chars. En vérité, ce ne sont que des chars que
tu vois sous la forme de divers parents. Ne voyant que les corps, ta vision
reste voilée, mais tu es un étre sacré et tu ne devrais pas accorder
d’attention a 1’aspect extérieur. Concentre ton mental sur Celui qui réside
dans chaque corps humain. Alors ta vision deviendra sacrée. Seule cette
vision sacrée peut étre a la base de ta victoire. Seul celui dont la vision est
sacrée peut réussir dans de grandes entreprises. Arjuna, les gens accordent
la méme valeur a ’ombre et & 1’objet qui projette 1’ombre; ils donnent la
méme valeur au reflet, a I’image, qu’a 1’objet sacré qu’ils voient. Ce n ‘est
pas correct. L’objet sacré, immuable est 1’Atman. Sa valeur est
incommensurable et illimitée, alors que la beauté extérieure des corps et
les pensées, les sentiments, les comportements qu’ils manifestent ne sont
que des images, des ombres sans consistance ni valeur durable. »

Arjuna agissait comme un insensé quand il accordait tant de valeur a de
simples reflets. En vérité, Arjuna n’était pas un insensé. Dans le second
chapitre de la Gita, Krishna employait le terme kripana pour appeler
Arjuna. Ce terme signifie ‘pauvre’, ‘déchu’, mais ne peut étre attribué a
Arjuna. Au sens séculier du terme, il n’était certainement ni pauvre ni
déchu. Quant a la richesse matérielle, il avait amassé une partie importante
de toutes les richesses du monde connu de celle époque ; il ne manquait
donc de rien. Une autre signification du terme kripana est avare. Mais,
comme Swami 1’a déja dit auparavant, celle-ci ne s’applique pas plus a
Arjuna. Il n’était pas avare. Il venait justement de renoncer a tout ce qu’il
possédait disant a Krishna: « Je ne veux pas de ce royaume. Méme si on
m’offrait le pouvoir sur le monde entier, je ne I’accepterais pas. Je suis prét

269



a mendier ma subsistance plut6t que de tuer ces gens. » Tel était le niveau
de renoncement atteint par Arjuna. Le terme avare ne lui convient donc
pas.

Quelle est donc La signification appropriée du terme kripana donné a
Arjuna? Kripana signifie aussi ‘celui qui manque de jugement’, ‘celui qui
est incapable de discerner entre le réel et I’irréel’, ‘celui qui manque de
discernement’. Dans ce cas-ci, Swami 1’a déja expliqué, kripana signifie
‘ignorant’. Arjuna faisait montre d’ignorance. Mais cette ignorance ne
concernait pas les choses terrestres, elle avait trait au monde spirituel.
Arjuna n’avait pas encore développé sa vision intérieure. Afin d’épargner
a Arjuna les malentendus et la confusion qui surgissent immangquablement
si on n’a pas la vision intérieure, Krishna entreprit de lui enseigner la
connaissance sacrée de I’ Atman et de I’initier aux exercices spirituels qu’il
devrait pratiquer pour atteindre la Sagesse la plus élevée.

Le champ doit étre travaillé et préparé avant que le fermier n’y voit pousser
ce qui sera sa récolte. Avant méme de semer il doit défricher, enlever les
cailloux et les mauvaises herbes, il doit charruer, herser et irriguer. Le
fermier doit déterminer le type de semences qui pousseront le mieux sur sa
terre et ’engrais le plus approprié pour la fertiliser. Ensuite viendront les
semailles. Ce n’est donc que lorsque le terrain aura été nettoyé et rendu
propice a la culture qu’il pourra semer les graines sélectionnées. Sans quoi
la récolte ne sera pas assurée. De méme, 1’aspirant spirituel doit préparer le
champ de son cceur. Les mémes principes doivent étre pris en compte.

Vous devez commencer par débarrasser le cceur des pensées indésirables et
des habitudes inutiles. Tout cela doit étre extirpé du cceur. Ensuite vous
devez irriguer le champ de votre cceur avec les eaux de I’amour. Les eaux
adoucissent le cceur et le rendent propice a la culture. A I’aide de la
pratique spirituelle, sddhana, vous devez charruer le champ et y épandre
I’engrais de la foi pour rendre le terrain fertile et nourrissant pour les
graines. Quand tout cela est fait, alors seulement le champ de votre cceur
est prét a les recevoir. En effet, si le cceur est couvert de mauvaises herbes,
de mauvaises pensées, s’il est stérile, dur et sec comment les bonnes
graines pourraient-elles s’y développer et produire une bonne récolte?

C’est dans ce contexte que Krishna dit & Arjuna: « Arjuna, tu dois cultiver
et transformer le champ de ton cceur. Déracine ta vision extérieure. Que ton
amour pour Dieu s’écoule pur et fort. Seme les graines du Nom de Dieu

270



dans ton cceur et tu moissonneras la conscience de 1’unité, car ¢’est cela qui
poussera le mieux dans ce champ; c’est cela ta véritable nature. Tu
deviendras alors sthitaprajna, un homme de ferme sagesse et tu atteindras
ton but spirituel. Au jardin de ton cceur tu pourras alors jouir du fruit
sacré de la Libération. Et plus jamais la peur ne t’affectera. »

Si vous avez une foi ferme et une vision intégrale, si vous pensez
constamment a la Divinité qui demeure en vous, vous résisterez aux
transports illusoires de la joie et aux dépressions causeées par la tristesse.
Alors seulement la peur vous sera étrangére et vous serez abhaya. Bhaya
signifie peur, abhaya signifie intrépide et nirbhaya signifie absence de
peur. Bien que nirbhaya et abhaya semblent étre identiques, une grande
différence existe entre les deux. Nirbhaya concerne 1’élimination de la
peur. En voici un exemple. Au crépuscule, vous vous approchez d’une
grosse corde abandonnée sur le sol. Ce n’est qu’une corde mais la lumiére
étant trés faible, vous prenez cette corde pour un serpent. De peur qu’il ne
vous agresse, vous allumez une lampe de poche afin de mieux voir s’il
s’agit d’un serpent venimeuX. Des que votre lampe est allumée, vous
réalisez qu’il ne s’agit pas du tout d’un serpent mais d’une corde. Dés lors,
votre peur disparait instantanément. Etre affecté par la peur et se
débarrasser de la peur sont deux expériences momentanées, elles vont et
viennent.

La peur est seulement une illusion créée par le mental ; I’élimination de
celle peur est aussi une illusion créée par le mental. Prendre une chose pour
une autre conduit a la peur. Reconnaitre son erreur et la rectifier conduit a
éliminer celle peur. Bhaya et nirbhaya sont associés respectivement a la
peur et a la peur que I’on a éliminée. Abhaya n’est aucunement associ¢ a la
peur. Abhaya signifie intrépide. Il s’agit d’un état permanent dans lequel il
n’est absolument pas question de faire I’expérience de la peur. Une
personne dotée d’abhaya est sans cesse consciente de sa véritable Réalité ;
pour elle, étre sujette a la peur est tout a fait impossible. Vous ne devez
donc pas considérer qu’abhaya signifie seulement absence de peur. Quand
on est intrépide, on n’a pas conscience d’une seconde entité. Pour celui qui
a peur, une seconde entité existe mais pour celui qui possede abhaya,
I’intrépidité, il n’y a jamais de second. Celui qui est intrépide est conscient
de I’Un sans second. L’intrépidité est donc associée a la conscience de
I’unité et se réfere a la notion d’advaita selon laquelle la dualité n’existe
pas, selon laquelle seul le ‘Un’ existe. Seul celui qui vit dans cet état est
vraiment intrépide.

271



Si vous oubliez votre Soi, si vous oubliez I’Atman vous souffrirez de la
peur. Si vous ne vous souvenez que du monde et pas de Dieu, vous aurez
peur. Si vous €tes remplis de désirs et d’attachements, vous aurez peur. Si
vous étes induits en erreur par les objets du monde, vous aurez peur. Par
contre si vous étes immergés dans la Réalité transcendantale, vous serez
complétement libérés de la peur. Rien ne vous effraiera plus jamais. VVous
devenez abhaya, intrépides. Krishna dit: « Arjuna, tu ne devrais pas
développer la vision du monde phénoménal ni ton mental, mais développer
seulement la vision de 1’Un qui existe partout et réside en chacun. Si tu Le
connais, si tu t’en souviens, tu ne seras plus assujetti au cycle constant de la
peur et de I’¢limination de la peur, de bhaya et nirbhaya. Aussi longtemps
que tu es trompé par la perspective que le monde est réel et constitué
d’objets séparés, ta vision sera voilée et tu seras a la merci de la peur. Mais
dés que tu connaitras la vérité de 1’unité de toute la création, tu seras
abhaya, intrépide a jamais. Une personne de ta trempe doit devenir un
sage, sthitaprajna, et ne doit plus jamais connaitre la peur. »

Vous devez controler votre tendance a regarder vers 1’extérieur, vers le
corps et ses activités, vers le mental avec ses pensées et ses émotions. VVous
devez plutdt cultiver la vision intérieure de 1’ Atman sacré. C’est 1a la
bonne vision, la vision intégrale, sudarshana. Le Srimad-bhagavatham en
donne un bel exemple. Il s’agit de I’histoire de Gajendra, 1’éléphant qui
s’est fait attraper par un crocodile. Cet éléphant, Gajendra, était pourvu
d’un trés grand ego ; il était convaincu que sa puissance lui permettrait de
combattre et de vaincre le crocodile. Mais il faut savoir que d’une part, les
¢léphants sont trés forts sur terre et que d’autre part, les crocodiles sont trés
forts dans 1’eau, leur élément naturel. Dans ce cas-Ci, le crocodile était dans
I’eau et disposait donc de toute sa force. Mais Gajendra était trés arrogant,
gonflé par son ego qui lui faisait croire qu’aucun crocodile ne pouvait
égaler un éléphant, le seigneur de la forét. Il ignorait que dans 1’eau le
crocodile serait de taille a lutter contre un éléphant.

Ils combattirent longtemps et aprement. Finalement, 1’éléphant qui avait
placé toute sa confiance dans ses capacités physique et mentale se fatigua
et perdit I’'une et ’autre. Epuisé, 1’éléphant pria le Seigneur. Tant que sa
vision était dirigée vers le corps, il ne regardait pas Dieu. Tant qu’il avait
confiance en sa force physique et en la puissance de son mental, la pensée
de Dieu ne I’effleurait pas et la grace de Dieu ne lui était pas non plus
donnée. Mais quand 1’éléphant perdit sa puissance physique et mentale et

272



se tourna vers Dieu, le Seigneur Vishnu langa immédiatement son
sudarshanacakra et évita ainsi la catastrophe qui s’abattait sur lui. Le
sudarshanacakra dont il s’agit ici n’est pas le simple disque que le Seigneur
utilisait habituellement comme arme. Sudarshana se rapporte a la vision
sacrée. Quand votre regard se tourne vers Dieu, la vision du Seigneur se
tourne vers vous. Sudarshana signifie évoquer la grace de la vision du
Seigneur. Quand le regard du Seigneur se pose-t-il sur vous, vous baignant
de Sa grace? Le regard du Seigneur se pose sur vous quand vous renoncez
a vos croyances égocentriques, a votre puissance physique et mentale
comme le fit Gajendra, 1’éléphant, et quand vous vous abandonnez
totalement & Dieu, vous remettant entre Ses mains et tournant votre vision
vers Lui.

Swami tourne Son regard vers vous quand votre vision se tourne vers
Swami. Si le regard de Swami se pose sur vous mais que votre vision n’est
pas en méme temps tournée vers Lui, vous ne pourrez vraiment faire
I’expérience de Son regard bénéfique. Actuellement, votre vision est
centrée sur le corps. Le rayonnement du soleil peut vous entourer sans que
la lumiére ne pénétre dans le lieu ou vous vous trouvez. Pourquoi ? Vous
avez fermé volets et tentures empéchant ainsi les chauds rayons du soleil
d’entrer. Ouvrez ces sombres tentures, ouvrez ces volets et le soleil
resplendissant pénetrera chez vous. De méme, vous avez recouvert votre
vision des volets du doute, de I’ego et de 1’épaisse tenture de la conscience
du corps. Dés lors, les rayons de la Grace ne peuvent pénétrer et atteindre
votre ceeur. Vous vous dites peut-étre: « Je ne suis pas capable d’obtenir la
grace du Seigneur. Mais comment pourrait-il en étre autrement si vous ne
tournez pas votre regard vers Lui? »

Voici I’histoire d’un petit incident survenu il y a quelques années. Dans
une famille, une personne agée mourut. La femme et les enfants étaient
écrasés de douleur et prierent Dieu : « Seigneur, pourquoi es-Tu si cruel?
Pourquoi ne déverses-Tu pas Tes bénédictions sur nous ? Pourquoi nous
oublies-Tu? Swami, si une telle calamité s’est abattue sur nous c’est parce
que les rayons de Ta grace ne sont pas arrivés jusqu’a nous. » Soudain,
une voix divine se fit entendre: « Pourquoi M’avez-vous oublié? Vous
dites que Dieu vous a oublié mais avez-vous pensé a Moi ? VVous dites que
Dieu n’a pas tourné Son regard vers vous mais avez-vous tourné votre
vision vers Moi ? »

Si vous ne regardez pas Dieu vous ne Le verrez certainement pas. Si nous

273



nous trouvons en face I’un de I’autre et que nous nous regardons, que
verrons-nous ? Qui verrez-vous dans Mes yeux et qui verrai-Je dans vos
yeux ? Quand nous sommes face a face, Je Me vois dans vos yeux et vous
vous voyez dans Mes yeux. Mais si vous vous trouvez derriere, comment
puis-Je Me voir en vous et comment pourriez-vous vous voir en Moi?
C’est impossible. Venez donc face a Moi et concentrez votre regard sur
Moi. Quand Gajendra I’¢léphant tourna son regard vers Dieu, le regard de
Dieu croisa le sien. Dés qu’une telle chose se produit, tous les problémes
sont résolus.

Qui est ce fier éléphant? Il s’agit de I’arrogance et de 1’orgueil. Quand une
personne est pleine d’orgueil et d’arrogance, elle développe des désirs. Le
désir est comparable a la soif. Quand un orgueilleux a soif, il va s’abreuver
dans les eaux du monde, il entre dans le samsara. Et avant méme qu’il
pénétre dans ces eaux, I’attachement s’empare de lui. L attachement et la
possessivité sont le puissant crocodile qui vous dérobe votre force et vous
fait pleurer misérablement. Avant d’entrer dans les eaux du samsara, avant
de connaitre tous ces attachements, vous ne pleuriez que bien rarement.
Avant le mariage, par exemple, un jeune homme se sent libre, il ne se sent
pas encombreé. Une fois marié, les attachements ne feront que se multiplier;
il devra prendre soin de 1’épouse, des enfants, des parents, des
beaux-parents et de quelques autres relations; bient6t il aura 1I’impression
que le monde enfler s’est emparé de lui et essaye de le noyer.

Une fois que vous développez 1’égoisme et 1’orgueil, les désirs suivent,
ensuite viennent les attachements qui vous asservissent. Votre servitude
vous préoccupera tellement que vous ne pourrez méme plus vous tourner
vers Dieu et Le voir. Vous ne pourrez voir Dieu que si vous regardez vers
Lui. Krishna dit: « Arjuna, ne sois pas victime de ’asservissement. Garde
ton mental clair et pur, ton regard toujours fixé sur 1’Atman, le Principe
universel, la Divinité Une qui réside en tous les étres et en toutes choses.
Cultive cette vision intérieure dans ton mental. Ne laisse pas les mauvaises
herbes et les buissons de 1’ego et de la conscience du corps se développer
en ton ceeur Prends plutot soin de 1’arbre de la Grace divine en ton cceur.
Regarde Dieu. Que cela soit ton objectif ton but. »

274



Trentieme Discours

ABANDONNEZ COMPLETEMENT VOTRE MENTAL A DIEU,
ET VOUS VOUS LIBEREREZ.

Le monde entier est une forme des trois gunas. Tant que ceux-ci résident
dans votre cceur et voilent votre compréhension, vous restez dans
I’asservissement. Parmi les gunas, rajas et tamas sont responsables de
toutes les tristesses, peines, ennuis et problémes dont vous faites
I’expérience. Quand la peur, la rage, la paresse ou ’inertie, la somnolence
ou le sommeil se manifestent vous étes sous I’emprise du tamoguna.
Quand rajoguna domine, votre veéritable nature humaine disparait au profit
de la nature animale et de la nature démoniaque. Le fermier qui veut
garantir une bonne récolte doit d’abord enlever les mauvaises herbes de
son champ. Tant que celles-ci recouvrent le champ et absorbent les
¢léments nutritifs et I’énergie de la terre, il ne pourra rien récolter. II doit
donc desherber le champ. De méme, un fidéle qui veut atteindre
I’illumination, qui veut réaliser Atmananda, doit extirper du champ de son
cceur toutes les manifestations de tamas et rajas. Tant que ces mauvaises
herbes demeurent en vous, il vous sera impossible d’atteindre la Béatitude
atmique.

Le premier chapitre de la Gita résonne de 1’angoisse et des pleurs
d’Arjuna. Les rajoguna et tamoguna présents en son cceur en étaient les
responsables. Rempli de ces gunas, son cceur était en proie a la tristesse.
Krishna enseigna donc a Arjuna qu’il devait d’abord les déraciner
complétement. Il dit: « Offre-Moi les trois gunas, tu seras ainsi débarrassé
de la timidite et de la tristesse et la victoire en ce monde sera a ta portée. »
Voici un exemple qui illustre ces paroles.

Si vous invitez chez vous un homme important, un sage ou un érudit,
certains préparatifs seront de rigueur. VVous nettoierez, et décorerez votre
maison. VVous en nettoierez I’intérieur mais aussi 1’extérieur et les abords.
Une personne importante n’entrera pas dans une maison sale et dénuée de
tout aspect sacré. De méme, si on invite le gouverneur ou le ministre a
venir dans un village, on nettoie les rues, on garnit les chemins et on
prépare tout ce qu’il faut pour recevoir un homme de cette importance.

275



Méme si cet homme n’occupe cette position qu’a titre temporaire, vous
ferez tout ce qu’il faut pour 1’accueillir convenablement.

Vous faites beaucoup d’efforts pour recevoir un représentant officiel de ce
monde. Si vous invitez le Créateur et le Protecteur du monde a venir dans
votre maison, ne devriez-vous pas faire bien plus d’efforts et vous y
préparer avec plus de soin? VVous devez vraiment nettoyer votre cceur de
fond en comble pour y accueillir Dieu. Lorsque votre cceur sera purifie,
Dieu sera heureux d’y résider. Krishna dit : « Arjuna, jusqu’a présent tu
M’as pris seulement comme le conducteur de ton char, maintenant tu dois
Me prendre comme le conducteur de ta vie ! Le siége de ce char sur lequel
Je suis assis est propre et bien décoré. 1l doit en étre de méme pour ton
cceur si Je dois M’y installer pour conduire ta vie. » Quand vous vous
asseyez sur le sol, a I’extérieur, vous y déposez d’abord un coussin ou un
linge ou un journal et ensuite vous vous asseyez dessus. Si vous prenez
toutes ces précautions quand il s’agit d’asseoir ce corps qui, apres tout, est
éphémere et rempli d’impuretés, combien plus de précautions devez-vous
prendre quand vous invitez Dieu a prendre place dans le sanctuaire de
votre cceur.

Aussi longtemps que tamoguna et rajoguna restent dans votre cceur, ce
dernier sera impur, car ces deux gunas polluent sans cesse votre cceur et
vous ne parviendrez pas a percevoir en lui la présence de la Divinité. VVous
devez donc commencer par extirper tamoguna et, ceci étant fait, vous
débarrasser de rajoguna. Alors sattvaguna resplendira.

Aujourd’hui, quand les dames et les messieurs vont en pique-nique ou en
excursion, ils emportent un miroir, un peigne et un mouchoir. Pourquoi
emportent-ils ces trois objets ? Durant le voyage, les cheveux se décoiffent
et pour les recoiffer on a besoin d’un peigne. Pour vérifier si les cheveux
sont peignés convenablement, un miroir est nécessaire. Pour éponger la
sueur du visage, il faut un mouchoir. Si vous oubliez d’emporter un de ces
trois objets, votre apparence laissera a désirer. Ils sont donc nécessaires
pour vous aider a garder une apparence extérieure propre et nette.

Il en va de méme si vous voulez retrouver la beauté de votre ceeur, beauté
masqueée par les impuretés qui s’y sont déposées. Certaines aides vous
seront utiles. Le miroir de la dévotion reflétera I’état de votre coeur, s’il est
perturbé ou non. Si le miroir est pur, les impuretés qui recouvrent votre
cceur et votre mental s’y refléteront Le peigne de la sagesse vous aidera

276



alors a y remédier, car la sagesse clarifie le cceur et lui restitue son
harmonie et sa beauté. Ensuite, vous vous essuyez le visage avec un
mouchoir pour enlever la sueur et la poussiere, de méme vous devez
essuyer les impuretés entrées dans le mental a I’aide du mouchoir du
détachement. Le détachement vous aidera a éliminer les impuretés
accumulées dans votre mental. Vous emportez un miroir, un peigne et un
mouchoir quand vous vous déplacez en ce monde ainsi, au cours de ce
voyage qu’est la vie, vous devez emporter la dévotion, la sagesse et le
détachement afin de conserver une apparence propre et nette.

Ayant déja envisagé les caractéristiques de tamoguna, examinons a présent
celles de rajoguna. Une personne dominée par rajoguna se hate toujours en
tout ; elle n’a ni patience ni longanimité. Elle ne se tient jamais tranquille.
Elle se mettra souvent en colere. De plus ses désirs et ses passions ne
connaitront pas de limite. Telles sont les caractéristiques de rajoguna. Cela
deviendra clair si vous vous rendez au zoo et y observez les animaux. Qu’il
s’agisse d’un chimpanzé, d’un tigre ou d’un renard, ils ne restent jamais
tranquilles. La raison en est qu’ils sont remplis de désirs et d’un exces de
rajoguna. Quand rajoguna pénetre le cceur de I’homme, son corps et son
mental deviennent instables, sans cesse agités. Non seulement ils
deviennent instables mais ils sont aussi sous 1’emprise de 1’illusion qui fait
que I’homme éprouve un désir intense pour les choses de ce monde. Ce
désir se manifeste en son cceur et I’homme fait tout pour se procurer ces
choses. L’illusion, le désir et karma sont donc les trois caractéristiques
marquantes du rajoguna.

Rajo Guna fait que vous étes sans cesse la proie de 1’agitation. Par exemple
lorsque vous étes assis quelque part vous ne pouvez rester tranquilles tres
longtemps. L une ou ’autre partie de votre corps est toujours agitée. On
peut comparer cela au figuier sacré dont les feuilles frémissent
constamment méme s’il n’y a ni vent ni brise... et aussi a un cheval dont
une partie du corps bouge toujours que ce soit la téte, la queue ou une patte.
C’est la raison pour laquelle I’ancien sacrifice, ashvamedha-yajna ou
sacrifice du cheval était considéré comme le moyen pour stabiliser le
mental.

Le précepteur de rajoguna est Ravana, le roi des démons. Le précepteur de
tamoguna est Kumbhakarna, le démon qui passait le plus clair de son
temps a dormir. Vibhishana est le précepteur de Sattvaguna. Lui aussi
faisait partie de la famille des démons mais il vint s’abandonner aux pieds

277



de Rama et choisit le camp du bien. Ravana, Kumbhakarna et Vibhishana
sont trois fréres. Si vous permettez a Ravana et Kumbhakarna de s’installer
dans votre cceur, ils vous méneront vers des maux et des peines sans fin. Si
vous voulez atteindre le royaume de la Libération, vous devez évincer les
trois freres de votre ceeur. Tous trois appartiennent a la méme famille et
une relation fraternelle existe entre eux. C’est pourquoi le Vedanta
enseigne qu’il faut transcender les trois gunas et les offrir a Shiva qui les
surveillera de Ses trois yeux et les neutralisera a 1’aide de Son trident.

Quelle est la meilleure fagon de se débarrasser des gunas ? Si une épine est
entrée dans votre pied, pour I’enlever un grand couteau tranchant n’est pas
nécessaire, il suffit d’enlever la premiére épine au moyen d’une deuxie¢me.
Ceci étant fait vous jetez les deux épines sans faire de distinction entre
elles. De méme, vous devez extirper tamoguna a I’aide de rajoguna et
ensuite rajoguna a 1’aide de sattvaguna ; par la suite, vous abandonnerez
aussi sattvaguna. Vous devez eliminer les trois gunas avant d’atteindre le
Royaume de la Réalisation de Dieu. S’il reste un seul Guna il vous
empéchera d’atteindre la Libération. C’est pourquoi Krishna recommanda
a Arjuna de transcender les trois gunas. Il ’avertit qu’il devait s’efforcer en
permanence de s’en débarrasser.

Apreés avoir enseigné a Arjuna les différentes qualités des gunas, Krishna
lui montra comment les transcender. C’est ainsi que Krishna fit de lui un
grand homme. Le mental est la cause fondamentale de ces trois gunas. Tant
que votre mental vacille et s’agite, il vous est impossible de transcender
cette nature humaine et de réaliser votre nature divine. Vous devez donc
offrir votre mental au Seigneur en tout premier lieu. Si vous le Lui offrez
sans réserve, Dieu prendra soin de vous a tous les égards. Voici un petit
exemple pour illustrer ce propos.

Un jour, le roi Janaka adressa le message suivant a son peuple: « S’il se
trouve parmi vous un grand érudit, un pandit, un mahatma, un yogi, un
maharishi ou un sage, qu’il vienne donc m ‘enseigner la connaissance de
1’Atman. » Son message stipulait qu’il espérait atteindre atmajnana, la
connaissance du Soi, dans un délai trés bref, le temps qu’il fallait entre
monter a cheval et y étre confortablement installé. 1l disait aussi: « Si la
personne qui se propose n ‘est pas en mesure de me permettre d’accéder a
I’illumination instantanément, je ne veux pas la voir, quand bien méme il
s’agirait du plus grand des érudits du pays. » Bien sir, cette exigence
effraya quelque peu les pandits et les rishis. Ils savaient que ceci était un

278



test sévere qui mettrait a 1’épreuve leur érudition et leurs connaissances.
Etant donné les conditions posées, personne ne se proposa d’instruire le
roi.

C’est a cette époque qu’un garcon, Astavakra, arriva au royaume de
Janaka. Tandis qu’il cheminait vers la capitale, Mittilapura, il croisa une
foule de gens qui venaient de la ville. Tous faisaient grise mine et
semblaient peinés, y compris les érudits et les pandits. Astavakra s’enquit
de la cause des soucis et de la crainte qu’ils manifestaient. Ils lui
raconterent ce qui venait de se passer. Astavakra ne comprit pas comment
une si petite chose pouvait les peiner de la sorte. Il leur dit: « J’aurai grand
plaisir a résoudre ce probleme pour le roi. » Il se rendit sans détour a la
cour de Janaka. S’adressant au roi il dit: « Oh'! roi, je suis prét a
t’enseigner la connaissance de 1’ Atman, mais il n’est pas aisé d’enseigner
cette connaissance sacrée. Ce palais est rempli de tamoguna et rajoguna,
nous devrions donc quitter cet endroit et nous rendre en un lieu ou regne le
pur sattvaguna. » lls quitterent donc le palais et suivirent la route menant
de la ville a la forét. Ils emmenérent des chevaux ; 1’armée les
accompagna, car la coutume 1’exigeait lorsque I’empereur sortait du palais.
Cependant, le roi Janaka la fit s’arréter a la lisiere de la forét.

Astavakra et Janaka entrérent dans la forét. Astavakra dit au roi: « Je
t’enseignerai la connaissance de 1’Atman si tu acceptes mes conditions. Je
ne suis qu’un gargon, mais puisque c¢’est moi qui vais t’enseigner, je suis
dans la position du précepteur. Toi, tu es 1’empereur tout-puissant mais
comme tu vas recevoir mon enseignement, tu es dans la position du
disciple. Es-tu prét a accepter cette relation? Si tu acceptes, tu devras faire
guru-dakshind, I’offrande traditionnelle au guru. Je te donnerai
I’enseignement seulement aprés avoir recu cette offrande. » Le roi Janaka
dit: « Atteindre Dieu est ce qu’il y a de plus important pour moi, je suis prét
a te donner tout ce que tu veux. » Astavakra répondit: « Je ne souhaite rien
de matériel, tout ce que je veux, c’est ton mental. Tu dois me donner ton
mental. » - «Tres bien, répondit le roi, je t’offre mon mental. Jusqu’ici il
était mien mais a partir de maintenant il sera tien. »

Astavakra fit descendre Janaka de cheval et lui dit de le laisser sur le bord
de la route et de s’asseoir au milieu du chemin. Quant a Astavakra, il
pénétra dans la forét et s’assit tranquillement sous un arbre. Les soldats
attendirent longtemps a 1’orée de la forét, mais ni le roi ni Astavakra ne
réapparurent. Les soldats voulurent savoir ce qui leur était arrivé. Un par

279



un ils partirent a leur recherche. Empruntant la route qui pénétrait dans la
forét, ils virent le roi assis au milieu du chemin, son cheval a ses cotés. Le
roi avait les yeux fermés et se tenait parfaitement immobile. lls ne
trouverent Astavakra nulle part. Les officiers craignirent que ce dernier ait
jeté un sort au roi, lui ayant fait perdre conscience, aussi allerent-ils
chercher le premier ministre.

Le premier ministre vint donc et s’adressa a Janaka: « Oh roi, oh roi, oh
roi ! » Mais Janaka n’ouvrit pas les yeux, il ne bougea méme pas un cil. Le
premier ministre prit peur. A sa suite, tous les dignitaires de la cour prirent
peur, I’heure a laquelle le roi prenait d’habitude un peu de nourriture et de
boisson était passée, mais il ne remuait toujours pas. La journée se passa
ainsi. Le soir vint, mais le roi était toujours dans la méme position, assis
immobile au milieu de la route. Ne trouvant pas d’autre alternative, le
premier ministre renvoya le char a la ville demandant qu’on améne les
reines ; il se disait que si les reines parlaient au roi il leur répondrait
slrement. Les reines vinrent et appelérent le roi: « Rajah ! Rajah ! Rajah !»
Le roi ne broncha pas. Entre-temps, les soldats avaient parcouru la forét et
trouvé Astavakra assis sous un arbre, calme et serein.

Ils se saisirent de lui et I’emmenérent ou se trouvait le roi. Astavakra leur
dit: « Pourquoi étes-vous si inquiets? Le roi va tres bien. » Mais ils
insistérent et arrivés pres du roi toujours assis les yeux clos, parfaitement
calme, ils dirent: « Regarde toi-méme! Vois ce qui est arrivé au roi ! »
Jusqu’alors, quand le premier ministre, les ministres, les reines, les
dignitaires et d’autres gens ordinaires lui avaient adressé la parole, le roi
n’avait pas ouvert la bouche pour leur répondre ni méme ouvert les yeux.
Astavakra s’approcha et parla au roi. Immédiatement, Janaka ouvrit les
yeux et dit: « Swami ! » Astavakra lui demanda: « Les ministres sont
venus, les soldats sont venus, beaucoup d’autres encore sont venus.
Pourquoi ne leur réponds-tu pas ? » Janaka répondit: « Les pensées, les
paroles et les actions sont associées au mental. Je t’ai offert mon mental
sans réserve. J’ai donc besoin de recevoir ta permission avant de m ‘en
servir. Parler ou utiliser ce mental ne reléve plus de mon autorité. Sans ta
permission, sans ordre de ta part, je ne ferai plus rien. » Astavakra lui dit
alors: « Tu as atteint le stade de la réalisation de Dieu. »

Astavakra dit a Janaka de mettre le pied a I’étrier et de monter sur son
cheval. Au moment ou, monté sur le cheval il s’apprétait a mettre le
deuxiéme pied dans I’étrier, il atteignit I’ Atman. Lorsqu’une personne a

280



offert son mental et avec lui toutes ses actions, toutes ses paroles et toutes
ses pensees, elle ne posséde plus 1’autorité ni la capacité d’agir sans la
permission de celui a qui elle a abandonné sa volonté. C’est ainsi que
Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, offre-Moi tout. Abandonne-Moi tous tes
dharmas. Je prendrai soin de toi et t’accorderai la Libération. » Il dit &
Arjuna de lui offrir tous ses dharmas, tous ses devoirs physiques, mentaux,
spirituels, mondains etc. « Offre-les Moi tous! » Vous vous posez
peut-étre une question. Si chaque dharma, si chaque devoir est offert et
abandonné au Seigneur, que vous reste-t-il a faire? Méme désirer la
Libération est une sorte de dharma. VVous pensez peut-étre: « Si j’offre tout
ait Seigneur il ne me restera méme plus le désir de moksha. » Mais ce que
cela signifie vraiment, c’est que le Seigneur vous débarrasse de tous VOS
fardeaux pour que vous puissiez atteindre moksha, la Libération.

Cette instruction que vous acquérez, ces études que vous poursuive; sont
associes aux trois gunas. Il faut transcender les trois gunas pour atteindre
atmajnana. Lorsqu’on célébre un mariage, on bénit le couple pour
gu’ensemble, mari et femme traversent dharma, artha et kama. Ce sont les
trois premiers des quatre buts essentiels de la vie humaine. Dharma se
réfere aux devoirs, aux responsabilités, a la position. Artha se réfere a
I’accumulation de la richesse et kama au désir d’avoir une descendance et
de continuer ainsi la lignée familiale. Tout cela est lié a la vie de ce monde.
Le quatrieme but est moksha, la Libération, reliée a la vie spirituelle. Ces
quatre buts sont appelés purushartas. Mais les trois premiers rassemblés ne
peuvent étre considérés comme ayant une valeur égale au quatriéme, la
Libération, offrez tous vos petits devoirs liés aux trois premiers
purushartas, donnez-les au Seigneur, échangez-les contre le quatriéme
purusharta, la Libération. Ecoutez 1’exemple que voici.

Cent paisas valent une roupie. Cent roupies équivalent a dix mille paisas.
Si vous devez transporter dix mille paisas partout ou vous allez, cela
deviendra trés pénible et de plus il ne vous sera pas facile de dissimuler et
de protéger un gros sac rempli de monnaies. Si vous mettez les dix mille
paisas dans un drap il sera vite déchiré et les piéces s’échapperont parle
trou. C’est ainsi que Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, Je te donne un billet de
cent roupies. En échange, donne-moi ce tas de dix mille paisas. Cent
roupies ont la méme valeur que dix mille paisas mais la grande différence
est qu’il te sera plus facile de les emmener partout avec toi. Il en est de
méme avec ces multiples devoirs qui t’encombrent. Offre-Moi ces dix
mille dharmas, Je te donnerai un billet de cent roupies et te soulagerai ainsi

281



de ton fardeau. » Tous vos souhaits, toutes vos pensées, vos volontés, tous
ces désirs peuvent étre comparés aux paisas. Quand vous avez beaucoup de
petits paisas, @ moins de les rassembler ils n’égaleront jamais un billet
d’une roupie. Krishna dit a Arjuna: « Arjuna, tous ces petits désirs
n’égaleront jamais en valeur la grace que Je peux faire pleuvoir sur toi.
Remets-les Moi donc tous. » Voila comment Janaka atteignit la Libération
apres avoir offert son mental, ses pensées, ses actions et ses paroles a
Astavakra.

La somme et la substance de tout ceci est que vous devriez devenir
amanaska c’est-a-dire sans mental. Le mental est necessaire pour que
soient présentes toutes les paires d’opposés telles que le plaisir et la peine,
le bonheur et la tristesse, et toutes les autres. Si vous voulez vous en libérer
et étre équanimes, vous devez offrir votre mental au Seigneur. C’est
pourquoi il est dit dans le Vedanta que le mental est responsable de la
libération et de 1’asservissement. Tant que vous conservez le mental,
tamoguna et rajoguna ne vous quitteront pas. Tant qu’ils seront en vous
vous n’atteindrez pas la stabilité. Pourquoi le mental est-il si instable,
sautant constamment d’une chose & une autre ? Les désirs qui sont relatifs
au corps en sont la cause.

Imaginez un instant que vous ayez versé de 1’eau dans un récipient. Si le
récipient bouge, I’eau bouge également. Si le récipient est stable, 1’eau est
stable elle aussi. Si I’eau est stable vous y verrez votre reflet. Si ’eau est
agitée, votre reflet sera agité et flou. Il s’en suit que si vous voulez entrer
dans I’état serein de la méditation et obtenir la vision de votre véritable Soi,
vous devez maintenir votre corps stable. Le corps est comme un récipient
et le mental peut étre considéré comme 1’eau dans le récipient. Si le
récipient qu’est le corps s’agite, le mental s’agitera aussi. Si donc vous
voulez avoir un mental stable, vous devez aussi maintenir votre corps
stable. Considérez combien votre corps s’agite et imaginez combien votre
mental s’agitera bien davantage.

Quand on jette un caillou dans un puits, une vague d’ondulations se produit
sur I’eau. Ces ondulations s’étendent jusqu’au bord du puits et se diffusent
jusqu’au fond. De méme, si vous lachez une pensee dans le puits de votre
mental, elle se diffusera dans tout le corps. Quelles que soient vos pensees,
elles influenceront vos actions. Si vous avez de bonnes pensées vous aurez
de bons sentiments dans votre cceur. Si votre mental est 1’hote de
mauvaises pensées, quoi que vous voyiez, entendiez, disiez, ou que vous

282



alliez, ces mauvaises pensées vous conduiront a accomplir de mauvaises
actions qui engendreront des conséquences pénibles.

Lorsque vous étes assis, vous devriez vous tenir bien droits... et non
courbés comme des personnes tres agées. Vous devriez étre stables et bien
droits sans pour cela tomber dans I’autre extréme, vous pavanant la téte
haute. Pour méditer, il est trés important d’avoir une assise bien droite. S’il
fallait enfoncer un clou verticalement au sommet de votre téte, il devrait
descendre directement jusqu’au miuladharacakra, le centre inférieur
d’énergie subtile situé¢ au bas de la colonne vertébrale. De cette fagon, la
colonne sera bien en ligne droite. L’énergie kundalini pourra alors circuler
sans entrave depuis le miladhara jusqu’au sahasrara, le centre énergétique
le plus élevé, au sommet de la téte. Gardez donc le corps droit et stable. Si
VOUuS ne vous tenez pas droits alors que vous étes encore jeunes, vous Vous
tiendrez complétement courbés quand vous serez vieux. Il ne peut y avoir
de courbe ni au niveau de la téte, ni a celui du cou, ni a celui du torse. Ceci
est tres important, aussi bien pour les étudiants que pour les fideles. Je vous
répéterai cela souvent.

Pourquoi donc étudiez-vous? Quel est le but de vos études? En Vérité, vous
étudiez pour affermir et stabiliser votre corps et votre mental. Vous ne
devez pas trop vous agiter, sauf quand vous jouez. Quand vous chantez ou
parle; vous devez rester calmes et stables. Si dés I’enfance vous contrdlez
ainsi votre corps, il sera un excellent instrument de méditation. C’est la
raison pour laquelle ces instructions furent données par Krishna a Arjuna.
Elles avaient pour but de faire de lui un représentant idéal du genre
humain, une sorte de mode¢le pour toute I’humanité. Krishna dit: « Arjuna,
Je fais de toi Mon instrument pour que, par ton exemple, tu puisses
enseigner toute I’humanité. »

Arjuna devint une personne idéale. Puisque tamoguna et rajoguna étaient
responsables de son mental vacillant, Krishna lui apprit comment s’en
débarrasser. Dans le second chapitre de la Gita sur le sankhyayoga,
Krishna enseigna certaines méthodes permettant de vaincre les gunas et de
se transformer en sthitaprajna, celui qui a atteint la plus haute Sagesse.

283



LA VOIE DE L’ACTION

Trente et Uniéme Discours

FAITES TOUJOURS VOTRE DEVOIR,
RENDEZ VOS ACTIONS SACREES.

« Arjuna, tu as du travail fais-le! Mais que le fruit de ton travail n’éveille
en toi aucun intérét » « Ici, Krishna ne dit pas qu’il n’y aura pas de fruit de
fruit, il y en aura certainement, mais ce n’est pas votre affaire, vous ne
devez pas y aspirer. L’essence de 1’enseignement de Krishna est donc que
vous devez faire votre devoir sans vous préoccuper du fruit qui pourrait en
résulter. »

Chaque action engendre une conséquence ou un résultat. En d’autres mots,
chaque action porte du fruit, lequel a son tour suscite une autre action. Ce
cycle qui se poursuit indéfiniment, de 1’action au fruit et du fruit a I’action,
se manifeste tel le cycle de la graine et de I’arbre. La graine donne
naissance a 1’arbre et I’arbre produit des graines. Sans la graine vous ne
pouvez avoir un arbre et sans arbre vous ne pouvez avoir la graine. La
méme chose est vraie pour I’action et son fruit. Ce sont les cycles naturels
du monde. Puisqu’il en est ainsi, puisque I'un suit toujours l’autre,
pourquoi devriez-vous accorder un intérét particulier au fruit ? Il est de
votre devoir et de votre responsabilité d’accomplir I’action juste, sans étre
concernés par le résultat. Krishna dit a Arjuna: « Dans cette bataille, tu dois
rester indifférent a ce qui t’arrive et & ce qui arrive a tes gens. Accomplis
ton devoir et ne laisse pas ton mental s’attarder sur ce qui en résultera. »

Au combat, les guerriers portent I’armure et le bouclier qui leur assurent
une certaine protection face aux armes puissantes de leurs ennemis. Pour
mener le combat spirituel, vous devez aussi porter I’armure et le bouclier:
le bouclier de la dévotion et de ’amour pour Dieu ainsi que I’armure de la
sagesse. Dans ce monde, une guerre ordinaire ne dure que quelques jours,

284



quelques mois, ou parfois quelques années. Mais le combat spirituel a lieu
en permanence, il ne connait jamais de fin. Ce combat se livre sans
discontinuer depuis 1’aube de I’humanité, il se déroule entre le bien et le
mal, entre la vertu et le péché, entre le détachement et 1’attachement depuis
des temps immémoriaux. L homme livre une bataille incessante contre ses
sentiments de ‘je’ et de ‘mis’, contre sa haine et sa jalousie, et contre toutes
les autres qualités négatives logées en lui. L’égoisme et I’attachement, tout
particulierement, ont une force extraordinaire qui les rend effrayants. En
comparaison, I’homme qui les combat n’est pas tres fort, il est vraiment
tres faible. Une personne faible qui tente de livrer bataille a des qualités
aussi puissantes, lesquelles sont ses ennemis, se doit de porter une armure
et un bouclier trés efficaces. L’armure et le bouclier puissants que vous
devez porter au cours de ce combat spirituel sont la dévotion et la sagesse.
IIs vous protégeront de ces terrifiants ennemis.

Si vous avez une ombrelle a la main, vous ne serez pas génés par le soleil
bralant. Si vous portez des sandales ou des chaussures, vous n’aurez pas
peur de marcher sur une épine. Si vous portez 1’armure et le bouclier, vous
ne craindrez pas les armes lancées contre vous par vos ennemis. Aussi,
Krishna dit a Arjuna: « Au cours de cette bataille intérieure, tu dois porter
ton armure et ton bouclier spirituels. » Avec le sankhya yoga, Krishna
donna a Arjuna I’armure de la sagesse. Ce fut le premier enseignement que
Krishna lui offrit. Il dit: « Arjuna, tous ces attachements, tous ces désirs de
posséder des choses ne sont pas des tendances que tu as acquises hier ou
avant-hier. Elles sont en toi depuis de nombreuses vies et elles sont
responsables des peines que tu expérimentes aujourd’hui. Quand
parviendras-tu enfin a te débarrasser de ces peines ? Tu ne peux le savoir
mais ne te préoccupe pas de cela. Il vaut mieux te concentrer sur les
moyens a mettre en ceuvre pour surmonter toute peine susceptible de se
manifester a I’avenir. »

Il est tout naturel que vous appeliez un docteur quand vous étes malades ou
souffrants. Mais il est beaucoup plus important que vous preniez d’abord
toutes les précautions indispensables pour ne pas contracter de maladies.
Un gramme de prévention vaut bien un kilo de remede. « Pour cette guerre
que tu vas mener, dit encore Krishna a Arjuna, tu t’es revétu d’une armure
terrestre, elle t’aidera a protéger ton corps des ennemis extérieurs. Mais
comment pourras-tu te protéger des ennemis intérieurs qui se battent en
toi? Pour te sauver tu dois porter I’armure de la sagesse. Tu crains les
ennemis extérieurs mais tu ne penses pas du tout aux ennemis intérieurs. Si

285



tu succombes a tes ennemis intérieurs, tu ne parviendras jamais a vaincre
tes ennemis extérieurs. C’est pourquoi tu dois d’abord vaincre tes ennemis
intérieurs. »

Depuis les temps les plus reculés, les ennemis intérieurs ont affaibli
I’homme et I"ont rempli de tristesse. Aussi longtemps que vous étes
remplis d’égoisme et d’attachements vous ne pourrez pas vous libérer de la
peine et de la tristesse. Vous vous étes engagés dans de mauvaises actions
et celles-ci sont responsables de toute votre peine. Cela veut-il dire que
vous devriez vous abstenir d’agir? Non, vous n’avez pas d’autre choix que
celui d’agir. Vous devez agir et vous étes libres de profiter de vos actions,
mais vous devez les accomplir de maniere correcte. Il est donc tres
important que vous compreniez le principe sur lequel se fonde 1’action
juste.

L’action, c’est le karma. Chaque personne nait, se développe et meurt dans
le karma. Le karma est responsable du bien et du mal, du péché et de la
vertu, du profit et de la perte, de la joie et de la tristesse. En vérité, le karma
est méme responsable de votre naissance. Le karma crée vraiment
I’homme. Il s’en suit que vous ne devriez pas envisager 1’action sans
réfléchir. Toute votre vie est associée a 1’action. Reconnaissez donc
I’importance de ’action et accomplissez-la correctement. Ne pensez pas
que I’action est une simple petite chose. Au début elle peut sembler
insignifiante, une minuscule pousse, mais la petite pousse grandira et
deviendra un arbre imposant. Avant que la graine ne devienne un arbre,
elle doit sortir de la terre ou elle fut semée. Devenue un arbre, elle vous
offrira son fruit. De la graine que vous avez semee, dépendra le fruit que
vous récolterez, celui de la joie ou celui de la tristesse. Pour obtenir le fruit
le plus pur, la graine de 1’action que vous avez entreprise doit émerger de la
terre de 1’égoisme afin que cette action puisse se transformer en yoga.
Ensuite vous obtiendrez le fruit de la sagesse.

Quelle est la cause fondamentale de 1’égoisme? Pourquoi devriez-vous
toujours étre égoistes? L’égoisme résulte de l’ignorance inhérente a
I’homme. Chacun doit s’interroger quant a 1’origine de 1’égoisme. D’ou
vient-il? Jusqu’ou s’étend-il? Considérons ces exemples. La lumiére
voyage a la vitesse de six cent septante millions de miles a I’heure. Cela
équivaut a mille milliards de miles par an. Nous considérons que le soleil
est tres proche de nous. La distance entre la terre et le soleil est,
approximativement, de nonante millions de miles. Pour nous, la splendeur

286



de la lumicre solaire est exceptionnellement brillante, il ne s’agit pourtant
que de la lumiére d’un seul soleil. 1l existe des milliards de milliards de
soleils et d’étoiles. La distance qui nous sépare de la plus proche de ces
étoiles est approximativement de quatre années-lumiere, c’est-a-dire
quelque chose comme vingt-trois ou vingt-quatre mille milliards de miles.

Les étoiles semblent étre trés proches I’'une de 1’autre mais deux étoiles
sont a des dizaines de milliers de milliards de miles 1’'une de 1’autre. Elles
donnent pourtant I’impression qu’on a répandu du lait dans le ciel. Le
nombre d’étoiles que ’homme peut voir au télescope s’éléve a des
milliards de milliards. Et il y a tant de choses que ’homme n’est pas encore
capable de voir. Quelle est donc la taille de la terre dans cet univers si
vaste, compos¢ de milliards de milliards d’étoiles étalées sur des milliards
de milliards de miles ? Quelle est la place de la terre dans le systeme
solaire, avec son soleil qui n’est seulement qu’une des innombrables
étoiles ? Sur cette terre, quelle est la taille de I’Inde ? Quelle est la taille de
I’état d’Andra Pradesh? Dans cet état, quelle est la taille du district? Et
dans le district, que représente ce petit village? Et vous, qu’étes-vous dans
ce village? Si telle est la taille de I’univers et si telle est votre taille dans cet
univers, pourquoi étes-vous égoistes? Si vous aviez vraiment pris
conscience de I’immensit¢é du monde, vous n’éprouveriez pas un tel
¢goisme. C’est seulement quand vous étes oublieux de votre petitesse par
rapport a la grandeur de I’univers que vous pouvez avoir une conception de
vous-méme aussi insensée.

Peut-étre étes-vous fiers de votre corps? Mais le corps est seulement
composé des cinq éléments. Un jour ou ’autre il périra. Seul Celui qui y
réside est permanent. Il ne connait ni naissance, ni mort, ni croissance, ni
décrépitude. Il resplendit partout. Dans le monde entier il n’y a que cette
Splendeur unique. Il a été dit que méme en 1’absence de paix, la paix est 1,
car cette Splendeur est inhérente a toute chose. Elle est paramajyotis, la
Flamme éternelle qui resplendit toujours a I’intérieur. Elle est Celui qui
réside dans le corps inerte. Tournez votre regard vers Celui-la, et I’orgueil
et ’égoisme ne pourront plus vous tromper. Tournez-vous vers 1’Eternel et
prenez refuge au Lotus de Ses pieds. Cessez de regarder ce corps et d’en
éprouver de la fierté, li est rempli de maladies et subit beaucoup de
changements. Il n’est méme pas capable de voyager sur 1’océan de
I’existence terrestre et d’y survivre, Ce corps n’est qu’une chose inerte. Il
ne représente rien de plus que sept seaux d’eau, le fer de deux clous de cing
centimetres, le phosphore de onze cents allumettes, le carbone de quatre

287



crayons et deux morceaux de savon. Vous mélangez tout cela avec
quelques autres substances et vous avez un corps. Mais ce corps qui n’est
que matiére inerte, se meut et manifeste la vie grace a Celui qui y réside.

Regardez 1’horloge pendue au mur. Elle a trois aiguilles, une pour les
secondes, une pour les minutes et une pour les heures. Des que le
mécanisme est remonté, chaque aiguille tourne au rythme programmeé pour
chacune d’clles. Combien de temps tourneront-elles ainsi? Aussi
longtemps que durera 1’énergie fournie par le ressort qui se détend. Une
fois cette énergie épuisée, les aiguilles s’arrétent 1a ou elles sont. Votre
corps peut étre compareé a cette horloge. La respiration peut étre comparée
au ressort, vos actions a 1’aiguille des secondes, vos sentiments a 1’aiguille
des minutes et votre joie a 1’aiguille des heures. C’est I’Energie divine en
vous qui donne vie et mouvement a tout cela. Dans le contexte de cet
exemple, vous pouvez vous demander pourquoi vous accomplissez les
actions. Vous voyez que l’aiguille des secondes, qui symbolise vos
actions, tourne trés vite et accomplit rapidement la révolution compléte des
soixante secondes. A ce moment, 1’aiguille des minutes, qui représente vos
sentiments, aura avancé d’un soixantiéme de la révolution. C’est
seulement quand [Daiguille des secondes aura accompli soixante
révolutions de soixante secondes - 1’aiguille des minutes ayant alors
accompli un tour complet - que I’aiguille des heures qui représente
I’expérience de la Joie divine et de la Béatitude, aura parcouru une étape.
L’aiguille des heures bouge si lentement qu’il est difficile d’en détecter le
mouvement, alors que le mouvement de 1’aiguille des secondes et de
I’aiguille des minutes est bien visible. Il y a 1a un secret. A chaque heure,
les trois aiguilles se rencontrent. Quand I’action associée au corps et a la
nature, quand le sentiment associé a I’homme intérieur et la joie associée
au Divin se rejoignent, cela signifie que I’homme, la nature et la Divinité
se rencontrent.

La nature a été décrite comme le champ de 1’action, elle donne a I’homme
I’occasion de sanctifier son travail et d’atteindre son but. Lorsque vous
aurez accompli soixante bonnes actions, un bon sentiment émergera. Pour
que naisse un bon sentiment, vous devez donc accomplir beaucoup de
bonnes actions. C’est seulement quand vous avez soixante bons sentiments
que vous expérimentez la vraie joie. C’est pourquoi Krishna recommanda
a Arjuna d’accomplir de bonnes actions. Quand vous ferez d’innombrables
bonnes actions, vous serez en état d’éprouver un ou deux bons sentiments,
profondément satisfaisants et durables. Alors seulement vous pourrez

288



atteindre 1°Atman, la Béatitude éternelle. Vous devez donc faire de trés
nombreuses actions positives. Le corps vous a été donne pour le but
spécifique d’accomplir des actions. Rester un seul instant sans étre actif est
impossible. C’est pourquoi les Vedas, Ecritures sacrées, accordent tant
d’importance au karmakanda, a I’accomplissement des activités sacrées,
entre autre aux rites et cerémonies du culte. Mais le karmakanda ne se
rapporte pas seulement aux actes de charité, a taire pénitence ou accomplir
des yajnas, des sacrifices. Parmi les actions prescrites dans le karmakanda,
il en est de nombreuses dont vous n’espérerez aucun fruit.

Il s’agit alors du karmayoga, I’engagement dans 1’action sans que 1’on soit
concernés par ses fruits.

Quand une action est accomplie sans désirs et sans aucun sentiment
d’égoisme, on peut la qualifier de karmayoga. Ecartez votre €goisme,
chassez-le. Ecartez votre désir d’obtenir le fruit de votre action. Quand
vous agissez avec une telle attitude, votre action devient yajna, un travail
accompli dans un esprit de sacrifice véritable, elle devient tapas,
I’austérité, et aussi yoga. Tous trois Yyajna, tapas et yoga, transmettent la
méme idée que toute action accomplie par I’homme devrait étre sanctifiée
de cette maniére. Méme le fait d’inspirer et d’expirer est une action. Sans
accomplir le karma, 1’action, I’homme ne peut vivre en ce monde, pas
méme une seconde. Mais quand I’action est associée a I’ego, elle sera
toujours mesquine et pénible. Lorsque vous agissez, faites en sorte que
votre ceeur soit rempli du seul sentiment de sacrifice. Le type d’action que
vous entreprenez décide des résultats, bons ou mauvais, bénéfiques ou
nuisibles. Les actions elles-mémes dépendent des sentiments que vous
éprouvez. Les sentiments dépendent a leur tour des pensées que vous
entretenez et les pensées dépendent de la nourriture que vous consommez.
Le processus part donc de la nourriture, passe par les pensees, les
sentiments et les actions, et aboutit aux résultats. Vous comprenez dés lors
la nécessité de n’absorber que la nourriture sattvique, pure. Voici un
exemple.

Imaginez que vous allumez un petit feu pour accomplir un rituel védique.
La fumée qui s’en dégage dépend du type de feu que vous faites. Suite a
I’accumulation de la fumée, un nuage se forme. La vapeur d’eau se
condense dans le nuage et forme des gouttes de pluie. La récolte dépend de
la pluie et, de ce fait, la nourriture que vous mangez dépend de la récolte.
En fin de compte, votre corps dépend de la nourriture qu’il aura absorbée.

289



Par conséquent, méme la nourriture peut étre attribuée a vos actions. Dans
le cas qui nous occupe, elle peut étre attribuée au feu que vous avez allumé,
au yajna, sacrifice, que vous avez accompli. Si vos actions sont bonnes,
votre naissance aussi sera bonne. Vos actions sont la cause premiére et
votre naissance est le résultat final. Dans ce contexte Krishna dit:

« Concentre toute ton attention a faire de bonnes actions et ne t’occupe pas
du fruit. » Le fruit viendra de lui-méme, mais vous devez vous concentrer
sur I’action.

Dans le passé, vous avez été associés a un certain nombre de bonnes et
mauvaises actions. Vous en vivez maintenant les conséquences sous forme
de joies ou de peines. Comment pouvez-vous vous débarrasser de la
tristesse qui résulte de vos mauvaises actions passées? La seule fagon
d’¢liminer cette tristesse, c’est d’accomplir de bonnes actions. Voila
pourquoi les Vedas soulignent I’importance primordiale de 1’action. Les
mauvaises actions doivent étre remplacées par de bonnes actions
lesquelles vous meéneront aux actions completement désintéressées, ou il
n’y a pas d’intérét personnel espéré dans le résultat. Ceci devient
karmayoga et vous unit la Divinité. Si vous negligez vos actions ou si vous
les gaspillez, votre vie entiére devient un gachis. La vie vous a été donnée
pour que vous vous engagiez dans un bon karma et des activités idéales. Le
karma, I’action, ne signifie pas seulement accomplir des actions avec le
corps. Karma, I’action, est le nom méme du corps. Puisque le corps résulte
des actions accomplies antérieurement, un des sens du mot karma est le
‘corps’.

Le corps est la conséquence de 1’action, il est associé¢ au temps, a la
circonstance et a la cause. Mais ceci ne s’applique qu’a 1’état d’éveil. Dans
I’état de réve, le corps est inactif, il n’y a donc pas d’action, il n’y a que
I’illusion créée par maya. Dans I’état de réve, tous les sens sont au repos.
Dans 1’état de sommeil profond, c’est-a-dire 1’état causal, il n’y a méme
plus de mental. Au-dela de cet état, il y a la grande Cause, mahékéarana, qui
transcende 1’état causal. C’est la Divinité. Voici une petite illustration de
ces différents états.

Vous qui étes étudiants, venez a pied jusqu’ici depuis I’internat situé a
environ un kilométre. L’aprés-midi, vers seize heures quinze, vous quittez
I’internat et vous atteignez Prashanti Nilayam vers seize heures trente.
Votre corps met donc quinze minutes pour venir de I’internat jusqu’a
Prashanti Nilayam. Le but de votre démarche est d’écouter le discours de

290



Swami. Chaque action que vous entreprenez implique I’intervention de
quatre facteurs : la durée, 1’activité, le but ou la cause et le résultat. La
durée était de quinze minutes. L’activité consistait a marcher de I’internat
jusqu’a ce Hall de priéres. Le but était d’écouter le discours concernant la
Bhagavadgita. Le résultat est que votre vie spirituelle en sera sanctifiée.
On peut utiliser 1’état d’éveil de cette facon pour progresser
spirituellement.

Approfondissons le raisonnement. Une fois ce discours terminé, vous
retournez a I’internat. Apres le repas du soir, vous vous relaxez sur votre lit
et vous vous endormez. VVous faites un réve. Vous vous voyez a Madras en
train d’arpenter la rue principale. Quand avez-vous quitt¢ 1’internat pour
aller & Madras? Combien de temps avez-vous mis pour y arriver? On ne
peut répondre a ces questions. Ici, aucune durée spécifique n’est
impliquée. Comment avez-vous voyagé? Est-ce en voiture, en train ou en
avion? A cela non plus on ne peut répondre. Ce déplacement n’a impliqué
aucune activité spécifique. Pourquoi étes-vous allés a Madras ? Vous n’en
savez rien, aucune raison apparente ne justifiait que vous alliez la-bas.
Quel plaisir en avez-vous retiré? Quel en est le résultat? Méme a cela vous
ne pouvez répondre. On ne peut discerner aucun résultat spécifique a votre
action. Ainsi, dans le réve, il n’y a ni durée, ni action, ni but, ni résultat.

Imaginez maintenant que peu de temps apres vous &tre assoupi, quelqu’un
vienne vous réveiller. Vous vous levez et réalisez que vous n’avez dormi
que cing minutes. Pendant ces cing minutes vous avez réve que vous étiez
a Madras. Or, il est impossible de se rendre & Madras et d’en revenir en
cing minutes. Ceci n’était qu’une expérience mentale. Vous n’avez pas
accompli cette action, ni avec votre corps ni avec vos sens. Cette
expérience mentale est associée a votre forme subtile. C’est le corps
grossier qui est soumis aux quatre facteurs que sont le temps, 1’action, la
cause et la circonstance. Vous avez constaté¢ qu’aucun d’eux n’intervient
dans I’expeérience subtile ou mentale associée a I’état de réve. Ce sont les
mécanismes du mental qui vous ont permis de créer tout un environnement
composé de I’artére principale de Madras, des gens qui y circulaient,
comme de tous les objets que vous avez vus en réve. Le mental posséde ce
pouvoir exceptionnel. 1l a une capacité extraordinaire de créer et de
supprimer. C’est le mental qui est responsable de toutes vos actions.
Quand vous offrez ce mental si puissant au Seigneur, vous lui offrez par la
tout ce que vous faites. Quand vous utilisez votre mental pour penser au
Seigneur, toutes vos actions deviennent sacrees.

291



Un grand sage a dit: « Si vous chantez des hymnes de louange au Seigneur,
et Lui offrez une lumiére, le monde entier resplendira de 1’éclat de cette
lumiere. » Prenez la lampe a huile et offrez-en la lumiére au Seigneur.
Votre mental constitué des désirs peut étre comparé a I’huile et la méche a
la sagesse sacrée que vous avez accumulée. Lorsque vous les réunissez
tous deux, vous servant de votre sagesse pour orienter vos désirs vers Dieu,
vous resplendissez de 1’éclat qui émane de la lumiére. Pour contenir cette
huile et cette méche, il doit y avoir un récipient. Le corps peut étre
considéré comme le récipient de 1’huile des désirs dans laquelle trempe la
meéche de la sagesse. La joie que vous éprouvez est la splendeur de la
lumiére qui émane de cette lampe sacrée. S’il n’y a que la meche, vous ne
parviendrez pas a I’allumer. S’il n’y a que I’huile, vous n’y arriverez pas
non plus. Mais quand la méche et I’huile sont associées, on peut allumer la
lampe et obtenir la lumiere.

On peut aussi comparer I’huile a I’action, laquelle est associée au mental et
ses désirs. La meche, ce peut étre buddhi, I’intellect, associé a la sagesse.
Quand vous associez buddhi, I’intellect, a I’action, quand vous rendez vos
actions sacrées en suivant buddhi, la lumiére nait. Bien entendu, la lampe
peut avoir bon nombre de caractéristiques individuelles. Ces
caractéristiques appartiennent a la lampe mais pas a la brillance qui émane
de la lampe. Cette brillance n’a qu’une caractéristique : sa nature est de
donner la lumiére a tous. La flamme, quant a elle, peut posséder un certain
nombre d’attributs. Sous la brise, elle tremblotera. Sous les gouttes d’eau,
elle grésillera. Elle fumera si 1’huile contient des impuretés. Si vous y
mettez le doigt, elle vous brilera. Mais la Splendeur éclatante de 1’ Atman
n’a qu’un attribut: donner a chacun la lumiere. Cette lumicre est distribuée
de maniére égale a tous. On I’appelle atma jyotis, la Lumiére intérieure
immortelle. Elle n’a pas de caractéristique autre que celle de ‘Lumiere
pure’, répartie de fagon €gale en tous les étres. Par contre, la flamme de vie
posseéde de nombreuses caractéristiques et subit beaucoup de changements
et de problemes.

Il existe trois sortes d’activités. On les appelle karma, vikarman et akarma.
Karma ressemble a une flamme stable. Si la flamme bouge et tremblote,
c’est vikarman. La Lumiere pure, la Splendeur d’atma jyotis, c’est akarma.
Akarma ne produit pas de fruit, ce mot signifie sans karma, sans action,
mais ceci ne se rapporte pas a une condition dans laquelle aucune action
n’est accomplie. Quand vous accomplissez une action en traitant tout le

292



monde de fagon égale, n’attendant rien des fruits de cette action et offrant
tout ce que vous faites a Dieu, vous étes engagés dans akarma. Cela
s’applique aussi bien aux devoirs terrestres qu’aux observances et
cérémonies religieuses telles les yajnas, les rituels et les sacrifices. Les
Vedas déclarent que les différents actes et cérémonials religieux que vous
posez en étant intéressés par le résultat, ne peuvent vous mener qu’au ciel,
pas plus loin. Ne croyez pas que le ciel vous accorde I’immortalité. Le
méme Veda déclare aussi que lorsque les mérites des actions ont été
consommes, vous devez revenir sur terre. Vous pouvez ne pas étre
d’accord avec cette doctrine védique du karma, mais vous ne devriez pas
vous engager dans des argumentations et des contre-argumentations a ce
sujet. Comprenez seulement que si vous aspirez aux fruits des actions, ils
seront vite épuises et quand il n’y en aura plus, vous devrez a nouveau
entreprendre des actions, encore et encore, et le cycle sans fin se
poursuivra.

Prenons I’exemple d’un parlementaire qui se représente aux élections. S’il
est élu, il retourne au Parlement pour la durée de son mandat. Le temps de
celui-ci écoulé, il reviendra a la maison. De méme, tous les mérites que
VOUS gagnez par vos activités peuvent étre comparés a cette sorte de
mandat a durée limitée. A la fin du mandat, vous devez revenir. Tant que
durent vos mérites, vous bénéficiez du ciel, mais une fois qu’ils sont
épuisés, vous redescendez. Voila pourquoi, tandis qu’il exposait la
doctrine du karma & Arjuna, Krishna lui dit: « Au lieu d’aspirer aux
résultats temporaires d’une action, tu dois aspirer a atteindre la Personne
cosmique supréme. Une fois que tu 1’auras atteinte, tu ne devras plus
jamais revenir. Si ta vie est toujours pleine d’allées et venues, quand
atteindras-tu ton but permanent? » Voici une histoire qui illustre ce propos.

Un voleur fut pris sur le fait et emprisonné. Le jugement de la Cour le
condamna a six mois d’emprisonnement. Les six mois passés, vint le jour
ou il devait étre libéré. Le gardien le prévint et lui dit: « Demain, tu auras
accompli ta peine, tu peux commencer a préparer ton départ. Rassemble
tes effets personnels et sois prét a partir. » Entendant cela, le voleur ne
débordait pas de joie mais n’¢était pas non plus malheureux. Cela le laissait
indifférent parce qu’il savait ce qui allait se passer. « Je laisse tout cela
ici,» dit-il. Le gardien lui demanda: « Pourquoi n’emportes-tu pas toutes
ces choses ? » Le voleur répondit: « Cela ne sert a rien, dans un jour ou
deux je reviendrai. Bient6t vous me reverrez, des lors pourquoi devrais-je
m’embarrasser de tout cela ? » Le voleur savait qu’il recommencerait a

293



voler, qu’il serait condamné a nouveau et que, sans aucun doute, il
reviendrait dans la méme prison.

Vos actions sont comparables aux allées et venues du voleur. Vous
accomplissez des actions ici sur terre et ensuite vous allez au ciel. Quand
votre terme expire, vous revenez sur terre. Krishna a dit: « Toutes ces
allées et venues, ce n ‘est pas bon. » Il conféra alors 1’enseignement sacré a
Arjuna. Il lui dit de rechercher cet endroit qui est permanent, de se rendre
en ce Lieu de Vérité éternelle dont on ne revient jamais.

294



Trente-Deuxiéme Discours

LE YOGA DE L’ACTION -
RENONCEZ AUX FRUITS DE L’ACTION.

Krishna répeétait a Arjuna:
« Arjuna, fais ton devoir, engage-toi dans I’action juste, mais n’aspire pas
aux fruits de ton action. »

Dans ce monde on accomplit toutes les actions en vue d’une récompense
ou, en d’autres termes, si leurs actions ne portaient pas de fruits, les étres
humains ne s’engageraient dans aucun travail. Arjuna aspirait au fruit de
son travail. Krishna émit des objections face a cette attitude, il incita
Arjuna a n’attendre aucune récompense de ses actions. Mors que tout le
monde agit pour obtenir une réecompense, quel est le sens profond de cette
incitation de la part de Krishna ? L’unique intérét de Krishna était que le
karma, toutes les actions accomplies par Arjuna, se transforment en yoga,
c’est-a-dire qu’elles le conduisent a s’unir avec la Divinité. L’ordre de
Krishna était que les actions d’Arjuna ne devraient pas participer d’un
simple karma, d’une simple action, mais bien qu’elles devraient le
conduire vers son but spirituel, en d’autres termes qu’elles deviennent
karmayoga.

Si vous pense; ‘je’ fais cela ou c’est ‘mon’ action, ces sentiments d’ego et
d’attachement n’engendreront que la tristesse comme fruit de votre action.
De tels actes ne peuvent vous mener qu’a un plus grand asservissement.
Mais si vous transformez I’action en yoga, vous vous libérez de
I’asservissement. Comment 1’action devient-elle yoga? Toutes les actions
accomplies comme offrande a Dieu, sans que 1’individu ait le sentiment
d’en étre 1’auteur, sont transformées en yoga.

De nombreux problémes surgissent lorsque 1’égoisme est a la base de votre
action. Intérieurement vous ressentez peut-étre que vous avez accompli
I’action et que vous devriez donc en retirer les bénéfices, « J’ai fait le
travail, j’en mérite le salaire, j’ai droit a la récompense. » De tels
sentiments ne font que renforcer 1’ego. Le sentiment du ‘je’ et du ‘mien’,
vont grandissant et, de ce fait, la joie de I’Atman va diminuant. Afin de
détruire completement 1’égoisme, Krishna dit a Arjuna de transformer
toutes ses actions en yoga.

295



Comment pouvez-vous transformer 1’action en yoga? Vous devez devenir
impersonnels, vous devez vous concentrer pleinement sur 1’action et rester
totalement indifférents, non concernés par les résultats qu’elle engendrera.
Avec ce sentiment désintéressé, vous pouvez accomplir n’importe quelle
tache. Prenez par exemple le roi Janaka dont la vie démontra que si vous
agissez sans désirer les fruits, sans qu'un intérét personnel motive votre
action, ce que vous accomplirez aura certainement une tres grande valeur.
Janaka regnait sur son royaume et en assumait toutes les responsabilites. 1l
remplit tous ses devoirs avec 1’attitude d’en étre seulement le ‘témoin’. Et
parce qu’il agit sans s’attacher aux résultats, il devint un r&ja yogi, un roi
sacreé ayant atteint 1’état du yogi. Toute action offerte au Seigneur et
réalisée sans intérét personnel, devient yajna, un sacrifice sacre, et peut
donc étre considérée comme yoga. Mais quand on entreprend une action en
ayant un intérét personnel dans 1’action et dans ses résultats, cela devient
roga, une maladie. La cause fondamentale de cette maladie est
I’attachement De I’attachement découlent la haine et la colére. Ce sont les
démons qui dissimulent toutes vos qualités humaines.

Quand roga et dvesha, I’attachement et la haine, commencent a se
manifester en vous, ils encouragent toutes les tendances démoniaques et
vous oubliez votre véritable nature humaine. C’est la raison pour laquelle
Krishna ordonna a Arjuna: « Lorsque tu agis, libére-toi de tous les
attachements. Sois impersonnel. Si tu agis sans aucun intérét personnel a la
clef les fruits de tes actes ne t’affecteront plus. C’est de cette fagon que Je
regne sur les trois mondes. Ne peux-tu régner sur une seule famille de cette
facon? Crois fermement que si tu te désintéresses des récompenses, tu
pourras accomplir des taches colossales. Mais si tu es intéressé par le
résultat d’une tache, tu t’exposes au désappointement Si tu obtiens les
fruits que tu attendais, tu seras submergé par la joie et si tu échoues, tu
seras submergé par I’inquiétude. Essaie donc de contréler ces sentiments
d’exaltation et d’abattement Sois un sthitaprajna, devient vraiment ‘sage’.
Tu ne peux te permettre d’étre assujetti a ces sentiments qui oscillent sans
cesse entre I’exultation et ’abattement. »

Tous les étres humains agissent, sans aucune exception. Toute personne
possede un corps humain dans le but précis d’accomplir 1’action. Pour
sanctifier le corps, vous ne devez accomplir que de bonnes actions. De
chaque action résultera un fruit. Vous devez étre conscients que la joie que
vous obtenez en accomplissant une action est de loin supérieure a la joie

296



que vous retireriez du fruit de 1’action. Prenons par exemple une famille
dont les membres accomplissent une certaine cérémonie auspicieuse, tel
un rituel sacré ou une pdja particuliére. Tout au long du processus, ils ne
ressentent aucune fatigue. Méme si certains souffrent d’une forte fievre, ils
n’en sont pas génés parce que la cérémonie les absorbe complétement
Pendant tout ce temps, aucun ne ressent la fatigue. Mais aprés la
céréemonie, si vous rendez visite aux membres de cette famille, vous les
trouverez épuisés.

Accomplir une action vous procure de la joie, mais vous n’expérimentez
pas la méme joie aprés que I’action soit terminée. Vous étes trompés par
I’illusion qui vous fait croire que le fruit de I’action vous procure une
certaine joie. En Vérité, ce fruit ne renferme aucune joie. La joie que vous
croyez en obtenir n’est qu’un reflet, un fantome, I’ombre de la Joie réelle.
Elle n’est pas la Joie permanente que vous recherchez. Comment les fruits
d’une action pourraient-ils étre autre chose que des ombres furtives dés
lors que I’action elle-méme n’est que temporaire et éphémere?

Vous croyez peut-étre qu’en faisant des actes de charité, en participant a
divers rituels auspicieux, en faisant pénitence ou en pratiquant 1’austérité
vous atteindrez le ciel ! Pourtant, Krishna a déclaré que le ciel n’est que
temporaire. Il dit a Arjuna: « Il existe quelque chose de plus grand que le
ciel. Je ne dis pas que tu ne dois plus célébrer de sacrifices, de rituels
religieux, ni accomplir des austérités. Tu dois t’engager dans ces activités
en considérant qu’elles font partie de ton devoir. Mais tout ce que tu dois
faire, fais-le pour le bien du monde. N’agis pas sur base de motivations
égoistes. Agis de fagon désintéressée, altruiste, en étant seulement
concerné par la paix, le bien-étre et la prospérité du monde entier. Ne te
soucie pas d’atteindre le ciel. Fixe-toi sur un but plus élevé, au-dela du ciel.
Le ciel ne dure que le temps des mérites accumulés par tes actions passees.
Une fois ces mérites épuisés, tu dois revenir sur terre. Cesse donc d’aspirer
au ciel qui lui-méme est temporaire et impermanent. Entretiens la
proximité du cceur avec le Seigneur et sois-Lui cher. Immerge-toi en Lui,
voila ce qui est vraiment important Le Principe de la Divinité est plus
grand que le ciel. Lorsque tu comprendras le secret de I’action et
accompliras toutes tes actions avec la perspective correcte, tu seras en
mesure d’atteindre la Divinité Elle-méme. »

La Bhagavadgita ne vous demande pas de renoncer aux activités du monde
et de devenir sannyasins. Certains ont I’impression qu’on ne devrait pas

297



enseigner la Gita aux jeunes enfants parce qu’ils pourraient croire qu’on
leur demande de renoncer au monde et de se retirer dans la forét Beaucoup
de gens souffrent de telles illusions fausses. Mais regardez donc le grand
nombre de gens a qui la Gita fut enseignée. Ont-ils tous pris le sannyasa?
Ont-ils tous renoncé aux choses du monde ? Arjuna qui recut la
Bhégavadgita de Krishna Lui-méme, est-il devenu sannyasin? La
signification profonde de la Gita doit étre appréhendée dans le contexte de
la nature humaine telle que celle-ci s’exprime dans le monde, dans les
activités quotidiennes des gens. L’objectif le plus important de la Gita est
de mettre 1’inestimable sagesse ancienne a la portée du monde terrestre
pour élever la vie sur terre au niveau de la plus haute Sagesse. La
Bhégavadgita inscrit le VVedanta dans la vie quotidienne pour I’élever au
niveau du Vedanta. Non seulement elle introduit la philosophie et la
spiritualité dans la vie quotidienne, mais elle introduit aussi la vie
quotidienne dans la philosophie et la spiritualité. Ainsi, elle réconcilie
spiritualité et vie de tous les jours.

Mais I’existence humaine n’est pas uniquement concernée par le
quotidien, les activités séculiéres, elle n’est pas du tout vouée a accroitre
nos moyens d’existence. La Bhagavadgita enseigne la sainteté de la vie
humaine. Elle oriente ’homme vers son but final. Elle lui enseigne
comment gagner et vivre sa vie dans le monde, de maniere a ce qu’il puisse
transcender la condition humaine et ne plus avoir a renaitre. VVous ne serez
pas liés par vos actions si elles sont accomplies sans égoisme, sans intérét
pour leurs fruits. La Bhagavadgita enseigne la pratique d’anasakti,
c¢’est-a-dire du non-attachement aux activités et aux devoirs. Les actions de
celui qui atteint andsakti deviennent sacrées. La Gita ne vous incite pas a
renoncer au travail, au contraire, elle vous encourage a faire votre devoir et
a accomplir toutes les activités qui relévent de votre position dans la vie.
Mais vous devez transformer ces actions en activités sacrées, en les offrant
au Seigneur.

Prenez I’exemple d’un cuisinier. S’il se concentre sur sa cuisine, il fera son
travail et son devoir correctement. Mais si en travaillant il ne pense qu’a
son salaire, son travail s’en ressentira et sa cuisine ne sera pas bonne. Par
contre, lorsque la cuisine est faite avec le sentiment d’anasakti, ce travail
devient un service pur et sacré qui nourrit et sanctifie. De méme, quels que
soient les devoirs qui vous sont assignés, si vous les remplissez pleinement
concentrés sur votre travail, I’offrant au Seigneur et n’ayant aucun intérét
pour les fruits, en d’autres termes, si vous faites votre travail avec I’attitude

298



d’anasakti, vos actions deviennent sacrées et nobles, votre travail sera
paisible et vous progresserez régulierement vers votre but Mais si vous
développez un intérét personnel dans votre travail, il y aura des hauts et des
bas. L’inconstance se développera et vos desirs augmenteront.

Krishna considérait le roi Janaka comme une personne idéale parce qu’il
régnait sur son royaume avec ce sentiment d’anasakti, de détachement. Il
atteignit ainsi la perfection. Certains ne dirigent leur vision que vers
I’extérieur. D’autres développent une vision intérieure. La vision
extérieure ne voit que le monde extérieur, illusoire. La vision intérieure
transforme le mental et remplit le ceceur de sentiments sacres. Pour atteindre
cette vision intérieure, il faut développer anasakti.

Voici une histoire pour illustrer cela.

Un jour, le jeune sage Suka parcourait les environs de Mittilapura. Le roi
Janaka apprit que Suka se trouvait sur le territoire de son royaume mais ne
savait pas ou il allait établir son campement. Il envoya donc quelques
messagers pour s’en informer. Pendant une semaine ceux-ci firent le tour
du royaume et finirent par trouver Suka dans un abri de forét, tout pres de
la capitale de la cité. Janaka, accompagné de ses ministres, rendit alors
visite a Suka. Il n’y vint pas en tant qu’empereur ou roi, mais bien comme
I’humble serviteur du Seigneur. Il avait vaincu depuis longtemps toute
trace d’ego et se comportait comme un humble aspirant spirituel. Pendant
le discours que Suka donnait & ses disciples, le roi Janaka se tint debout,
pleinement concentré sur ce que disait Suka. Le soir venu, avant de partir,
Janaka s’approcha du sage et dit: « Swami, puis-je assister chaque jour au
discours divin? » Suka répondit: « Janaka, la spiritualité et la philosophie n
‘appartiennent a personne. Tous ceux qui s’y intéressent, tous ceux qui
aiment écouter de tels enseignements, tous ceux qui croient qu’il faut
atteindre le but, ont droit a cette connaissance. Tu peux, bien entendu,
venir chaque jour, tu es le bienvenu. » Janaka rentra au palais et revint
chaque jour écouter les discours.

Suka voulut démontrer aux yeux du monde que le roi Janaka possédait la
vision intérieure alors que la plupart des gens n’ont qu’un regard tourné
vers I’extérieur. Ayant cette idée en téte, il grimpa sur un promontoire tout
proche de Mittilapura. De ce point culminant, on apercevait toute la ville.
Suka y construisit un abri et se mit a faire des discours sur le Vedanta Un
jour, suite a certaines obligations et responsabilités administratives

299



urgentes, le roi Janaka arriva en retard. A dessein, Suka attendit 1’arrivée
du roi pour commencer son discours. Il ne tint aucun compte de la grande
assemblée qui était déja 1a. Pour leur faire comprendre I’intérét qu’il
portait au roi, Suka se mit a interroger des gens, essayant de savoir
pourquoi Janaka n’était pas encore arrivé. Il envoya méme des messagers
s’enquérir en ville de la raison de ce retard. Lui-méme se tint sur le bord de
la route et attendit qu’arrivent le roi et sa suite.

Voyant cela, des murmures s’élevérent de la foule assemblée. Les
disciples, jeunes et vieux, se mirent a chuchoter. L’un d’entre cux dit;

« Regardez Suka, il est considéré comme un grand sage qui a renoncé a
tout, mais il ne semble pas que cela soit vrai, le voila qui attend le roi
Janaka. Parce que Janaka est empereur, Suka ne nous accorde pas la
moindre attention et ne se préoccupe pas de nous donner le discours. » Un
autre dit: « Le comportement de Suka est bien étrange. Pourquoi fait-il
preuve de tant de partialité vis-a-vis des rois? Les sentiments qu’un sage
éprouve pour un roi peuvent-ils étre différents de ceux qu’il ressent pour
d’autres gens? » Suka était conscient de tous ces murmures. En fait, c’était
pour leur apprendre une bonne lecon qu’il se conduisait de cette maniére.
Une demi-heure, puis deux heures s’écoulérent. Suka attendait toujours
I’arrivée de Janaka et ne fit méme pas mine de vouloir commencer le
discours.

Entre-temps, ceux dont le cceur était un peu souillé exprimerent des
sentiments de jalousie et de colére. Ces sentiments impurs étaient inhérents
en eux, mais demeuraient cachés a [intérieur. Maintenant, ils se
manifestaient au grand jour. C’est justement cela que Suka voulait, car il
fallait d’abord que le venin sorte de leur caeur pour que celui-ci soit ouvert
aux enseignements du Vedéanta. Si on n’a rien dans la téte, on peut la
remplir d’enseignements sacrés. Mais si la téte est déja pleine d’impuretés,
comment pourrait-elle encore contenir quelque chose de pur et de sacré ? I
faut en premier lieu vider la téte des mauvaises choses qu’elle contient
avant de la remplir avec de bonnes choses. Le souhait de Suka était donc
que ces mauvais sentiments se manifestent et s’expriment. Il voulait que
tous ses étudiants déversent la saleté qui encombrait leur mental. Il savait
que si leur ceeur hébergerait des attachements et des mauvais sentiments,
ses enseignements n’auraient pas prise sur eux, Il leur fit donc subir ce
processus de purification.

Pendant ce temps, Janaka, tres anxieux, se hatait de rejoindre le lieu ou se

300



donnaient les discours. Suka vit arriver Janaka. On le voyait venir de loin
car il n’était jamais seul. Bien que cela ne 1’intéressait pas de se voir
accompagne par toute une cour, ses ministres et ses serviteurs le suivaient
partout afin de lui offrir sécurité et protection. Bient6t la foule sut que le roi
arrivait. Dés son arrivée, Janaka se jeta aux pieds du guru et lui demanda
humblement pardon pour son arrivée tardive. Il étendit sa natte d’herbe
sacrée et s’assit. Suka commenca immédiatement son discours. A ce
moment, la haine grandit dans le cceur des jeunes disciples. Leurs visages
furent marqués et transformés par ce sentiment qu’ils éprouvaient a I’égard
de Suka et du roi. « Regardez donc ce Suka, pensaient-ils, il ne s’occupe
que de plaire au roi. Voila a quoi se réduit son Vedanta. »

Suka décida alors de donner une legon a tous ceux qui étaient assemblés la
et qui nourrissaient ces mauvais sentiments. L’interrompit son discours et
dit: « Janaka, regarde, ton royaume est enjeu ! » Le roi, les yeux fermes et
complétement concentré sur les enseignements sacrés, ne réagit pas a ces
paroles. Son mental était fixé et restait concentré sur le Vedanta. La foule
assemblée 1a vit les flammes et la fumée s’élever au-dessus de la ville.
Certains disciples, inquiets du sort de leurs parents et de leurs biens, se
hatérent vers Mittilapura. Tous les attachements enfouis au plus profond
de leur cceur refirent surface. Quelques instants plus tard, Suka dit au roi:
« Le feu a maintenant atteint ton palais. » Mais Janaka ne préta aucune
attention a cette déclaration, il ne broncha pas. Il était rempli du vrai
sentiment d’anasakti, le désintérét absolu et 1’indifférence totale vis-a-vis
des choses du monde. L’Atman était son seul intérét. Absorbé dans
1’ Atman, il n’éprouvait aucun autre sentiment.

Dans I’assemblée, il y avait des pandits renommeés et des érudits célebres
dont la réputation s’étendait trés loin. Suka voulut leur démontrer que bien
qu’ils fussent de trés grands savants, ils n’étaient pas encore parvenus a
tuer leurs attachements. Lorsqu’ils virent les flammes, ils prirent peur. Ils
se tournerent vers Janaka et le priérent: « Oh roi ! Oh roi ! » Mais Janaka
était en samadhi, il baignait dans la Béatitude de I’Atman. Des larmes de
joie ruisselaient sur ses joues. Concentré sur les pensées sacrées, il ne s’en
écarta pas un seul instant. Suka observait Janaka et il était trés heureux.
Aprés quelques temps, certains disciples, partis en courant vers
Mittilapura, revinrent et annoncérent qu’en fait, il n’y avait pas de feu du
tout. Suka se mit alors a leur expliquer la signification de ce qui s’était
passé.

301



Suka leur dit: « Mes enfants, ce n’est pas parce que Janaka est roi et donc
un personnage important, que j’ai retardé mon discours de deux heures. Je
I’ai fait parce qu’il est une personne de mérite, un vrai shishya, et je crois
gu’on doit patienter pour quelqu’un comme lui. Parce qu’il s’est purgé de
I’ego et de I’orgueil, parce qu’il est vraiment humble et dévoué, il est
revétu de I’autorité qui fait que, pour lui, on différe les discours. Vous
écoutez, mais vous n’entendez pas ce qui est dit ou mis en pratique, vous
n’avez pas cette autorité. Plutdt que d’instruire des centaines de personnes
qui ne font aucun effort pour appliquer ces enseignements dans la vie
quotidienne, je peux enseigner au moins une personne qui a vraiment le
droit de recevoir cet enseignement parce qu’elle en a intégré les préceptes
sacres dans sa vie. Quel intérét y a-t-il d’enseigner des gens remplis
d’égoisme et d’attachements? C’est comme si on jetait une pierre dans
I’eau. La pierre peut rester des années dans 1’eau, elle n’en absorbera
méme pas une goutte. Méme si je n’atteins qu’une personne comme
Janaka, cela suffit pour que je continue. Pourquoi s’attarder sur un grand
nombre de pierreries sans valeur ? Cela suffit si une pierre précieuse a de la
valeur. Pourquoi posséder 10 acres de terres stériles si vous pouvez avoir
un petit lot fertile qui donne d’abondantes récoltes? Si un roi tel que Janaka
devient sacré, il sanctifiera tout son royaume, il en fera un royaume sacré,
un exemple pour le monde entier. » L’intention de Suka était de faire de
Janaka un roi sacré, un raja yogi, et en méme temps enseigner une
précieuse lecon aux soi-disant disciples qui s’étaient assemblés autour de
lui.

Krishna nourrissait une intention similaire lorsqu’ll enseigna la Gita a
Arjuna. Ce dernier était aussi une personne sacrée, que le caractere et les
idéaux élevés avaient qualifiée pour recevoir de tels enseignements.
Arjuna possédait le controle des sens. Ses austérités lui avaient fait gagner
un grand pouvoir spirituel. Il s’était défait de la plupart de ses attachements
terrestres. Son habileté dans de nombreux arts et son intellect étaient
hautement développés. Il s’était abandonné a Krishna en toute humilite.
Aussi, Krishna décida qu’Arjuna était prét pour la Sagesse et résolut d’en
faire un sthitaprajna, car s’il pouvait étre corrigé, le monde enfler en
bénéficierait. Il prit donc grand soin de délivrer ces enseignements sacrés a
Arjuna, qui possédait a la fois la capacité et la vertu de s’élever a de tres
hauts niveaux spirituels. Quelles que soient les circonstances il contrélait
les sens et c’est la raison pour laquelle un grand nombre de titres lui furent
octroyes.

302



Arjuna signifie ‘celui qui est pur’, ‘celui dont le coeur est sacré’ ou encore
‘le joyau d’entre les hommes.’ Il était si puissant qu’il aurait pu accomplir
des actes susceptibles de terrifier le monde entier, mais il agit toujours avec
pureté, conformément au Dharma. Il gagna le droit d’utiliser une arme qui
ne pouvait étre maniée par aucune personne vivant a son époque. A
I’origine, cette arme appartenait au Seigneur Shiva. Cette arme formidable,
que détenait Shiva durant le tretayuga, appartint plus tard au roi Janaka, et
devint le gandiva, lors du dvéparayuga. Ayant gagné la grace de Shiva,
Arjuna obtint donc cette arme redoutable. Il fut un héros si extraordinaire
que la volonté et le souhait de Krishna furent de le choisir pour lui
enseigner la Gita afin qu’Arjuna devint un exemple dont bénéficierait le
monde enfler.

C’est par la bouche que vous offrez la nourriture a I’estomac. C’est ensuite
par I’estomac que la nourriture est offerte au corps tout entier. Tout comme
la nourriture arrive dans toutes les parties du corps en passant par
I’estomac, de méme la Gita fut donnée a une personne pure et
désintéressée comme Arjuna, pour parvenir ensuite au monde enfler. Un
des noms donnés a Arjuna est parthivi’, fils de la terre. Vous étes tous des
fils de la terre. Arjuna pouvait étre considéré comme un représentant
exceptionnel de tout le genre humain, aussi Krishna estima-t-il qu’en
faisant de lui une personne sacrée, le monde enfler pourrait étre
transformé.

Nishkédmakarman, les actions que vous faites sans en désirer les résultats,
sont beaucoup plus grandes que les actions ordinaires que vous faites en
croyant que vous en étes 1’auteur. Anasaktikarma, 1’action complétement
désintéressée, accomplie de facon impersonnelle dans une indifférence
totale et sans aucun attachement, est encore plus grande que
nishkdmakarman. Mais quand I’action est offerte entiérement au Seigneur,
elle devient yajna, sacrifice, et elle est encore plus sacrée que les
précédentes. Krishna ordonna a Arjuna d’offrir toutes ses actions au
Seigneur. Quand Arjuna parvint a ce stade d’évolution, ¢’est-a-dire quand
il se mit a offrir toutes ses actions au Seigneur, Krishna entreprit de lui
enseigner la Gita.

Lors de la premiére étape, chaque étre humain doit accomplir le karma,
I’action, et s’employer activement dans les taches qui lui sont dévolues. LI
est nécessaire d’accomplir I’action afin de ne pas développer la paresse.
Une personne paresseuse est tout a fait inutile pour le monde. Swami

303



n’approuve pas la paresse et n’encourage pas a devenir oisif. En premier
lieu, vous devez accomplir le karma ordinaire. Ensuite, vous devrez entrer
dans 1’étape de nishkdmakarman. Graduellement, vous transformerez
I’action en yoga et finalement ce yoga deviendra yajna, un sacrifice.
Quand I’action sera devenue Yyajna, un sacrifice, vous aurez renonceé a tout
Cette transformation de karma en yajna, de 1’action en sacrifice et du
travail en adoration, est ce que la Gita veut signifier.

C’est pour détruire complétement 1’égoisme, 1’égocentrisme, 1’arrogance,
I’orgueil, la possessivité, 1’attachement, la haine et toutes les autres
qualités empoisonnées, que la Gita se manifeste de tant de facons. Ce
faisant, elle a aidé un grand nombre de personnes tres différentes a
développer une nature sacrée. La Gita peut étre comparée a un arbre a
souhaits. Quoi que vous désiriez de la Gita, elle vous le donnera. La
signification donnée a ses divers enseignements, dépend de votre
perspective et de votre degré de préparation spirituelle. Nul ne peut
prétendre connaitre la signification correcte d’un vers particulier de la
Gita. Nul n’a I’autorité requise pour affirmer que son interprétation est la
seule qui soit correcte. Les enseignements de la Gita s’appliquent au
niveau du chercheur spirituel. Elle peut donc étre qualifiée de ‘Cceur du
Vedanta’, elle en est ’Essence méme. La Gita est un trésor merveilleux, un
chemin recouvert de pétales de fleurs. La Gita est le soutien de tous les
chercheurs et aspirants sérieux, elle leur permet de nager et de survivre
dans cette mer qu’est la vie terrestre. La Gita les aide a franchir les
obstacles et a atteindre leur But. Une personne qui néglige la Gita perd le
vrai sens de la vie.

Quels que soient les sentiments d’une personne, la signification qu’elle
retirera de la Gita sera proportionnelle a son degré de développement
spirituel. Par exemple, avant ce discours, le pandit a chanté I’incantation
suivante, « Suklam bardharam Vishnum... » «au Seigneur vétu de blanc...»
Vishnu signifie Celui qui est omniprésent et omnipénétrant. Il est décrit
comme ayant la couleur de la cendre et aussi celle de la lune, gris bleu, ce
qui revient a dire qu’ll a la couleur de la cendre. 1l est aussi décrit comme
ayant quatre mains et un visage sacré trés plaisant qui ne laisse paraitre
aucun sentiment, ni d’exaltation ni d’abattement C’est sous cette forme
que les croyants Le voient et qu’ils Le prient. Mais les non-croyants
peuvent utiliser les mémes descriptions, bien que I’'image qu’ils décrivent
par ces mots soit complétement différente.

304



Suklam bardharam peut aussi se rapporter a celui qui porte des vétements
blancs. Quelle que soit la situation dans laquelle vous le voyez, il ne
manifeste aucun sentiment. Sa couleur est celle de la cendre et il a quatre
membres. On peut prendre ces attributs, les rassembler et dire qu’ils
dépeignent un &ne. Un ane transporte les vétements blancs du blanchisseur,
il a quatre membres, son corps a la couleur de la cendré et sa téte est tres
agréable a regarder. Il n’est lié a aucun endroit et erre sur les chemins,
devant les habitations, partout C’est la signification que les non-croyants
donnent a Suklam bardharam. Ainsi, que celui-1a soit le Seigneur ou qu’il
soit un ane dépend du regard que vous lui portez, suivant que vous étes un
fidéle ou un non-croyant, intéressés ou non pour les choses spirituelles.

De la méme facgon, la Gita propose diverses significations a différentes
sortes de gens. Selon vos sentiments, chacun d’entre vous obtiendra la
signification qui est la plus appropriée a son cheminement spirituel. La
Gita est donc un grand arbre a souhaits, une vache sacrée offrant son lait a
profusion. VVous pouvez en retirer la signification qui vous convient le
mieux, I’enseignement que vous étes préts a intégrer. Il y a beaucoup d’eau
dans I’océan, mais la quantité d’eau que vous puisez sur son rivage dépend
de la capacité du récipient que vous utilisez. L’cau sera la méme, mais la
différence se rapportera seulement a la taille du récipient utilisé. Il peut
exister des différences dans vos sentiments, mais la Gita demeure toujours
la méme. Sa nature fondamentale est la méme pour tous. Son but sacré est
de transformer 1’humanité en Divinité. Vous ne devriez pas prendre ce
livre sacré a la Iégere. Vous devriez approcher la Gita avec un sentiment de
profonde dévotion et la volonté de vous engager sérieusement a pratiquer
ses enseignements. VVous devriez chanter ses versets avec authenticité,
pleinement conscients de leur signification. Chaque jour, vous devriez
mettre en pratique au moins un ou deux des préceptes donnés ici. Alors
seulement votre vie se réalisera complétement.

305



Trente-Troisiéme Discours

DEVELOPPEZ LA VISION INTERIEURE

« Que vous soyez professionnellement actifs ou que vous ayez mis un
terme a vos activités, le plus important n’est pas le travail en lui-méme,
mais bien coin ment vous allez détruire et déraciner, de maniére efficace,
les tendances négatives profondément ancrées, cachées dans votre cour. »

L’objectif principal de toute sddhana, de toute pratique spirituelle, c’est de
vous débarrasser des vasanas, des impuretés qui se sont incrustées en vous.
C’est aussi le but de tous les yogas, a savoir, vous purifier de toute trace de
raga et dvesha, ces maux jumeaux que sont I’attachement et la haine,
cachés au plus profond de vous-mémes. Si vous vous contentez de vous
enfuir dans la forét ou de vous retirer dans une grotte sans accomplir les
exercices qui déracinent ces ennemis intérieurs, que vous le vouliez ou
non, ces tendances latentes continueront a produire des pensées et des
actions qui vous enchainent. Ces impuretés seront comme des graines dans
votre cceur, prétes a germer en un foisonnement de pensées saturées
d’aspirations et de répulsions, de désirs et d’illusions. Tout cela aboutit a
vous faire oublier votre vraie nature humaine.

La Gita a montré que si vous parvenez a extirper les tendances
profondément enracinées qui se cramponnent a votre cceur, vous serez en
mesure d’accomplir n’importe quelle action sans étre concernés par les
résultats. Deés ce moment, le karma, 1’action, dans laquelle vous vous
engagez ne vous enchainera plus. En d’autres termes, vous serez
complétement libérés des fruits de vos actions. Les gens qui ne
comprennent pas cette verité et finissent par renoncer a toute activité
extérieure, sombrent dans 1’indolence et la paresse. La Gita a pourtant
souligné a maintes reprises qu’il n’y a pas de place pour la paresse dans le
monde de I’esprit. Ce qu’enseigne la Gita, c’est anasaktiyoga, le yoga de
’action impersonnelle ou désintéressée dans lequel vous restez totalement
indifférents a un quelconque intérét personnel vis-a-vis du travail que vous
faites comme vis-a-vis des résultats qui en découlent. Cela signifie
travailler pleinement concentrés pour atteindre 1’excellence et cela

306



jusqu’aux limites extrémes de vos capacités, mais c’est aussi orienter
toutes vos actions vers le service de Dieu et rester fermement établis dans
la Conscience de Dieu.

Anasaktiyoga va au-dela de la pratique de nishkdmakarman, lequel est mis
en évidence dans le deuxieme chapitre de la Gita. Nishkdmakarma est le
stade au cours duquel toutes les actions sont accomplies sans attendre ni
désirer aucun de leurs fruits. Vous ne pourrez atteindre le stade de
nishkdmakarman tant que subsistent les vasanas, qui proviennent de vos
actions passées et sont défavorables au progrés spirituel. Vous devez
d’abord enlever les mauvaises qualités associées aux mauvaises actions et
les remplacer par de bonnes qualités associées aux bonnes actions. Quand
vous étes fermement établis dans le stade du service désintéressé au cours
duquel vous ne faites que de bonnes actions, vous pouvez accéder au stade
de nishkamakarman, vous renoncez aux fruits de toutes vos actions. De I3,
vous vous élevez tout naturellement au stade d’anasaktiyoga.

Accomplir le travail recele un profond secret, quel est-il? La Gita proclame
que seul I’accomplissement de bonnes actions, satkarma, permet
d’éliminer les tendances négatives. La Gita conseille que vous vous
engagiez seulement dans de bonnes actions afin de purifier votre cceur.
Mais elle va plus loin encore, elle affirme que la pureté du cceur Véritable
ne peut étre réalisée qu’en dédiant toutes vos actions au Seigneur. Chacune
de vos actions doit étre offerte a Dieu. C’est la seule fagon de bien purifier
votre cceur. Prenons un exemple. La nourriture, méme cuisinée de
différentes facons, n’est jamais qu’une nourriture ordinaire quand vous la
mangez et vous étes donc assujettis aux effets favorables et defavorables
qui résultent de son ingestion. Mais si avant de la consommer vous I’offrez
a Dieu, elle devient prasddam, nourriture consacrée, un don sacré du
Seigneur. Toutes vos activités quotidiennes tombent aussi dans la
catégorie du karma ordinaire. Mais si vous accomplissez ces mémes
activites, fussent-elles insignifiantes, avec 1’intention d’en faire I’offrande
a Dieu, consacrant leurs résultats, non a votre plaisir personnel mais a la
satisfaction du Seigneur, ce karma devient karmayoga, action consacreée, et
aussi yajna, sacrifice sacré. Seul, ce karmayoga peut débarrasser votre
ceeur de toutes les tendances mauvaises et ainsi le purifier.

Quelles devraient étre les qualités des actions que vous offrez aux pieds du
Seigneur? Comment les rendre sacrées ? Avant de faire cadeau d’un objet a
quelqu’un, vous vous assurez qu’il a une certaine valeur, une certaine

307



utilité, qu’il est propre et qu’il sera apprécié, en d’autres mots, qu’il sera
recu avec joie. S’il en est ainsi lorsque vous offrez quelque chose a un
individu ordinaire, combien plus grande est I’attention que vous devez
accorder a I’offrande que vous faites au Seigneur. Elle doit étre trés pure,
sacrée, satisfaisante. On ne doit pas offrir n’importe quoi, n’importe
comment au Seigneur. Avant de Lui offrir quoi que ce soit, vous devez le
rendre pur, sacré et noble. L’offrande sera alors digne de Lui étre offerte.

Par exemple, si vous souhaitez offrir une rose au Seigneur, vous la
choisissez tres belle et parfumée. Vous la débarrassez de tous les insectes
qui pourraient s’y étre logés. Vous la dépouillez ensuite des épines et des
feuilles défraichies. Vous la rendez la plus belle possible, la plus pure
possible, ensuite seulement vous 1’offrez & Dieu. Chaque action que vous
accomplissez devrait ressembler a cette rose. Tout comme une délicate
fragrance est inhérente a la rose que vous offre; vos actions aussi doivent
étre saturées de la fragrance de ’amour et du caractere sacré. Tel est le
véritable yoga de 1’action. La Bhégavadgita vous invite a n’offrir que de
telles actions au Seigneur.

Vous devez pouvoir distinguer 1’action sage de celle qui ne 1’est pas, et
pour cela vous devez comprendre la différence qui existe entre la sagesse
et I’ignorance. Sankhya fait référence a 1’union totale de la sagesse avec la
Sagesse, ce qui signifie qu’il faut développer la sagesse individuelle et la
faire fusionner ensuite avec la Sagesse cosmique. Tous ceux qui veulent
faire I’expérience directe du Seigneur doivent développer cette sagesse,
ainsi qu’un grand nombre de qualités importantes. Les caractéristiques du
sthitaprajna, d’une personne dotée de la sagesse spirituelle, sont la
patience, la détermination, la pureté du corps et du mental, I’amour
désintéressé, la conscience permanente du Seigneur, 1’aspiration
permanente a atteindre le Seigneur, de méme que les six qualités connues
comme étant les trésors spirituels sama, le contrdle du mental, dama, le
contréle des sens, uparati, le sentiment sacré qui nait du renoncement aux
désirs, titiksha, I’endurance, 1’indifférence vis-a-vis de toutes les paires
d’opposés comme le plaisir et la souffrance, shraddha, une foi inébranlable
et samadhéna, une concentration stable et le contentement que procure le
mental équanime. Examinons tout d’abord la premiere de ces qualités la
patience.

La patience, ou longanimité, est 1’'une des caractéristiques les plus
importantes que chacun devrait posseder et mettre en pratique. De

308



nombreux rois furent anéantis parce qu’ils avaient délaissé cette qualité de
patience. Méme de grands rishis négligerent cette qualité inestimable et
perdirent tout leur mérite spirituel. De nombreux érudits oubliérent cette
qualité inestimable et coururent a leur perte. La patience peut étre
considérée comme 1’armure et le bouclier, tous deux sont trés importants
pour faire face dans la bataille de la vie. Les étres humains perdent tres vite
toutes leurs qualités humaines s’ils perdent patience. Comme vous avez
déja pu vous en rendre compte, la patience est un attribut extrémement
important du sthitaprajna, de celui qui réside dans la Sagesse éternelle.
Sans la patience, il est impossible de devenir sthitaprajna et le demeurer.

Une nature résolue, en d’autres termes, &tre doté de la qualit¢ de
détermination et d’une ferme résolution, est la condition indispensable
pour développer la patience. Bien entendu, il ne faut pas confondre nature
résolue et entétement stupide. Dans le domaine des taches sacrées, dans les
matieres relatives a 1’esprit, la fermeté et la nature résolue de I’homme
peuvent étre décrites comme une qualité du mental débarrassé de I’illusion
et de I’indécision. Quel que soit I’obstacle, quels que soient les problémes
qu’il rencontre ou les ennuis qui surgissent, un homme de nature résolue
reste fermement attaché a la poursuite des taches entreprises, jusqu’a ce
qu’il atteigne le but final. Si vous étes dénués de cette qualité qu’est la
détermination, la patience ne disposera d’aucune base pour se développer
et se renforcer. Patience et détermination sont jumelles. L’une ne peut
exister sans I’autre. Sans la détermination, la patience ne pourra s’établir et
sans la patience, la détermination dégénerera en arrogance.

Considérons maintenant la pureté. Tout comme vous le faites pour purifier
votre corps, vous devez également entreprendre diverses bonnes actions
pour purifier votre mental. Par ces actions vous pouvez éliminer les
attachements, les désirs et les répulsions qui, avec 1’égoisme, ont pollué
votre mental. Pour parvenir a vous controler, vous devez d’abord éliminer
ces qualités négatives. Tout comme la tortue peut détendre ses membres et
sortir de sa coquille quand ¢’est nécessaire, ou encore y rentrer quand elle
est en danger, vous devriez étre capables de contrbler vos sens et de les
utiliser quand vous en avez besoin. La Gita a souligné que ces qualités sont
aussi tres importantes pour le sthitaprajna.

C’est au sein de ’action, du karma, qu’un homme révéle de maniére plus
¢vidente, a la fois son caractére et le type d’homme qu’il est. C’est
pourquoi on accorde tant d’importance au nishkdmakarman. Tout comme

309



le miroir révele votre type de visage, vos actions révélent le type de
sentiments que vous entretenez. Lorsque vous entretenez des relations
avec quelqu’un, en examinant ses actions, vous pouvez facilement
découvrir quel genre de personne elle est. Une personne peut paraitre
sattvique, équilibrée et douce. Vous pouvez la croire capable de grands
sacrifices et penser que son cceur est sacré. Mais ces actions prouveront
qu’il n’en est rien et révéleront peut étre une nature animale, démoniaque
méme. Par ses actions, sa nature se révelera. Certaines personnes, au
contraire, vous paraitront cruelles, vous les percevrez comme étant seches
et abruptes, manquant de civilité ou de bonnes manieres, mais si leurs
actions témoignent la compassion et manifestent d’autres grandes qualités
vous pourrez en conclure que leur nature est sattvique. Si vous voulez donc
vous assurer de la nature sattvique, rajasique ou tamasique d’une personne
en particulier, il vous suffit d’observer ses actions. Immanquablement elles
vous révéleront sa nature.

La Gita identifie le type d’actions que vous devriez accomplir dans la vie
quotidienne. La Gita ne vous a pas ordonné de renoncer a tout, de prendre
le sannyasa et vous retirer dans la forét. Elle montre au contraire, qu’il est
du devoir et de la responsabilit¢ de chaque homme d’entreprendre des
activités utiles dans le monde. En outre, la Gita proclame que le secret de la
vie humaine est d’identifier et de suivre la voie du Dharma, ce qui veut dire
s’engager dans des actions sacrées et désintéressées qui favorisent le
bien-étre de tous les étres humains, vos semblables. La Gita déclare que la
vie humaine réside dans 1’action. Si vous vous absteniez d’agir, vous ne
pourriez méme pas nourrir votre corps. C’est pourquoi tout étre humain
ordinaire, aussi bien que tout aspirant spirituel, doit s’engager dans le
domaine des activités et du travail. Mais les actions qu’ils accompliront
devront étre sacrées; elles devront se conformer au Principe du Dharma.

Vous devez convertir vos activités en karma, en actions utiles aux autres.
Vous devez accomplir des actions idéales et vous devez le faire sans aucun
motif égoiste. Alors seulement vos actions peuvent étre considérées
comme étant de nature sattvique. Des qu’elles deviennent sattviques, elles
peuvent étre classifiées comme étant nishk&makarman. Aucune personne
ordinaire n’est capable d’agir sans aucun désir. Aussi devriez-vous
orienter vos actions et vos désirs vers le but: chercher et expérimenter le
Seigneur. Lorsque cette orientation sacrée devient la base de toutes vos
activités, ce karma reléve alors d’anasaktiyoga. C’est le niveau d’action le
plus élevé, celui qui vous emmeéne droit au But. Mais le jeu de maya3,

310



I’illusion, s’impliquera dans tout le processus. Maya est constituée de deux
shaktis, de deux forces puissantes. L’une est avarana, le pouvoir qui
dissimule, qui voile. L’autre est vikshepa, le pouvoir de projection. Ni I’un
ni I’autre n’ont de forme particulicre.

Prenons tout d’abord avarana. Avarana est ce qui voile, ce qui recouvre.
Comment cette shakti, cette force, voile-t-clle, a 1’aide de quoi
recouvre-t-elle? Comment pouvez-vous découvrir cette chose qui est
recouverte? Si le voile est sans forme, comment parvient-il a recouvrir ?
Comment peut-on I’enlever? Il est impossible de répondre a ces questions.
Maya est mystérieuse et inexplicable. L’illusion et la confusion sont sa
vraie nature. Imaginez une grosse corde trainant sur la route. Dans
I’obscurité, vous prenez la corde pour un serpent. Qu’est-ce donc qui a
recouvert la corde ? Essayez de comprendre ce qui s’est passé. La peur
vous a envahi brusquement parce que vous vous &tes imaginé qu’un
serpent reposait sur la route, juste devant vous. C’est donc dans votre
mental que la corde fut recouverte par le serpent et que la peur vous a
surpris. Le serpent est-il vraiment la ? Non, il n’y a pas de serpent. Mais
alors, comment la corde peut-elle étre recouverte d’une chose qui n’existe
pas et n’a jamais existé ? C’est cela 1’illusion.

En quelles circonstances cette illusion exerce-t-elle son influence sur
vous? C’est seulement dans la pénombre ou dans 1’obscurité que vous
prenez la corde pour un serpent. C’est a travers 1’obscurité que I’illusion
nait et c¢’est par ce moyen qu’elle vous enveloppe. En vérité, la corde n’a
pas été recouverte par un serpent, mais 1’illusion obscurcit le mental de
I’homme voilant sa claire perception. Cette illusion est maya. Si vous
balayez les lieux avec une torche, vous voyez qu’il n’y a pas de serpent
mais seulement une corde. Ainsi, a la lumiére, 1’illusion disparait et vous
voyez 1’objet réel. Ce qui existe, existera toujours, ne cessera jamais
d’exister et sera toujours immuable, sans jamais subir la moindre variation
au cours de son existence. C’est seulement 1’illusion qui la recouvre qui
s’en vient et qui s’en va. La forme que prend cette illusion dans le mental,
vikshepa, est la deuxieme force puissante de maya. Vikshepa est la
projection qui se superpose a la base immuable. Dans le cas examiné
ci-dessus, cette projection était le serpent. Dans d’autres cas, elle prendra
d’autres formes.

Les humeurs, les peines et les plaisirs vont et viennent. IIs sont comme des
parents qui viennent vous rendre visite mais ne restent pas. De la méme

311



fagon, pour les étres humains, cette maya va et vient en tant qu’illusion.
Avarana, le pouvoir qui voile, est I’illusion qui, dans votre mental,
recouvre la corde et la dissimule a vos yeux. L’illusion, qui fut projetée par
le mental sur la corde, est vikshepa, le pouvoir de projection. A 1’aide de la
lumiére vous voyez la corde comme une corde et le serpent disparait. Les
deux aspects de maya surgissent donc dans I’obscurité et la lumiére les fait
disparaitre. Les deux shaktis, les deux forces puissantes, avarana et
vikshepa, viennent-elles toujours ensemble ou peuvent-elles venir a des
moments différents? Le pouvoir qui voile et celui qui projette peuvent
apparaitre et disparaitre en méme temps, mais, comme cela arrive dans
I’état de sommeil profond - alors que seul agit le pouvoir qui voile - ils
peuvent apparaitre et disparaitre a des moments différents. Maya est
inexplicable. Elle n’a pas de commencement mais elle peut cesser
définitivement. Quand la lumiére de la Sagesse brille sur elle, maya finira
par disparaitre et la Réalité, une et immuable, se révélera. En enseignant
cette grande Sagesse a Arjuna, Krishna le libéra de I’illusion et le fit
resplendir d’une lumicre éclatante.

Pour I’instant, vous développez seulement une vision extérieure et une
compréhension superficielle. Mais c’est la vision intérieure qui est
importante. Elle seule est vraie et sacrée. Vous perdez de vue la réalité,
votre propre vérité, parce que vous ne prétez attention qu’a la vision
extérieure et éphemere. VVous oubliez completement la vision intérieure
permanente. La mission de Dieu est de restaurer cette vision intérieure
sacrée. C’est cela qu’ll fait quand II vient en tant qu’Avatar. Krishna dit:
« Mon enfant, quelles que soient les actions que tu accomplisses pendant
que tu vis sur terre, sache qu’elles sont impermanentes. En temps voulu, tu
découvriras qu’en ce monde toute chose est temporaire. Tes parents, tes
attachements, tes réalisations, ce sens de I’individualité que tu as
développé, tout cela va disparaitre. Tout est emporté dans le flux du temps
qui passe. Si tu t’accroches aux choses qui sont elles-mémes emportées par
ce flux, quelle chance as-tu d’étre sauvé et d’atteindre cette Perfection qui
ne sera jamais affectée par ce flux, mais qui, au contraire, en sera toujours
le Maitre? Arjuna, toutes ces choses auxquelles tu tiens seront emportées.
Sois convaincu que tu gaspilles ta vie en t’attachant aux choses
temporaires, que tu gaspilles cette opportunité sacrée qui t’est donnée
d’atteindre 1’état permanent de ta vraie réalité. Abandonne-toi a la
Divinité. Ne t’accroche qu’a cette seule Entité permanente et tu gagneras
srement la Joie éternelle, qui est la Béatitude divine. »

312



Ainsi, Krishna pressa Arjuna de se libérer des attachements et des illusions
qui le mettaient dans la confusion. Krishna dit: « Arjuna, tu dois purifier
ton cceur, enlever le voile de I’ignorance qui obscurcit ton mental. Prends
la voie de I’action juste, travaille au bien-étre du monde et dédie chacun de
tes actes, a Moi qui suis ton véritable Soi, & Moi qui réside en ton cceur. »
Pour ’homme, il n’y a pas d’autre voie royale que celle du karmayoga, la
voie de l’action. Vous ne pourrez entrer dans la voie de la dévotion
qu’apres avoir établi une fondation solide au moyen de vos bonnes actions.
Ce n’est qu’apres avoir purifié vos sentiments et développé votre dévotion
que vous serez capables d’emprunter la voie de la Sagesse et avancer ainsi
jusqu’au niveau le plus élevé de la réalisation de Dieu. C’est dans le
domaine de I’action que I’homme pose les fondations de son ascension
vers les régions élevées de 1’esprit, mais c’est par 1a aussi qu’il peut se
plonger dans les profondeurs de la tristesse. Les circonstances heureuses
ou malheureuses vécues par I’homme sont inextricablement liées a ses
actions.

Vos actions peuvent étre d’accomplir des yajnas, les divers sacrifices et
rituels prescrits par les Ecritures. Mais, comme cela a déja été dit, ces actes
ne pourront que vous mener jusqu’au ciel. Krishna expliqua a Arjuna qu’il
est un état de loin plus sacré, bien au-dela du ciel. « Ne crois pas que le ciel
soit permanent, dit Krishna, quand tu auras épuisé tes mérites, tu devras
quitter le ciel et revenir sur terre. Le ciel n’est qu'un campement
temporaire. Tu ne pourras y résider en permanence. Peut-étre crois-tu
qu’au ciel tu pourras bénéficier des nombreux plaisirs relatifs au corps et
au mental. Mais en Vérité, les plaisirs que tu connaitras la-bas ne sont
qu’un peu plus grands que ceux que tu peux expérimenter sur terre. Il est
un état beaucoup, beaucoup plus sacré. Tu peux I’atteindre en t’identifiant
a Dieu, en t’associant a I’Atman, en t’immergeant en Brahman. Pour cela,
tu devras devenir complétement désintéressé et sans ego. Tu devras
accomplir toutes tes actions sans en attendre aucun fruit. »

Chaque fois que vous agissez, une conséquence, ou un résultat, ou un fruit,
résulte de cet effort. Toutefois, il n’existe pas de régle disant que vous seul
deviez profiter du fruit de vos actions. Par exemple, un grand-pére peut
planter un noyau qui deviendra un arbre fruitier. Ce grand-péere peut mourir
avant que cet arbre ne donne des fruits. Par contre, plus tard, ses petits
enfants pourront profiter des fruits. Voila donc un exemple d’action faite
par quelqu’un qui ne profitera pas personnellement du résultat, mais
d’autres auront la chance d’en bénéficier. Le grand-pére avait peut-étre

313



planté I’arbre en sachant trés bien qu’il n’en verrait jamais les fruits. Il peut
avoir fait cela en ayant cette vision large, que 1’arbre dans la cour donnerait
des fruits aux générations suivantes et qu’elles les apprécieraient. Ainsi
donc, le fruit de cette action généreuse serait recolté par les membres de la
famille qui lui succéderaient

Quelle motivation poussa le grand-pére a planter cet arbre? Peut-étre
I’a-t-il fait en pensant un peu égoistement que cela donnerait de la joie aux
membres de sa famille. Mais 1’égoisme qui pousse quelqu’un a agir pour
son propre plaisir est de loin plus mesquin que la vision quelque peu
teintée d’égoisme de ce grand-pére. Le sentiment qui conduit une personne
a agir surtout pour le bien-étre des autres est plus grand et plus noble que
celui qui pousse quelqu’un a agir de fagon tout a fait égoiste, se réservant a
lui seul les bénéfices dc son action. En ce sens, 1’action du grand-pére
peut-étre considérée comme étant de loin supérieure a celle de 1’individu
qui agit uniquement pour lui seul. Mais il est une action plus grande
encore, une action qui dépasse toute considération égoiste. Il s’agit de celle
que ’on entreprend en tant qu’offrande a Dieu. C’est la plus grande de
toutes les actions, celle a laquelle vous devez tendre. Efforcez-vous
d’accomplir toutes vos actions de facon désintéressée, sans ego, I’offrant a
Dieu sans en espérer les fruits. Voila ce qu’est andsaktiyoga.

Quand vous agissez comme le grand-pere qui a planté un arbre pour que
les générations suivantes en profitent, c’est-a-dire quand vous utilisez
votre intellect pour concevoir et planifier une action dont les fruits
reviendront a d’autres, vous réalisez ce qu’on appelle buddhiyoga.
Buddhiyoga implique que vous réfléchissiez aux conséquences de vos
actions, que vous basiez vos actions sur la faculté de raisonnement de votre
intellect. L’intellect dépasse, et de loin, les considérations mesquines
empreintes d’égoisme du mental inférieur et des sens. Mais il subsiste tout
de méme encore un soupgon d’égoisme. Quand vous €tes complétement
débarrassés de I’égoisme, totalement indifférents aux résultats, agissant
efficacement, pleinement concentrés mais sans attachement ni désir et que
vous offrez ces actions a Dieu, vous pratiquez alors anasaktiyoga, bien
supérieur a buddhiyoga. Les gens ordinaires n’atteignent pas facilement
I’étape d’anasaktiyoga. Mais cela ne signifie pas que vous ne devez pas
tenter d’y parvenir. Par des efforts sinceres et avec la grace de Dieu, on
peut réaliser des choses qui paraissent impossibles. Si vous persistez dans
vos efforts, avec la pratique vous atteindrez ce niveau élevé
d’anasaktiyoga, dans toutes vos activités.

314



Pour réussir cela, la vision intérieure doit étre developpée. Pour que cette
vision intérieure s’établisse fermement, vous devez sans cesse garder
présent a I’esprit le principe particulier suivant : qu’importe ce que vous
cherchez si intensément dans le monde physique, dans le monde des réves
ou de I’imagination, ou dans un autre monde, tout ce que vous verrez ne
seront que combinaisons et variations a partir des cing éléments dans leur
forme grossiere ou dans leur forme subtile. Ce sont les seules choses que
VOUS pourrez jamais trouver partout, il ne peut rien y avoir d’autre, il
n’existe pas de sixieme ¢élément. Mais ces cing ¢léments sont tous des
reflets de la splendeur illimitée de Dieu. lls sont Ses aspects. Leur base est
le Principe un et indivisible. Si vous accomplissez toutes vos actions
consciencieusement, considérant chaque chose dans le monde comme les
manifestations sacrées de la Divinité, vos actions deviennent
automatiquement des offrandes a Dieu. Quand vous agissez, Si vous
maintenez votre regard fixé sur ces idées élevées, vous transformez votre
vision extérieure limitée en vision intérieure libératrice et vous devenez
des étres humains sacrés. La meilleure fagon de développer la vision
intérieure qui vous établira en anasaktiyoga est de penser constamment a la
Divinité omniprésente. Mais la vision intérieure est trés rare chez les
hommes. Méme les plus grands pandits et érudits sont plongés dans la
vision extérieure. En voici une illustration.

Un jour, le roi Janaka convoqua une assemblée de grands érudits. Des
savants renommés y participérent. Des pandits fameux, des logiciens, des
savants extrémement doués capables d’intimider le monde entier par leurs
prouesses intellectuelles et verbales, vinrent de tous les coins du royaume
et s’assemblérent dans le grand hall du palais. Cette assemblée eétait
composée de tels géants qu’il manquait de place pour les gens ordinaires.
Les réunions quotidiennes étaient présidées par le roi Janaka en personne.
Parmi les participants, seuls les plus éminents eurent I’opportunité de
prendre la parole. Le jeune Astavakra chercha a étre admis dans cette
magnifique et auguste assemblée. Mais qui aurait permis & Astavakra
d’entrer ? Il n’avait ni références ni recommandations. Il n’avait I’appui
d’aucun savant, d’aucun professeur. La seule aide sur laquelle il pouvait
compter était sa foi profonde en Dieu.

Celui qui a une foi indéfectible en Dieu ne sera jamais mis en difficulte.
Des obstacles temporaires peuvent surgir sur sa route, mais il est certain de
réussir. Pendant trois jours, Astavakra attendit a la grille du palais royal, la

315



ou pénétraient tous les participants a la grande assemblée. Il observa tous
les érudits renommés qui s’avangaient dans le hall. Il était fermement
résolu a se joindre aux participants, méme si seuls les érudits ouvertement
et largement reconnus comme tels étaient admis. J’ai ma chance, se
disait-il. Et il attendit patiemment a la grille, jour apres jour. Un vieil érudit
sympathique et observateur remarqua le jeune homme qui, chaque matin et
chaque soir, se tenait prés de la grille a P’arrivée et au départ des
participants. Il signala au roi la présence du garcon. 1l dit que, dehors, une
personne attendait pour étre admise dans l’assemblée bien qu’elle ne
réponde pas aux critéeres ordinaires d’admission. Il dit aussi qu’il ne
s’agissait pas d’un vieil érudit, ni méme d’un érudit d’age moyen, mais
d’un jeune garcon qui ne semblait guére avoir d’expérience et qui ne
portait aucun des signes extérieurs d’érudition ni ne possédait aucune
recommandation de la part des pandits présents. Bref, on ne savait rien de
lui ni de ses qualifications, sauf qu’il attendait en permanence a la grille,
espérant qu’on 1’autoriserait a entrer.

Le roi Janaka donna I’ordre a ses serviteurs d’amener le garcon dans le
hall. Le roi s’assit et la réunion débuta dans 1’atmosphére sacrée et
solennelle qui convient a une auguste assemblée. Astavakra entra. Quand
ils virent le jeune garcon au corps difforme prendre part a la réunion, la
plupart des érudits se mirent a rire. Le roi Janaka qui observait tres
attentivement Astavakra qui entrait, ne rit pas. Astavakra promena son
regard sur tous ces gens assemblés et sans qu’on put expliquer pourquoi, se
mit & rire et rire, plus fort méme que tous les érudits assis dans le hall. Ces
éclats de rire d’Astavakra était tout a fait inadmissibles et surprirent
grandement les érudits pour qui cela devint un réel probleme. « Pourquoi
ce gamin ri-t-il de nous ? » se demanderent-ils, « Nous avions une bonne
raison de rire vu son apparence bizarre, mais en ce qui nous concerne, nous
n ‘avons rien d’étrange, y a-t-il donc une raison a ce rire que nous puissions
concevoir? » Ils étaient trés intrigués et méme irrités de ce qu’ils
considéraient étre une impertinence de la part du garcon.

C’est chose courante dans le monde, les gens ordinaires éclatent de rire
lorsqu’ils voient quelqu’un affublé d’un défaut physique qui lui donne une
apparence difforme, ou le fait paraitre tel. Ce comportement grossier n’est
qu’un signe d’ignorance et bien différent du chaud sourire de 1’enfant
innocent. Un petit enfant sourit peut-étre a celui qui se trouve derriére la
meére qui le porte et la personne qui voit sourire cet enfant lui sourit aussi.
Le sourire de I’enfant est contagieux car il provient de I’innocence sacrée.

316



Mais dans cette assemblée, 1’¢éclat de rire qui accueillit Astavakra était tres
différent du sourire innocent d’un enfant. Ce hall était bond¢ de trés grands
et éminents érudits. Des personnes aux connaissances exceptionnellement
étendues étaient présentes, mais nulle trace de 1’innocence de 1’enfant ne
s’y trouvait.

Les érudits attendaient impatiemment de connaitre la raison pour laquelle
ce jeune gargon a I’aspect bizarre, qui venait juste d’arriver, riait si haut et
si fort. Un des érudits eut suffisamment d’audace pour s’adresser a
Astavakra. Il lui dit: « Oh, étranger, qui es-tu ? Nous ne te connaissons pas.
Lorsque nous t’avons vu entrer ici, ta forme nous a fait rire. En réponse &
notre rire, tu ris toi aussi et méme plus fort que nous. Pourquoi ? Que
trouves-tu donc de si amusant a cette assemblée d’érudits renommés, que
cela déclenche ton rire sans qu’il puisse s’arréter? » Astavakra répondit:
« Monsieur, Je suis entré ici pensant qu’ils s’agissait d’une assemblée
sacrée, réunie par le fameux empereur Janaka pour parler des Ecritures. Si
seulement j’avais su quel genre de personnes y participaient, je ne me
serais pas dérangé pour venir. J’ai attendu patiemment plusieurs jours
avant de pouvoir entrer, croyant que les plus grands érudits encore en vie
étaient présents ici. Je me réjouissais d’étre en compagnie de ces ames
sacrées. Mais hélas, je ne vois ici que des savetiers, des cordonniers juste
bons a fabriquer des sandales et a travailler le cuir. »

A ces mots, les savants devinrent furieux, se sentant insultés par les paroles
tranchantes d’ Astavakra. Mais celui-Ci poursuivit dans le méme esprit.

« Savetiers est vraiment le mot qui convient le mieux pour vous décrire.
Seuls des savetiers, ceux qui travaillent le cuir des bétes mortes,
penseraient a évaluer une peau. A d’autres gens, cela ne viendrait méme
pas a ’esprit Vous tous riez de ma peau, ayant manifestement decidé
qu’elle n’avait pas grande valeur. Aucun d’entre vous n’a fait I’effort d’en
savoir plus quant a mon érudition. Les pandits devraient avoir la vision
intérieure, mais vous ne semblez vous soucier que de 1’enveloppe
extérieure. Si vous n’avez pas développé une vision intérieure et étes
seulement préoccupés par la vision extérieure et superficielle, vous ne
pouvez pas étre considérés comme étant des érudits. Vous n’étes que des
savetiers, des cordonniers, des spécialistes en dépouilles. » Ainsi parla
Astavakra. Les érudits baissérent la téte, écrasés de honte. Le roi Janaka
comprit trés bien le sens des paroles d’Astavakra, il I’invita a s’asseoir et
par la suite lui ttmoigna beaucoup d’égards.

317



Des situations semblables se produisent encore actuellement dans le
monde entier. Quelles que soient votre importance et votre renommee,
vous avez seulement développé votre vision extérieure. Vous ne prenez
pas la peine de développer la vision intérieure. Quand vous examinez
quelqu’un, vous vous attachez a ses caractéristiques physiques, a sa santé,
a son statut, a son instruction, a ses diplémes etc... Mais quand Dieu
examine quelqu’un, Il regarde la pureté de son cceur, préte attention a la
paix en lui. Vous devriez vous aussi développer cette vision et cette paix
intérieures. Quelles que soient les circonstances, vous devriez rester
calmes, ne pas céder a I’excitation. VVous devriez donner le temps aux
nobles sentiments enfouis en vous, de faire surface et de se manifester.

Supposons que 1’on vous insulte. Qu’y perdrez-vous? Vous ne devriez pas
répondre a ces insultes par 1’agitation ou I’excitation. Si vous restez
calmes, toute la colére de I’autre pourra se déverser librement. Mais si vous
essayez d’enrayer ses sentiments en I’empéchant de décharger sa colére, la
situation peut devenir dangereuse. Prenez 1’exemple de quelqu’un qui se
sent mal, il a des nausées et vomit tout le contenu de son estomac. Tout
ceci est d0 a des impuretés, a des substances toxiques qui se trouvent dans
I’estomac. La ou stagnent des impuretés, les germes pathogeénes proliférent
et avec eux surviennent la maladie et la mauvaise santé. Il est donc trés
important qu’aucune impureté n’entre dans votre systéme. Le corps est
soigneusement congu pour vomir et par la, expulse immédiatement toutes
les toxines qui pénétrent en lui. Si le corps réagit naturellement en
vomissant les poisons, il ne serait pas correct de prendre un médicament
pour I’empécher de vomir. Le médicament empécherait que les toxines
soient expulsées, elles demeureraient dans 1’estomac et empoisonneraient
bient6t tout le systéme. Il faut donc permettre 1’expulsion de toutes les
toxines et ne pas I’empécher en prenant des medicaments. Quand toutes les
toxines sont rejetées, alors on peut prendre certains remedes.

Apres les nausées et apres avoir vomi, la personne se sentira trés faible.
Elle fera alors ce que vous lui demandez, elle vous obéira. C’est la
meilleure procédure a suivre quand quelqu’un vomit le poison. Le méme
processus s’applique a une personne treés en colére qui vomit son poison
sous cette forme. Laissez-la faire, ne ’en empéchez pas. Laissez-la dire ce
qu’elle a a dire, aussi longtemps qu’elle le souhaite. Jusqu’a ce qu’elle ait
tout sorti, demeurez calmes et patients. Pourquoi devriez-vous étre
perturbés et excités? Au lieu de vous facher, une attitude patiente

318



favorisera en vous les sentiments de paix et de bonheur. En soit, ceci est
I’expérience céleste, pourquoi devriez-vous vous priver de la joie de tels
sentiments célestes?

La patience est une qualité tres importante. De toutes les qualités qu’une
personne peut avoir, la patience et la longanimité viennent en téte. Swami a
déja répété souvent que la longanimité est vérité, qu’elle est action juste,
qu’elle est non-violence et aussi le bonheur. La longanimité a une valeur
égale a tout ce que vous pourriez trouver dans tous les mondes. Une
personne dotée de longanimité pourra acquerir les autres qualités
importantes telles que le contréle du mental, le contréle des sens, le
renoncement, le courage, la foi et la concentration. En sanskrit, il s’agit de
sama, dama, uparati, titiksha, shraddhé et samadhana. Ce sont les signes de
pureté intérieure. Pour vous purifier extérieurement, vous utilisez du
savon, de I’eau, des poudres, du parfum et bien d’autres choses. Pour vous
purifier intérieurement, développez ces six trésors spirituels et mettez-les
en pratique quotidiennement. La pureté intérieure est trés importante, plus
encore que la pureté extérieure. Le Seigneur est toujours présent, a la fois a
I’intérieur et a I’extérieur. Tout lieu ou Se trouve le Seigneur doit étre
purifié et sanctifié, intérieurement et extérieurement. Alors, Dieu qui
réside en vous vous protégera, ou que vous alliez.

Dans le sankhyayoga, Krishna enseigne les qualités qui caractérisent le
sthitaprajna, une personne idéale fermement établie dans la sagesse.
Swami vient juste de les mentionner, mais les voici a nouveau. Il s’agit de:

Sama : la paix du mental

Dama le contr6le des sens

Uparati: renoncer aux désirs

Titiksha : la stabilité en toutes circonstances, quelles que soient les
épreuves ou les circonstances, vous devez conserver un mental ferme, clair
et inébranlable.

Shraddha : la foi inébranlable dans les enseignements des Ecritures, dans
les paroles du guru et des grands saints qui ont parcouru la voie spirituelle
avant vous.

Samadhéana : le contentement en toutes circonstances et la concentration
totale du mental.

Si votre mental est concentré, samadhéana, vous pourrez développer la
fermeté et la stabilité, titiksha. Si vous étes stables, vous pourrez

319



développer une foi ferme, shraddha. Si votre foi est intense, vos sentiments
seront sacres et vous renoncerez aux désirs, uparati. Si les objets du monde
n’ont plus d’attrait pour vous, vous contrdlerez les sens, dama. Une fois
acquis le contréle des sens, vous obtiendrez la paix du mental, sama. Si le
mental connait la paix, il y aura pureté intérieure et extérieure. Si vous étes
purs intérieurement et extérieurement, la patience sera votre seconde
nature et vous serez automatiquement en paix. Efforcez-vous donc
d’acquérir ces qualités fondamentales, vitales pour progresser sur la voie
spirituelle.

Si vous vous contentez de mémoriser les vers de la Gita, vous n’irez pas
bien loin sur la voie. Vous pouvez les mémoriser mais en plus vous devez
mettre en pratique un ou deux des préceptes que la Gita recommande.
Alors, le parfum de la Gita pénétrera votre cceur. Le souhait de Swami est
que vous mettiez en pratique tous les grands enseignements que vous avez
entendus et dont vous avez bénéficiés, qu’ils deviennent votre propriété
intérieure et que, tout naturellement, ils fassent partie de votre vie
quotidienne.

320



Trente-Quatrieme Discours

ELIMINEZ LA CONSCIENCE DU CORPS ET
REALISEZ LA CONSCIENCE DE DIEU.

« Le monde est rempli de Dieu. Bien que saturé de Divinité, le monde est
aussi rempli de karmas, d’actions. Karma, I’action, est le pouvoir de créer,
la force de vie. Cette force, ce pouvoir, émanent directement de Dieu. »

Quand la force de vie prend forme, elle devient un corps. La vie qui se
manifeste par tous ces corps, est aussi appelée karma, 1’action. Les corps se
constituent sur base des actions accomplies dans une vie antérieure. Vous
prenez un corps humain afin de bénéficier des fruits de vos actions passées.
Ainsi, les actions vous lient aux cycles des naissances et des morts. Mais si
vous voulez vous libérer de cet asservissement, quelle voie devez-vous
suivre ? Celle de vous engager dans I’action ou de vous abstenir de
I’action? La Bhéagavadgita répond clairement: la voie est celle du karma,
de I’action.

Comme cela a déja été établi, une personne obtient un corps pour récolter
les fruits des actions qu’elle a accomplies antérieurement. Le corps est
directement associé au karma, il n’a aucun sens en dehors du karma, de
I’action. Le corps se rapporte au karma et le karma se rapporte au corps. Le
corps est le champ de toutes sortes d’actions, le karmakshetra, mais Dieu
est le champ de I’action sacrée et juste, le dharmakshetra. Le lieu et le
moment de 1’action sont gouvernés par la nature. C’est donc dans 1’action
que Dieu, I’homme et la nature se rencontrent. Dans le monde, tout résulte
du karma, de I’action. C’est pourquoi les Upanishads ont déclaré:

« Prosternez-vous devant le karma. Tous les karmas, toutes les actions,
qu’elles soient bonnes ou mauvaises, vertueuses ou pécheresses, sont des
manifestations des pouvoirs de Dieu. C’est la raison pour laquelle un yogi
accepte tout ce qui lui arrive, de bon ou de mauvais, comme étant la
volonté du Seigneur et il considére qu’accomplir 1’action juste est son
principal devoir. »

Sanctifier votre vie est I’objectif pour lequel vous devriez accomplir vos

321



actions. Mais c’est seulement la grace de Dieu qui vous octroie le privilége
de vous engager dans des actions justes et par la de sanctifier votre vie. Les
enseignements du Seigneur vous en donnent 1’opportunité sacrée et la
direction a suivre. C’est pour cela que ce Texte saint est appelé
Bhégavadgita. Gita signifie ‘chant’. De quel chant s’agit-il ? Du chant du
Seigneur. Toux ceux qui écoutent ce chant pourront surmonter la peine et
la tristesse. Ce chant sacre dissipe la peine et la tristesse partout ou on le
chante, que ce soit sur le champ de bataille ou ailleurs.

Lorsque des actions sont accomplies en tant qu’offrandes a Dieu, elles
deviennent yoga. Ceci fut révélé par la priére d’un saint: « O Seigneur tant
aimé, Tu es 1’Atman, mon véritable Soi. Mon intellect est Ton épouse.
Mon corps est Ta maison. Tous mes devoirs quotidiens sont mes offrandes
a Tes pieds. Mon souffle de vie est Ta louange. Quand je marche, je Te
conduis en procession. Chaque mot que je prononce est un mantra a Ta
gloire. Chaque karma est pour moi un acte d’adoration envers Toi. »
C’était un grand yogi, il offrait au Seigneur chaque action qu’il
accomplissait a ’aide de ses organes sensoriels et de cette facon, toutes ses
actions se transformerent en actes d’adoration.

Quand vous transformez vos actes en actions sacrées, en offrandes a Dieu,
vos actions deviennent anasaktiyoga. Les yogis ont reconnu la grandeur
inhérente & anédsaktiyoga, et ils se sont efforcés de purifier chacun de leurs
actes et de les offrir au Seigneur. A la veille de la grande bataille, Krishna
ordonna a Arjuna: « Arjuna, tu dois combattre, mais ce faisant, pense a
Moi sans relache et offre-Moi chacune de tes actions. C’est ce qui Me
plaira. » Obéissant aux ordres du Seigneur, Arjuna combattit sur le champ
de bataille en gardant Krishna fermement présent dans son esprit.

Pour atteindre le but, il est nécessaire d’obtenir I’Amour de Dieu. En fait,
pour un fidele, plaire au Seigneur est le but en soi. C’est son devoir le plus
important. Il doit s’assurer que chacun de ses actes satisfera le Seigneur.
Krishna dit: « Obéis a Mes ordres et fais ton devoir. » En obéissant aux
ordres du Seigneur et en combattant, les actes d’Arjuna se transformérent
en yajna, sacrifice sacré. L’ histoire de Daksha, dans le Bhagavatam illustre
le contraire. Daksha voulut accomplir un yajna, un sacrifice, mais il
désobéit et manqua de respect au Seigneur Shiva. De plus, il viola les
instructions des rishis. Il entama le yajna, le sacrifice, en étant rempli
d’égoisme et d’attachements. En conséquence, le yajna se transforma en
guerre.

322



Vous pouvez constater qu’Arjuna combattit durant la guerre pour obéir
aux ordres du Seigneur, en conséquence, sa bataille devint yajna, un
sacrifice. Daksha, quant a lui accomplit un yajna, un sacrifice, au mépris
des ordres du Seigneur, en conséquence, ce yajna devint une bataille.
Qu’est-ce qu’une guerre et qu’est-ce qu’un yajna? Toutes les actions
accomplies en offrande au Seigneur deviennent des yajnas. Mais si ces
actions sont entreprises en violation des commandements du Seigneur, si
elles sont contraires aux prescriptions des Ecritures, accomplies avec des
sentiments pompeux et égoistes, uniquement dans le but de promouvoir
son attachement et sa haine.., ces actions se transforment en bataille et en
guerre, méme si en elles-mémes ce sont des yajnas, des sacrifices. Chez
une personne, quand 1’angoisse et la haine prennent la forme des mots,
quand ces mots deviennent des arguments et contre-arguments, la bataille
s’en suit bientot. A la racine de tout ceci se trouvent 1’attachement et le
désir qui proviennent de notre identification au corps.

Krishna dit: « Arjuna, obéis a Mes ordres. Débarrasse-toi completement de
cette conscience du corps. Arréte de t’identifier au corps. Le corps est plein
de mucosités et de saletés. Tu n’es pas ce corps. Ce corps n’est que
temporaire et éphémeére. Tu es le Témoin, Celui qui réside dans ce corps,
Tu es I’ Atman en ce corps. Cette charpente de six pieds, ce n’est pas toi. Tu
es la Personnalité cosmique, tu es illimité. Ce corps est assujetti a la
naissance et a la mort, mais toi, tu es I’Atman qui n ‘est pas né et ne meurt
pas. Tu n’es pas un individu limité au temps qui passe, tu es cette forme
éclatante de lumiére qui a conquis et maitrisé le temps lui-méme. Tu dois
discriminer entre le permanent et I’impermanent! Livre-toi a
I’introspection et distingue la sagesse de 1’ignorance ! Distingue la Vérité
de la non-vérité ! Reconnais ta vraie nature! Critiques et louanges sont
associees au corps, elles ne sont pas permanentes. Profits et pertes sont
associés aux activités, non a I’ Atman. Sois-leur indifférent. Traite la joie et
la tristesse de la méme facon. Quand tu auras développé cette équanimité
mentale, tu pourras réaliser le véritable accomplissement et tu deviendras
un sthitaprajna. » C’est ainsi que Krishna enseigna a Arjuna la plus haute
sagesse, la discrimination entre la Vérité et la non-vérité, et la
connaissance de ce qui est permanent et de ce qui est impermanent.

Dieu est partout. Il est omniscient, Il est omniprésent, Il est omnipotent. Il
n’est pas limité au corps. Son pouvoir n’est pas limité au karma accompli
par les corps. La Divinité n’est pas simplement un corps particulier né

323



durant le tretdyuga et appelé Rama, ou un corps particulier né pendant le
dvaparayuga et appelé Krishna. Ces Incarnations furent des modeéles
exemplaires dont le but était que I’humanité les suive, mais le Principe de
la Divinité n’est limité a aucun corps, Il est omniprésent et omniscient.
Cette vérité fut enseignée a I’homme a de nombreuses reprises. Krishna en
parla a Arjuna, Il dit: « Dans les temps trés anciens, des ages et des ages se
sont écoulés depuis, J’ai enseigné cette Bhagavadgita a Sdrya, le dieu
Soleil. Manu I’a apprise de Strya. Ikshvaku vint a la connaitre de Manu,
son pere. A son tour Ikshvaku transmit la Gita aux sages royaux. Ensuite,
petit a petit, cette Connaissance resta cachée et se perdit avec le temps.
C’est cette méme Connaissance ancienne que Je t’enseigne ici
aujourd’hui.»

Lorqu’Arjuna entendit ces paroles, certains doutes s’élevérent dans son
esprit. 1l réfléchit : « Le soleil est une entité trés ancienne, quant & Krishna
il est né réecemment, en ce kaliyuga, comment dés lors a-t-1l pu instruire le
soleil qui est si ancien? » Dés que ces doutes surgirent dans le mental
d’Arjuna, Krishna qui connait le mental et le cceur de chacun, s’empressa
de dire: « Arjuna, Je connais tes doutes. » Il poursuivit, le sourire aux
levres: « Vois-tu Arjuna, Je ne suis pas ce corps particulier. Je suis Celui
qui ne nait pas. Je transcende le temps et 1’espace. Les circonstances ne Me
limitent pas. J’existe dans tous les temps et dans tous les ages. Tu penses
que J’appartiens au dvaparayuga parce que tu fondes la conception que tu
te fais de Moi sur le corps. Mais tous les ages et tous les éons sont en Moi.
Arjuna, ne Me limite pas a ce corps ni a une époque donnée. Les corps
changent mais Moi Je ne change jamais. Je prends différents corps a
différentes époques pour accomplir un karma et remplir une mission
particuliére. » Quand Arjuna entendit ces paroles, la sagesse spirituelle se
leva en lui et il reconnut le Principe divin immuable et au-dela du temps.

Tout le monde n’est pas capable de comprendre 1’omniscience de Dieu.
Méme ceux qui sont engagés sur la voie spirituelle basent leur vision sur
les seules actions extérieures visibles du Seigneur, Le considérant comme
une entité individuelle associée a une forme. Tout comme ils s’identifient a
leur propre corps, ils identifient le Seigneur a un corps particulier. Ils
spéculent sur le futur de cette Incarnation divine particuliere et sont
incapables de reconnaitre 1’omniprésence et I’omniscience de la Divinité.
Ce n’est pas correct. Krishna ordonna a Arjuna: « Elargis ton champ de
vision, élargis le champ de ton mental. Tu peux commencer avec le
concept de la personne individuelle, mais tu ne dois pas en rester la. Ne

324



gaspille pas toute ta vie a ne penser qu’en termes d’individus. Du concept
de I’individu, tu dois passer au concept de la société qui transcende
I’individu. L’individu et la personne sont associés a un nom et une forme
limités. Ton mental doit dépasser le nom et la forme. Atteins et
expérimente ce principe imprégné de Dharma. Tu regardes tout a travers la
construction de dvaita, la dualité. A cause de cela, ta vie ne manifeste que
la dualité. Tu es prisonnier du nom et de la forme, du sujet et de 1’objet.
Efforce-toi d’aller de dvaita a vishishtaddvaita, du dualisme au
non-dualisme qualifié, et que ton objectif ultime soit d’atteindre la plus
haute sagesse le non-dualisme pur, le pur advaita. Efforce-toi de voir le
méme Principe divin partout et en tout, jusqu’a ce que tu réalises la Veérité
ultime que seul 1’Atman existe et que seul le Soi est réel. »

Buddha enseigna la méme grande vérité bien qu’ll n’ait pas fait référence
aux Vedas ni utilisé des termes vedantiques. Néanmoins, Il expérimenta et
démontra I’esprit des Vedas dans son essence spirituelle. En premier lieu Il
dit: « Buddham sharanam gacchami», « Je prends refuge en buddhi, ma
faculté de discrimination. » Cela concerne I’individu, Il parle de la
personne limitée. Ensuite 1l ajouta « Sangham sharanam gacchami », « Je
prends refuge dans la communauté, je prends refuge dans la société. » Il
reconnut que les sentiments associés a 1’individu et les considérations
personnelles sont égoistes et mesquines et ne peuvent mener bien loin.

Vous ne devriez pas considérer ce moi individuel comme un tout, il n’est
qu’une goutte dans ’océan. Dans ce contexte, Krishna ordonna également:
« Arjuna, ouvre ton ceeur, élargis ton mental Elargis-toi a la société tout
entiére. » La société n’a pas de forme particuliére, elle est constituée
d’individus. Quand un grand nombre d’individus se rassemblent, ils
forment une société. Swami dit souvent: « Ma vie est expansion. » Si vous
étendez la vie individuelle a I’infini, elle devient la Divinité, cela veut dire
que si on permet a la vie individuelle de se multiplier et d’expanser, elle
atteindra finalement la Divinité. Krishna dit donc a Arjuna: « Vis en
société, sers la société et développe le champ de ton mental. »

La sociét¢ peut changer d’un pays a l'autre. Une société ou une
communauté portant un certain nom peut étre trés différente d’une autre
qui porte un autre nom. Méme une société a des limites et par elle-méme,
elle ne peut vous mener jusqu’a I’infini. Buddha a donc ajouté une étape:

« Dharmam, sharanam gacchami. », « Je prends refuge dans le Dharma, je
prends refuge dans la Vérité et la Rectitude. » Le terme Dharma, tel qu’il

325



est utilisé ici a un sens tres large, il fait référence a Celui qui supporte le
monde entier, Si vous réfléchissez au sens général du mot Dharma, vous
verrez qu’il se rapporte a la nature fondamentale d’une chose, a la vérité
essentielle de cette chose. Ici, cette ‘chose’ fait référence a 1’Atman
immortel, la Divinité qui réside en vous. Le sens profond du terme Dharma
se trouve dans la vraie nature de la Divinité. Prendre refuge dans le
Dharma, c’est devenir ‘un’ avec les attributs de la Divinité. On a dit que
maya est le corps de Dieu, mais il est plus correct d’affirmer que Dharma
est le corps de Dieu. Il est Sa forme méme. C’est pourquoi Krishna dit: « Je
suis venu encore et encore pour établir le Dharma. » Dharma révele les
glorieux aspects de la nature divine dans toute leur étendue.

Krishna ordonna & Arjuna: « Dépasse ce sentiment d’individualité a
courte-vue. Ne consideére pas le corps comme la base exclusive de ta vie. Il
n’est qu’un instrument, une couverture. Il est ce que tu vois de tes yeux
mortels. Elargis ton champ de vision. Affine ta vision, acquiers la vision de
Dieu. Quand tu remplis ta vision de Dieu, la création tout entiére devient
Dieu pour toi. Que le Dharma soit ta vision et ta vision deviendra la vision
de Dieu, tu verras alors la création comme Dieu. En tant qu’individu, tu es
prince, appartenant a la caste des kshatriyas, des guerriers. Te battre pour
protéger le Dharma et organiser la bataille est ton devoir, mais tu ne dois
pas chercher la guerre. Ce sont les Kaura vas qui vous ont déclaré la
guerre. Ma seule instruction est que tu fasses honneur a ton devoir et qu’en
remplissant ce devoir, tu obéisses a Mes ordres. Ainsi, le devoir sera
imprégné du Dharma. »

En instruisant Arjuna, Krishna lui révéla la forme essentielle du Dharma, Il
dit: « Arjuna, la nature méme du feu est de briler, s ‘il n’a pas le pouvoir de
briler, il n’est pas le feu. De méme le froid est la nature de la glace, s’iln’y
a pas de froid, ce ne peut étre de la glace. La douceur est la vraie nature du
sucre, s’il n’y a pas de douceur, ce peut étre du sel ou de la farine, mais pas
du sucre. Ainsi la mort est la nature de chaque corps humain. Pourquoi dés
lors devrait-on s’inquiéter quand le corps humain approche de sa fin
naturelle ? 1l est naturel que le feu brdle, que la glace soit froide et que le
sucre soit doux et il est également naturel que chaque corps humain meure.
Va au combat sans te préoccuper particulierement du corps de tes parents,
mais fais-le en gardant présent a I’esprit les attributs du sthitaprajna. Si tu
veux obtenir la paix, tu dois détruire ton ego et tes attachements. Tu dois
aussi abandonner tes illusions. Mais n’abandonne pas Dieu ! Obéis a Ses
ordres et tu connaitras la nature méme de I’humanité. »

326



Dharma, la qualité divine naturelle et inhérente a I’homme, détruira maya,
I’illusion. L’autre jour, Swami disait que dans le mot anglais ‘man’ qui
signifie homme, ‘m’ renvoie a la suppression de maya, ‘a’ renvoie a la
contemplation de I’Atman et ‘n’ i atteindre le nirvana. En d’autres mots
cela veut dire, supprimez 1’ego, le ‘je’, ayez le Darshan, la vision du
Seigneur et immergez-vous dans la joie de 1’Atman... Tel est le devoir
essentiel de ’homme. Méditez sans cesse la-dessus. La paix n’est pas
quelque chose qui est disponible sur le marché. Elle n’est pas un royaume
que vous pouvez acheter ou gagner. Elle n’est pas un cadeau que des
parents pourraient vous offrir. La paix est inhérente a votre propre nature,
elle est en vous. Si vous la cherchez la, vous la trouverez.
Débarrassez-vous donc de votre vision tournée vers I’extérieur et
développez votre vision intérieure. La vision extérieure est propre a
I’animal, pas a I’homme. Un homme véritable posséde la vision intérieure.
Krishna dit: « Arjuna, sanctifie ta vie, développe ce potentiel unique dont
dispose I’étre humain, tourne ton regard vers 1’intérieur. »

L’histoire du sage Narada nous dit qu’au début de sa carricre, il était
continuellement sous I’emprise d’un enchainement d’inquiétudes.
Pourtant, Nérada avait appris beaucoup de choses, il maitrisait les
soixante-quatre types de connaissance et pratiquait les soixante-quatre
techniques, cependant, intérieurement, il n’était pas en paix. Il se posa des
questions: « Pourquoi ces inquiétudes, pourquoi ce manque de paix? J’ai
maitrisé tous les types de connaissance, les domaines de la connaissance
n’ont plus de secret pour moi, mais je n’arrive pas a vaincre cette tristesse
qui m’habite. 1l se rendit aupres de Sanat Kumara et lui demanda de lui
expliquer la raison de ces inquiétudes et de 1’absence de paix en lui. La
premiere chose que lui demanda Sanat Kumara fut, » « Quelles sont tes
qualifications ? » « J’ai appris a maitriser tous les types de connaissance, il
n ‘est aucun domaine de la connaissance humaine que je n’aie étudié. »
Répondit Narada. Sanat Kumara dit: « C’est trés bien, tu as des lors appris
la connaissance du Soi, &tmavidya » « Non, répondit Narada, c’est la seule
exception, la seule chose que je ne connais pas.» Sanat Kumara dit alors:

« Pour accéder a la paix mentale, tu dois posséder la connaissance de
I’Atman. Si tu connais I’Atman, tu peux obtenir tout le reste. Tu dois
apprendre cette connaissance particuliére qui permet de tout connaitre, tu
pourras alors dire que tu es vraiment instruit. Sans cela, tu restes un
ignorant, quelles que soient les connaissances que tu maitrises. A quoi sert
d’apprendre tant de choses si on ignore la seule chose qui soit essentielle?»

327



Ecoutez cet exemple.

Il était une fois un petit village ou on devait célébrer un mariage. La
maitresse de la maison ou le mariage devait étre célébre dit a sa voisine :
« Amma, nous avons I’intention d’organiser un fastueux mariage dans
notre maison. Nous avons invité un orchestre de Bombay, de méme que
des chanteurs connus et appréciés. La nourriture sera préparée par des
cuisiniers de grand talent Nous installerons un grand chapiteau pour cette
occasion. Ce sera une grande cérémonie. Amma, fais-nous 1’honneur
d’assister, Cela te plaira certainement beaucoup. » La voisine toute réjouie
dit: « C’est merveilleux, bien sir je viendrai! Mais qui donc est le marié ? »
La maitresse de maison dit: « Je ne sais pas, NoUS n ‘en avons pas encore
décide. »

Le marié est quelqu’un d’important quand on veut célébrer un mariage.
Sans le marié, quel mariage peut-on célébrer sous le grand chapiteau ?
Quelle est I'utilité d’un orchestre, des cuisiniers, des chanteurs et des
prétres des lors qu’il n’y a personne a marier? Il faut d’abord trouver le
marié, les autres choses prennent alors de la valeur. De méme, pourquoi
apprendre tant de choses quand on n’a pas la paix de I’esprit? Sanat
Kumara dit a Néarada, « Tu atteindras la paix du mental quand tu auras
acquis la connaissance de I’Atman. »

De nos jours, I’homme est une proie facile pour raga et dvesha,
I’attachement et la haine. Il est submergé par une nature possessive et
remplie d’ego. Regardez donc dans quel état il est et ce qu’il fait ! 1l se
prend pour le centre du monde, il s’illusionne en pensant que nul n’est plus
grand que lui. A cause de cette illusion, il a perdu son pouvoir de
discrimination et il ne parvient méme plus a réfléchir a sa situation, a voir
ou il en est. Il considére que c’est lui qui fait tout. Il croit que le monde est
a lui et qu’il peut en disposer comme bon lui semble. Mais ce n’est pas lui
qui dirige le monde, il n’a pas ce pouvoir, ni en bien ni en mal. Celui qui a
créé le monde, Celui qui protége le monde, Celui qui est le Pere du monde,
Celui qui est la Mere du monde, Celui qui est le Seigneur du monde... Lui
seul a le pouvoir et I’autorité de diriger le monde. Il n’y a qu’un seul Maitre
a ce monde, en ce qu’il a de changeant et d’immuable. C’est une vérité tres
importante que chaque étre humain devrait connaitre.

Ne vous laissez pas aller a la colere et a I’excitation, vous y perdrez la paix
de D’esprit. Tristesse, pertes, peines et inquiétudes sont des épreuves qui

328



ont pour but de vous aider a vous debarrasser de vos faiblesses. Ces
épreuves réveélent si, oui ou non, vous avez pu développer la foi ferme et la
patience qui permettent d’endurer les difficultés sans en étre affectés. Il ne
suffit pas de passer les examens organisés par les Instituts d’Education,
vous devez aussi passer les examens que la vie elle-méme organise. Il a été
dit: « Apres avoir acquis tous les types de connaissance, est sot celui qui ne
connait pas son propre esprit. » Mais quelle que soit I’instruction acquise,
une mauvaise personne n’en acquerra pas pour autant de bonnes qualités.
Quelle est des lors 1'utilité de cette instruction? Apreés avoir acquis bon
nombre de connaissances inutiles, elle est seulement capable d’argumenter
et de contre argumenter. Pourquoi étudier tant de choses qui n’ont aucune
valeur? Faites plutot I’effort d’apprendre ce qui ne meurt pas. Cette
connaissance-la possede une valeur éternelle. Quelles sont cette
connaissance et cette éducation qui vous ouvrent a ce qui ne meurt pas?
C’est la connaissance de I’Atman et cette éducation est ’enseignement
atmique. Celui qui ne meurt pas ne nait pas non plus. Tout ce qui nait subit
la modification et finalement doit mourir. Le monde entier et tout ce qu’il
contient aune forme particuliére. Puisqu’il a une forme, il doit subir le
changement. Vous devriez vous efforcer d’atteindre le stade ou il n’y a
plus de changements. Pour cela, vous devez acquérir la connaissance du
Soi, vous devez apprendre atmavidya.

Il était une fois un vieux villageois ignorant. Un jour, il quitta son village
natal et partit pour un long voyage. En fait, il n’était jamais all¢ en train et
de sa vie n’avait jamais eu la chance d’en voir un. Arrivé a la gare, il
attendit et vit arriver un trés long convoi. Le villageois fut rempli d’effroi a
la vue de ce train. « Il a tant de wagons, se disait-il, il roule si vite et
pourtant ii tient bien en équilibre sur ces deux rails étroits alors qu’un
homme aurait bien de la peine a y marcher. » Des centaines de passagers
attendaient de pouvoir y monter. Leurs bagages étaient nombreux et
lourds. Le villageois tout songeur se disait en lui-méme: « Pourquoi donc
ces voyageurs emportent-ils tant de bagages? Comment ce train peut-il
transporter autant de voyageurs et autant de bagages? » Il monta dans le
train. Les passagers hissérent sacs, caisses et valises sur les porte-bagages
ou les rangérent sur le plancher, ensuite s’assirent et se détendirent.

Le villageois se disait encore: « Que tous ces gens sont cruels! 1ls font tant
de mal a ce pauvre train en lancant leurs valises dans les porte-bagages et
en jetant sacs et caisses par terre, alors qu’eux-mémes se relaxent ! » Le
vieil homme s’assit doucement, gardant son baluchon sur la téte. C’était

329



déja bien suffisant que le train le transporte, lui, et la moindre des choses
¢tait qu’il porte lui-méme son sac pour ne pas augmenter le fardeau de ce
pauvre train ! Un passager lui demanda: « Monsieur, pourquoi gardez-vous
votre bagage sur la téte ? Pourquoi ne le déposez-vous pas, ce serait plus
confortable pour vous. » Le vieil homme répliqua: « C’est que le train
transporte déja tant de bagages. Je ne veux pas le surcharger avec le mien,
je le porte donc moi-méme. » « Quoi que vous fassiez de votre bagage, dit
le passager, c’est le train qui vous transporte tous les deux. En gardant
votre baluchon sur la téte, vous ne venez absolument pas en aide au train! »
Ce vieil homme naif avait bien de la compassion et bien de la gentillesse
mais guere d’intelligence et peu de discrimination.

Krishna dit & Arjuna: « Tu as recu une éducation élevée, tu controles tes
sens, tu as accompli de grands exploits et développé de nombreux talents,
néanmoins, tu expérimentes encore bien des difficultés. Ceci parce que tu
ne peux comprendre la Divinité. Aussi longtemps que tu ne comprends pas
la Divinité, tu ne peux te libérer de la tristesse. Si tu veux te libérer de la
tristesse et gagner la grace du Seigneur, tu dois obéir a Mes ordres. Tout
d’abord, souviens-toi que tu n’es pas le corps. Ces organes sensoriels n’ont
aucun lien avec toi, ils sont associés au corps. Utilise ton corps pour
travailler, mais ne t’identifie pas a lui ni a ton travail. Tu as pris naissance
dans ce corps en conséquence de tes actions passées, de ton karma
antérieur, et tu dois I'utiliser pour accomplir le karma, 1’action. Debout!
Leve-toi! Pais ton devoir. Agis et offre-Moi tes actions, destine-Moi leurs
conséquences. Elimine 1’égoisme, soutiens la justice et sois ferme dans ta
foi ! D’age en age, c’est cela le Dharma. Si tu obéis a Mes ordres, Je
prendrai soin de toi. »

« Je vais encore te dire autre chose. Dhristarashtra, le pére aveugle des
Kauravas, a cent fils. Il n’en subsistera pas un seul pour accomplir ses rites
funéraires. Pourquoi? Tous ses fils sont les enfants de Dieu, mais
Dhristarashtra les considere comme siens. Arjuna, tu es en train de devenir
son frére. Tu t’illusionnes en pensant que ce corps est tien alors qu’il n’est
pas du tout tien. En pensant que tu es le corps tu développes le méme
aveuglement que Dhristarashtra. C’est de I’ignorance pure. A moins
d’¢éliminer cette ignorance tu n’atteindras pas la sagesse. Pour que celle-ci
entre en toi, tu dois développer la discrimination et I’introspection. »

« Dans ton corps se trouve le coeur spirituel et Dieu réside en ce cceur. Dans
ton corps se trouve aussi le jiva, I’ame individuelle. Dieu et jiva, qui

330



semblent vivre séparément dans le corps, jouent ensemble, ils tiennent
leurs roles respectifs dans la grande piéce du théatre de la vie. Ils se
séparent et s’unissent au gré des directives de Celui qui a écrit la piece. Il a
assigné des roles distincts au bien et au mal, a la vertu et au péché mais, en
VEérité, il N’y a qu’une seule et méme Divinité qui joue tous les réles. Du
point de vue du corps, a I’intérieur, se trouve le jiva I’ame individuelle, et
dans le cceur, se trouve Dieu. Tous deux restent des entités séparées qui
jouent chacune leur rdle aussi longtemps que I’illusion que tu es le corps
subsiste en toi. Dés que I’illusion disparait, ces entités s’immergent dans le
Principe divin omnipénétrant. Si tu ¢élimines 1’illusion fausse de la
conscience que tu es le corps, tu réalises 1’'union du jiva, de 1’ame
individuelle et de Dieu. Tu es alors établi dans la Conscience divine et tu
jouis de la Béatitude éternelle. »

Grace a ces enseignements, Krishna insuffla a Arjuna la Connaissance qui
permet de devenir un sthitaprajna et Il lui offrit les moyens d’atteindre la
Béatitude de la non-dualité. 1l dit: « Arjuna, aie toujours le sentiment que
tout ce qui existe est une seule et méme entité. N’autorise pas les sens a te
détourner de ce sentiment d’unité et d’équanimité. Libére ton cceur de la
tristesse, de la joie, de I’attachement et de la haine. Demeure indifférent a
la critique et a la louange. Traite tout le monde de fagon égaie. »

Krishna dit a Arjuna: « Quand tu croiras fermement que tout dans cette
création est la manifestation de la Divinité, tu deviendras un sthitaprajna,
tu auras atteint le plus haut degré de sagesse. Arjuna, exécute Mes ordres,
deviens un sthitaprajna. »

331



