SAlI BABA

L'HISTOIRE D'UNE CHRETIENNE




Helen Cuerden
Traduit de I'anglais par Anne Nicolet
Titre original : SAI BABA A CHRISTIAN'S STORY

Avec amour et dévotion,
je dépose ce livre aux pieds pareils
au lotus de mon Seigneur bien-aimé,
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

Remerciements

Du fond du ceeur, je remercie toutes les personnes qui m'ont aidée, d'une fagon ou d'une
autre, a écrire ce livre. Je remercie spécialement mon grand ami J. pour son aide et ses
conseils, pour sa peine et pour le temps qu'il a bien voulu me consacrer.

Je suis extrémement reconnaissante a mon amie S. Saidasa qui s'est chargée du délicat
travail de correction dans des circonstances tres difficiles. En tant que débutante, ses
conseils et son travail professionnels me furent infiniment précieux. Je remercie aussi Irfan,
mon éditeur et ami, pour les graphiques, la conception de la couverture et tous les autres
travaux nécessaires a l'impression de ce livre, qu'il réalisa avec beaucoup de patience.
J'exprime ma profonde reconnaissance a mes enfants, Martin, Sally et

Stéphanie qui, chacun a leur facon, ont joué un réle et tout particuliérement a mon cher
mari, Christopher, qui fit preuve de beaucoup de compréhension et me fut d'un grand
soutien.

Mais par-dessus tout, je remercie Bhagavan Sri Sathya Sai Baba qui, complaisamment,
bénit deux fois ce livre : la premiere fois le 4 novembre 2000 (cf. I'avis au lecteur situé a la
fin du livre), puis a nouveau le 8 février 2001. C'est Lui qui en est l'inspirateur et qui est a
I'origine de toute l'aide que j'ai recue pendant que je le rédigeais. 1l est aussi bien sir tout
I'objet de ce livre. "L'nomme veut la Vérité. Il veut en faire lui-méme I'expérience. Ce n'est
que lorsqu'il I'a saisie, I'a réalisée et I'a ressentie au plus profond de son coeur, disent les
Védas, que tous ses doutes disparaissent, que les ténebres se dissipent et que le chemin
devient droit.

Enfants de I'immortalité, que vous soyez sur terre ou dans les hautes sphéres, sachez qu'un
chemin existe. Il est possible de sortir de cette obscurité. Pour cela, il vous faut découvrir
Celui qui se situe au-dela des ténebres. Il n'y a pas d'autre chemin."

Swami Vivekananda



Table des matiéres
Introduction

PREMIERE PARTIE
Comment tout cela a-t-il pu arriver ?

L'Occident rencontre I'Orient
Premier voyage en Inde
Surveillez vos pensées

Lilas

L'Incarnation de la Vérité
Dépouillement

Manifestations de la grace divine
Deux guérisons miraculeuses

Un cadeau empreint de signification
La mémorable Maha Shivaratri
Vibhuti et prasad

""Soyez parfaits

Coupure de courant

DEUXIEME PARTIE

L'Ashtanga Yoga

Yama : les abstentions ou code moral
Niyama : pratiques et disciplines
Disciplines corporelles

L'esprit et le mental

Sai Baba est-11 Dieu ?

Avis au

Glossaire



Introduction

Ce livre est le récit de mon voyage spirituel qui m'a fait passer d'une vision conditionnée
par un christianisme traditionnel a celle universelle de la Fraternité des hommes et de la
Paternité de Dieu, cela grace a I'enseignement et a la guidance de Bhagavan Sri Sathya Sai
Baba, I'Avatar de I'age d'or. Je relate ici la fagon dont Il m'a aidée a me transformer en
alliant mon éducation, ma foi, ma religion et mes idéaux occidentaux a la splendeur des
enseignements et des vérites mystiques de la philosophie et de la religion védique
orientales.

Swami, je pense, a voulu que j'écrive ce livre afin que je raconte comment, en tant que
chrétienne marchant a sa suite, je suis parvenue a me libérer des sentiments de confusion
et de déloyauté que j'éprouvais a I'égard de Jésus, mon témoignage pouvant en inciter
d'autres a faire de méme. Le chemin emprunté par chacun est différent et certains lecteurs
pourront, bien sdr, ne pas partager mes vues. Je leur demande seulement d'étre
compréhensifs car, tout comme les autres pélerins qui ont encore des lecons a apprendre et
des progres a faire, je suis toujours en chemin pour atteindre le sommet de cette montagne
tres glissante.

Bien que Baba compte des millions de fidéles et de disciples répartis dans de nombreux
pays du monde, Il reste dans I'ensemble assez peu connu. Tout cela, prédit-1l, changera
dans les annéees a venir ou son nom sera universellement connu. Pour certains chrétiens,
comprendre qui est Sai Baba pourra poser les mémes problémes que ceux qui se sont
présentés a moi. Beaucoup éprouveront alors des doutes et des sentiments de confusion
semblables & ceux qui m'ont envahie et souffriront peut-étre d'angoisses spirituelles
extrémes en particulier lorsqu'ils se trouveront confrontés aux paroles de Jésus : « Nul ne
vient au Pére sinon par Moi » (Jean 14 : 6). Seul un élargissement de leur vision limitée de
la spiritualité pourra alors les aider a sortir de leur dilemme.

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba est appelé de différentes facons par ses fidéles allant du trés
respectueux Bhagavan (Seigneur ou Dieu), au trés informel Swami (maitre ou moine). Il
est aussi appelé Sai, Baba ou Sai Baba. Sai signifie « mere divine » et Baba « pére ». Sai
Baba veut donc dire "pére et mere divins". Certains I'appellent également Sathya (la \Vérité
en sanskrit), et Il est véritablement I'Incarnation de la Vérité comme je vais tenter de le
montrer dans ce livre. Je ferai donc référence a Lui par I'une ou l'autre de ces appellations.

L'objet de ce livre n'est pas de faire du prosélytisme. Swami dit que I'on doit se garder
d'ébranler quiconque dans ses croyances : "Que les différentes religions, les différentes
croyances coexistent. Que chacune d'elles grandisse et que la gloire de Dieu soit chantée
dans toutes les langues, sur tous les airs et sur tous les tons. Ce serait I'idéal.

Respectez toutes les religions, toutes les croyances, respectez leurs différences et tenez les
pour valides tant qu'elles n'eteignent pas la flamme de I'unité™. Il n‘est pas venu fonder une
nouvelle religion mais nous aider a mieux comprendre et a mettre en pratique les vérités et
les enseignements de notre propre religion de fagon a ce que le chrétien devienne un
meilleur chrétien, I'hindou un meilleur hindou, le musulman un meilleur musulman etc.
Lorsque nous realiserons que le fondement de toutes les religions est I'Amour et le service



désintéresse envers tous les étres humains, les barriéres qui existent dans nos esprits
conditionnés commenceront a tomber.

Sai Baba est venu promouvoir un renouveau spirituel en nous apprenant comment nous
unir au Dieu qui est en nous et a réaliser que notre véritable nature est essentiellement
divine. Pour ce faire, Il s'appuie sur les enseignements des Ecritures védiques.

Les disciples de Swami Le considerent comme un Avatar, terme qui n'a pas d'équivalent
en Occident. Un Avatar est une incarnation de Dieu qui descend sur terre et prend forme
humaine, sans pour autant étre soumis a nos limitations. C'est pourquoi, Il peut déclarer :
« Continuez a adorer Dieu selon la représentation que vous vous en faites et qui vous est
familiere. Vous découvrirez alors que vous vous rapprochez peu a peu de Moi, car tous les
noms sont Miens et toutes les formes sont Miennes... » Il est omnipotent, omniscient et
omniprésent et I'a prouve a un grand nombre de personnes comme une abondante littérature
en témoigne.

Malgré la chance que j'ai eue de pouvoir aller voir Swami en Inde de nombreuses fois, j'ai
eu cependant trés peu de contacts personnels avec Lui. C'est en étant attentive a la voix de
Dieu en moi et aux messages contenus dans les petits incidents de la vie de tous les jours
auxquels je ne prétais pas attention auparavant que, personnellement, j'ai progressé sur le
Chemin et continue a le faire. Cela correspond a la facon dont un Avatar dirige et instruit
habituellement ses fidéles :

Les Avatars donnent rarement des conseils de fagon directe. 1ls transmettent le plus souvent
ce qu'ils veulent communiquer par le biais de suggestions indirectes et utilisent seulement
parfois la méthode d'instruction directe. Cela tient au fait que le Divin qui est inhérent a
chaque étre humain se manifeste spontanément lorsque les conditions sont favorables... La
meilleure facon d'aider les autres, tant sur le plan matériel que spirituel, peut se résumer
par ces mots : « Aide ton prochain a s'aider lui-méme », ou « Aide-toi toi-méme ».

Un des buts de ma vie est désormais de parvenir a prendre conscience de I'omniscience, de
I'omnipotence et de I'omniprésence de Dieu, en réalisant qu'a chaque instant et derriére
chaque petit incident, aussi insignifiant soit-il, se cache la puissante main divine.

Depuis deux mille ans, le monde chrétien attend le retour du Christ. La Bible I'annonce a
plusieurs reprises disant notamment qu'll viendra « comme un voleur dans la nuit »
(Premiére épitre aux Théssaloniciens 5 : 2). La venue de Sai Baba correspond précisément
a cette description. Son insistance sur peu ou pas de publicité permet de penser que
nombreux encore sont ceux qui entendront parler de Lui. Il est véritablement entré dans ma
vie « comme un voleur dans la nuit », sans étre invité ni attendu, et ce qu'll « déroba » fut
mon cceur.

Les disciples de Swami ont chacun une histoire personnelle, fascinante et unique a raconter.
Ce qui arrive a chague personne est spécialement taillé a sa mesure, en fonction de ses
besoins et de ses demandes, sans distinction d'age, de race, de croyance, d'appartenance a
une religion ou méme d'absence de pratique religieuse. Je retrace ici mon propre voyage
sur le sentier spirituel en tentant de montrer comment j'en suis venue a réaliser que Jésus



et Sai Baba sont Un et Le méme, et que ce dernier est bien « I'Esprit de Vérité » (Jean 16
:13), dont la Bible annonce la venue.

* *x *

Il n'y a qu'une religion, celle de I'Amour.

Il n'y a qu'une seule caste, celle de I'humanité.
Il n'y a qu'un seul langage, celui du ceeur.

Il n'y a qu'un seul Dieu et Il est omniprésent.
— Baba —



Premiere partie

1

Comment tout cela a-t-il pu arriver ?
Dieu est si compatissant que si vous faites un pas vers Lui, Il en fera dix vers vous.
— Baba —

Si I’on m’avait dit, il y a quelques années, que j’irais un jour en Inde me prosterner aux
pieds d’un sage ou d’un gourou indien, cela m’aurait paru amusant et impensable. Cela
m’aurait aussi probablement choquée puisqu'il est difficile de trouver quelqu’un de plus
waspl que moi. C’est pourtant ce qui m’est arrivé, et a de nombreuses reprises, au cours
de ces onze derniéres années. A chaque fois que je me retrouve aux pieds pareils au lotus
de Bhagavan Sri Sathya Baba, mon Seigneur bienaimé, je ne peux m'empécher de réprimer
un sourire amusé alors que je me demande :

« Mais comment tout cela a-t-il pu arriver ? Comment moi, une mére de famille ordinaire,
élevée dans la religion chrétienne Q a laquelle je demeure trés attachée Q en suis venue a
me rendre réguliérement en Inde dans I'ashram d'un saint homme, chose qui, auparavant,
aurait été pour moi un sacrilege ? »

Je me suis toujours sentie favorisée par la vie. Méme si tout n'a pas toujours été parfait a
tous les niveaux, j'ai fait ce que j'ai pu pour mener une vie aussi satisfaisante que possible.
J'ai un mari dévoué avec lequel je vis depuis vingt-neuf ans. C'est un bon pére de famille
attentif aux besoins de nos trois chers enfants. Sa situation nous a permis de toujours vivre
a l'abri des soucis matériels. 1l a eu la chance de ne jamais avoir de difficultés au niveau
professionnel et de ne jamais connaitre de période de chémage.

Comme beaucoup de couples, nous avons eu cependant des moments difficiles mais nous
avons toujours réussi a les surmonter en faisant usage d'écoute et de concertation. Les
quinze premieres années de mon mariage, j'étais trop occupée pour pouvoir consacrer du
temps a la religion ou a la spiritualité. 1l demeurait cependant en moi a ce propos un
sentiment de culpabilité. Je sentais qu'il manquait quelque chose a ma vie.

J'étais consciente que ce malaise ne me quitterait pas tant que je ne me pencherais pas
sérieusement sur la question. Je savais aussi confusément que ce malaise était en rapport
avec mon passé et avec la religion chrétienne qui m'avait fourni un terrain fertile et une
bonne protection pendant les importantes années de formation que sont celles de la
jeunesse.

J'ai eu la chance de naitre dans une famille unie et dans un environnement protége ou la foi
et la pratique religieuse tenaient une place importante. Je réalise a présent a quel point
I'éducation religieuse recue pendant I'enfance influence nos vies de fagon déterminante. Il
peut y avoir des interruptions dans notre pratique mais si nous avons eu de bons modeles



auxquels plus tard nous pouvons nous référer, nous avons toute chance de renouer un jour
ou l'autre avec la spiritualité.

Le dimanche, j'allais réguliérement au catéchisme avant de me rendre au culte avec ma
famille. Nous fréquentions I'Eglise méthodiste du quartier jusqu'a ce qu'un jour mes parents
décident de rejoindre I'Eglise anglicane qui s'appelait alors I'Eglise d'Angleterre. Je me suis
toujours rendue au catéchisme avec plaisir et je suis reconnaissante a mes parents de la
bonne assise religieuse qu'ils m'ont donnée pendant mes jeunes années.

Je fus trés tét imprégnée de toutes les histoires de la Bible, aussi bien celles de I'Ancien
Testament que du Nouveau. Je me souviens avoir été fascinee par I'histoire de I'arche de
No¢, par celle de Daniel dans la fosse aux lions, de Joseph et sa tunique multicolore, de
Moise trouvé dans les joncs etc. La vie de Jésus m'intéressait aussi : sa naissance
extraordinaire, sa mort pour notre rédemption et notre salut, ses paraboles, le chemin
d'amour et de pardon qu'll est venu tracer et tous ses enseignements tels que : aimer son
prochain comme soi-méme, tendre la joue gauche si I'on vous frappe la droite, aider les
nécessiteux, aimer et adorer Dieu. Le dimanche, je me rendais régulierement a I'église, une
pratique que par la suite j'allais peu a peu délaisser.

A dix-huit ans, je quittai la maison pour vivre ma vie et je perdis progressivement I'habitude
d'assister aux offices du dimanche. Mon intérét grandissant pour les plaisirs du monde alla
de pair avec mon désintérét pour la spiritualité. Je continuai pendant un certain temps a
aller au temple pour les grandes fétes telles que Noél et Pagues, mais peu a peu ma paresse
spirituelle me fit perdre méme cette habitude.

Je me mariai a vingt-six ans. Mon mari qui avait passé toute sa jeunesse dans des
établissements d'enseignement catholique estimait qu'il était allé suffisamment a la messe
pour le restant de sa vie. Il n‘avait aucun désir de m'accompagner au culte et y aller seule
devint difficile en particulier apres la naissance des enfants. Les dimanches furent des lors
consacrés aux sorties familiales et mes visites au temple cessérent complétement. Mon
mari et moi restdmes cependant toujours fidéles aux valeurs morales de la religion
chrétienne. Notre éducation avait du moins laissé quelques traces!

Lorsque mes enfants grandirent, je sentis que je devais leur donner la méme éducation
religieuse que celle que j'avais recue. Je les accompagnais au culte le dimanche et quand
ils en eurent I'age, je les fis baptiser. Ma démarche manquait cependant de conviction, et il
demeurait en moi le sentiment qu'il devait exister autre chose.

Un peu avant d'avoir quarante ans, un changement se produisit. Je participais a des sessions
organisées par un groupe d'amis catholiques qui se réunissaient une fois par semaine, tantot
chez les uns tantdt chez les autres, pour réciter le chapelet. J'y découvris la priere
dévotionnelle ou bhakti, pour employer un terme propre a I'hindouisme (dont je ne
connaissais rien a ce moment-la). Cette expérience marqua un tournant dans ma vie
spirituelle. L'amour mystique auquel mon cceur s'ouvrit éveilla en moi une résonance
profonde. C'est avec plaisir que, dés lors, j'allai a la messe le dimanche. Jappréciais la
fraternité de la communauteé catholique. Je fis partie d'un groupe d'études et de priéres et



j'étais heureuse de rencontrer des gens partageant mes idees et ma foi. J'avais aussi le
sentiment sécurisant de me sentir acceptée et reconnue pour ce que j'étais réellement.
Mon amour pour Jésus grandit. Je croyais alors fermement que : « Nul ne vient au

Pere que par Moi » (Jean 14 : 6). Je me sentais privilégiée de faire partie des "élus" (Jean
15 : 19). Mon conditionnement m'empéchait de penser un instant que d'autres voies
pouvaient aussi mener & Dieu. J'étais persuadée que le Salut ne pouvait venir que par le
Christ et que ceux qui ne le connaissaient pas étaient infortunés.

Cependant, sous mes airs de fatuité spirituelle, de vieux doutes demeuraient. Je devais
admettre que ma religion n'apportait pas de réponses satisfaisantes a toutes les questions.
Certains passages de la Bible me semblaient abstrus, et les explications données lors des
sermons dominicaux ou par les groupes d'étude auxquels j'assistais régulierement me
laissaient insatisfaite. Il me semblait trop facile d'expliquer les choses comme étant des «
mysteres de Dieu ». Tous ces mystéres laissaient apparaitre de grands trous dans le systeme
de concepts et de croyances que je m'étais construit. Mon sentiment qu'il devait exister
autre chose continuait & me tirailler créant un trouble dans mon esprit. Mais & qui peut-on
s'adresser quand on est convaincu qu'il n'y a pas d'autre chemin que celui du Christ ? Il était
hors de question de me tourner vers les religions orientales car j'aurais perdu par 1a méme
toute chance de Salut. A cette époque, j'ignorais la cause de mon malaise. Si je I'avais
connue, cela m'aurait probablement perturbée davantage. Le plus simple pour moi était
donc de continuer comme avant, en faisant abstraction de mes remous intérieurs.

C'est a cette époque que Sai Baba fit sa premiere apparition dans ma vie, d'une facon qui
n'est pas sans rappeler une scene du film Oh God, interprété par Georges Burns et John
Denver. Un apres-midi, je regardais la télévision, lorsqu'on présenta un apercu du magazine
Soixante minutes. Cette émission qui parait le dimanche comprend trois reportages de
soixante minutes chacun. Je vis donc un extrait de chacun des trois reportages. Je ne
conserve aucun souvenir du premier ni du troisieme. En revanche, le deuxieme reste
parfaitement gravé dans ma mémoire. Je me souviens encore de chaque image et de chaque
mot. 1l était question d'un "saint homme" vivant en Inde, dont la vie et les enseignements
étaient comparables a ceux du Christ. Comme Jésus, il faisait de nombreux miracles : les
malades étaient guéris, les infirmes marchaient, les aveugles recouvraient la vue, les sourds
entendaient et il pouvait méme ressusciter les morts,

disait-on. D'un geste circulaire de la main, il était capable de faire apparaitre toutes sortes
d'objets, notamment de la cendre sacrée appelée Vibhuti possédant des vertus
miraculeuses. Je me rappelle aussi tres bien que le saint homme était coiffé a I'afro, qu'il
portait une robe orange et qu'il n'était pas trés beau.

Le nom de ce soi-disant saint homme ne retint & aucun moment mon attention. A vrai dire,
en regardant ces images, je m'étais juste demandée comment il pouvait exister des gens
assez naifs pour croire de telles inepties. A cette époque, ma connaissance des gourous
indiens se limitait a I'un d'entre eux, célébre pour le grand train de vie qu'il menait et pour
la cohorte d'Occidentaux qu'il avait a sa suite. J'avais entendu dire qu'il encourageait la
liberté sexuelle, I'usage de la drogue et incitait les gens a rechercher confort et richesses.
Je ne pouvais imaginer que ses enseignements aient quelque intérét et puissent étre
bénéfiques a de nombreuses personnes. Ce qu'il pronait ne m‘intéressait nullement et, par



suite, dans mon esprit, toute personne portant une robe orange bénéficiait de préjugeés
défavorables. Je rejetai donc immédiatement ce nouvel « imposteur » et oubliai rapidement
ce que j'avais vu, pour un temps du moins...

En janvier 1989, soit environ deux ans et demi apres cet incident, je passai I'apres-midi
chez une amie. Elle était catholique alors que je suivais le rite anglican de tendance
conservatrice : deux traditions qui ont des doctrines et des croyances similaires. Je fus donc
tres surprise quand, & un moment donné, elle me demanda si je connaissais les
enseignements des grands maitres spirituels de I'Orient : Krisnamurti, Paramahamsa
Yogananda, Shivananda, Vivekananda etc. Je n'avais entendu parler d'aucun d'eux mais
elle, en revanche, semblait avoir lu tous leurs ouvrages. Elle ajouta :

« Et Sai Baba bien s(r », comme si elle s'attendait a ce que je connusse tout a son sujet.
Elle me tendit un livre portant sa photo en couverture et je reconnus aussitot le "saint
homme" que j'avais vu a la télévision.

Quand je lui parlai de I'extrait du magazine Soixante minutes que j'avais vu, elle parut
étonnée et se demanda comment elle avait pu manquer cette émission qu'elle regardait
régulierement tous les dimanches.

Mon amie Q qui n'était pas et qui, a ce jour, n'est pas disciple de Sai Baba Q continua a me
parler de Lui et de la Vibhuti qu'll matérialise fréquemment. A mon grand étonnement, je
m'apercgus que je n'avais aucun doute sur ce qu'elle me disait et je me pris a désirer avoir
instamment de cette Vibhuti. Quelque chose remuait a I'intérieur de moi tandis qu'elle me
parlait de Lui.

Une semaine plus tard, j'étais avec mon amie chez son libraire. Mon regard se porta sur Sai
Baba Avatar d'Howard Murphet. Je me sentis étrangement attirée par ce livre, bien qu'a ce
moment-la je ne fusse pas intéressée par Sai Baba. Je I'achetai sans réaliser que, ce faisant,
le cours de ma vie allait changer irrémédiablement.

Un mois ou plus s'écoula avant que je ne me décide a ouvrir ce livre. A peine en eus-je lu
quelques pages qu'un sentiment de récognition envahit mon ame. J'avais lI'impression que
le livre me parlait personnellement. Il m'invitait a me poser des questions et aussi a vivre
les expériences dont témoignaient de nombreuses personnes.

J'aspirai surtout a goQter I'amour émanant de ce petit homme-dieu inconnu vivant en Inde.
J'étais completement fascinée par ce que je lisais. Les citations de Sai Baba portées en fin
de chapitre trouvaient en moi une résonance juste et je les absorbais gouliment. Mon ame
assoiffée les buvait littéralement. Avais-je trouvé la ce « quelque chose d'autre » dont je
connaissais inconsciemment l'existence ? Pourquoi n'avais-je pas entendu parler de ce Baba
plus tot ? Je désirais moi aussi vivre les merveilleuses expériences dont faisaient part toutes
ces personnes. Je voulais moi aussi participer a I'événement quel qu'il fat.

Lorsque j'eus terminé ce livre, j'eus la conviction d'avoir découvert la quelque chose de si

extraordinaire, de si fabuleux, de si exaltant que les mots manquent pour exprimer ce que
j'éprouvai a ce moment-la. Mon ame sentait qu'elle avait trouvé la ce qu'elle cherchait sans

10



méme savoir qu'elle était en quéte de quelque chose. Elle avait trouveé le chemin du retour
a la maison, sans méme s'étre rendue compte qu'elle s'était égarée. La beauté, la chaleur, la
justesse et la sainteté des propos de Sai Baba me faisaient monter aux yeux des larmes de
joie et de bonheur.

L'étape suivante consista a trouver d'autres livres sur Sai Baba. Je découvris « par hasard »
qu'il existait justement dans ma ville une librairie spécialisée en ouvrages a son sujet et je
devins rapidement une de ses meilleures clientes. Je n'avais de cesse de tout lire, de tout
savoir sur Lui. Je dévorais les livres les uns aprés les autres avec grand appétit. C'était
comme si mon ame longtemps privée de nourriture trouvait soudain de quoi se rassasier.

Curieusement, la joie de ma découverte fut cependant vite assombrie par un immense regret
: celui d'avoir découvert si tardivement I'existence de cet étre merveilleux et d'avoir passé
quarante-trois ans de ma vie dans I'ignorance de sa présence sur terre. Il me fallut un certain
temps pour surmonter ce dépit. L'assurance maintes fois donnée par Swami que le moment
ou I'on vient a Le rencontrer est toujours le bon et que « nul ne vient a Le connaitre ou a
entendre parler de Lui avant le moment voulu » ne parvenait pas a me consoler. Ce
sentiment de regret restait cependant mélé a l'immense joie que me procurait ma
merveilleuse découverte.

C'est vers cette époque que je me souvins de I'extrait du magazine Soixante minutes que
jlavais vu a la télévision, et j'eus le desir de le revoir. A ce moment-Ia, c'est-a-dire deux
annees et demi plus tard, j'avais fait connaissance avec un certain nombre de fideles de Sai
Baba habitant ma ville. Je demandai donc autour de moi si quelqu'un n'aurait pas une copie
de I'émission. Curieusement, personne ne possédait de copie ni méme n'avait entendu dire
qu'une telle émission était passée a la télévision. Comme j'étais résolue a obtenir cet
enregistrement, je téléphonai un jour a la direction de la chaine, a Sydney. Le responsable
des programmes m'assura que sa chaine n'avait jamais diffusé de reportage sur Sai Baba.
Un déclic se fit alors dans mon esprit. Je réalisai que les images que j'avais vues, m‘avaient
été personnellement destinées et constituaient un lila (jeu divin) de Baba, le premier de la
longue série qui allait survenir au cours des années suivantes. En 1998, un reportage assez
caustique sur Swami fut présenté dans le cadre de ce méme magazine, mais I'émission a
laguelle je faisais référence avait été diffusée en 1984,

Mon nouvel engouement pour Swami n'était pas sans contrepartie. Un sentiment de
culpabilite et de déloyauté envers mon bien-aimé Jésus me rongeait a présent I'ame. En
effet, toute ma vie je m'étais accrochée a la croyance que Jésus était mort sur la croix pour
moi et qu'll ne m'abandonnerait jamais. J'avais maintenant I'impression que c'était moi qui
L'abandonnais. 1l me fallut un long temps de réflexion et de maturation spirituelle avant
que je n'arrive a la conclusion que Jésus et Sai sont Un et le méme, et que seule leur
apparence differe.

Ma nouvelle foi prenant de la vigueur, je me mis a penser a Baba continuellement. J'avais

de longues conversations intérieures avec Lui. Si je m'éveillais la nuit, sa pensée ou son
image apparaissait aussit6t dans mon esprit. Je voulus alors avoir I'absolue certitude que je

11



ne m'étais pas fourvoyee. Il me fallait des preuves Q ou du moins Vérifier autant que cela
fat possible Q les allégations de Sai Baba concernant sa divinité.

Pour cela, je me mis a Le prier, en Lui demandant de me donner des réponses aux questions
qui me posaient probleme. Je Lui demandai de me donner des signes ne me laissant aucun
doute sur le fait qu'll avait entendu mes priéres. Je pensai pouvoir obtenir ainsi des preuves
de son omniscience, de son omnipotence et de son omniprésence, et acquérir par la-méme,
la certitude absolue qu'll était une Incarnation divine.

Et immanquablement la réponse m'arrivait que ce soit par des paroles entendues de maniére
fortuite, par la lecture d'une page d'un livre ouvert au hasard ou par une idée me traversant
I'esprit de fagon inopinée. Un jour, la réponse me parvint par un inconnu qui m'aborda dans
un supermarché ! Enfin rassérénée et slire de mon fait, je poursuivis mon chemin sur la
voie.

* k% %

Quand vous étes intensément désireux de connaitre ma Réalité, il vous faut suivre mes
enseignements et les mettre en pratique. Alors, sans aucun doute, ma divine Réalité vous
sera réveélée.

— Baba -

12



2 L'Occident rencontre I'Orient

Il est bon de naitre dans une religion mais il n'est pas bon d'y mourir. Elevez-vous au-
dessus des regles et des restrictions, libérez-vous des dogmes qui étouffent votre liberté de
pensée, des cérémonies et des rites qui limitent et conditionnent. Atteignez le point ou
I'appartenance a telle ou telle religion n'a plus d'importance, le point ou toutes les routes se
rejoignent, celui aussi d'ou elles partent toutes. Ne prétez pas attention aux défauts que
vous voyez chez les autres mais n'ayez aucune indulgence pour les votres.

— Baba —

Sans que je m'en rende compte, mes croyances touchant a la spiritualité orientale,
s'intégrerent d'elles-mémes a celles de ma foi chrétienne ; progressivement, je réalisai que
les différences existant entre la pensée orientale et la ndtre n'étaient en fait pas aussi grandes
que je l'avais pensé. N'était-ce pas en effet le coté mystique de la religion chrétienne qui
m'avait toujours attirée ?

Le dictionnaire d'Oxford définit I'adjectif mystique de la fagon suivante : désireux d'entrer
en communion avec Dieu ; qui cherche a se fondre en Dieu ou en l'infini ; qui appréhende
les grandes questions métaphysiques avec une perspective spirituelle ; empreint de
symbolisme religieux, ésotérique, mystérieux, inquiétant.

D'aprés cette définition, le yoga Q dans son acception hindoue Q est assurément de nature
mystique. Si I'on compare le christianisme tel que le pratiquaient les premiers chrétiens a
celui d'aujourd'hui, on note de nombreuses différences. Le christianisme des origines avait
un caractere mystique tres marqué. Les premiers chrétiens accordaient une large place a la
méditation, a la contemplation et a la priere. lls avaient méme créé des exercices et des
techniques permettant d'atteindre des niveaux de conscience supérieurs et la paix intérieure.

C'est ainsi que le 4éme siécle vit I'essor de la vie monastique. Les mots « monasteére » et «
moine » viennent du grec monos qui signifie seul. Des hommes, et dans une moindre
mesure des femmes, s'organisérent en communautés monastiques, menant une vie
ascétique. lls s'établirent progressivement dans les déserts de Syrie, d'Egypte, de Palestine
et furent connus sous le nom de « Péres du désert ». A la fin du 4e siécle, des milliers de
moines et de moniales vivaient ainsi dans des monastéeres et des couvents a I'écart du
monde, cultivant la terre et subvenant eux-mémes a leurs besoins. Ces communautés du
désert disparurent graduellement et, si la tradition monastique se maintint, elle prit une
forme différente.

Les ashrams qui existent en Orient de nos jours ne sont pas sans rappeler ces premiers
monastéres chrétiens. Les buts recherchés y sont les mémes. Les ashrams different
cependant par la nature de leurs occupants. En effet, si certaines personnes y demeurent
toute leur vie, d'autres n'y viennent que sur le tard, une fois libérées de leurs obligations
familiales. D'autres encore, de tous ages, tout en continuant a vivre dans la sociéete, viennent
y faire des retraites d'une durée variable pouvant aller de quelques semaines a plusieurs
années.

13



Qu'il soit chrétien ou hindou, celui qui cherche a s'accomplir spirituellement a des pratiques
similaires : il chante la gloire de Dieu, prie et prend part a des activités caritatives. Le but
ultime différe cependant : la doctrine hindoue du « non-dualisme » stipule en effet que tout
ce qui existe est Dieu. Le but de I'hindou est donc la « Réalisation du Soi », c'est-a-dire de
réaliser par I'expérience qu'il est lui-méme Dieu (ou une forme individualisée de Dieu). Le
chrétien de son coté, n'est pas attaché a cette idée. Il aspire au Salut, c'est-a-dire a vivre
éternellement avec Dieu dans une sorte de paradis terrestre.

* *x *

Le mot « religion » vient du latin « re » (préfixe exprimant un retour en arriére) et « ligare
» signifiant relier, unir. Religion signifie donc se relier ou s'unir a notre source (Dieu). En
sanskrit, « yoga » signifie s'unir ou union avec le Soi supréme. Les mots « religion » et «
yoga » ont donc des sens équivalents. Seuls les chemins et les méthodes qu'ils proposent
différent. Lorsque Jésus dit : « Cherchez d'abord le Royaume de Dieu » (Matthieu 6 : 33),
Il nous demande de nous unir a Dieu qui est en nous.

Les Ecritures sont la pour nous aider dans notre recherche. La difficulté est d'en trouver
une bonne interprétation. En effet, les théologiens et les exégetes qui les expliquent et les
commentent ne sont pas tous au méme niveau de conscience spirituelle. Certains s'efforcent
de trouver des explications et des arguments confortant la doctrine et les dogmes du dernier
courant de pensée a la mode ou de celui auguel ils appartiennent. Swami Vivekananda, un
grand saint indien « réalisé » du siécle dernier Q qui fut le premier a porter le message du
Vedanta a la connaissance de I'Occident Q déclara un jour : « Il est notoire que plus le
commentateur est d'une époque récente, plus il a tendance a s'éloigner du sens originel du
texte, et que, plus ancienne est son origine, plus il est proche de la Vérité ».

Origéne, un grand théologien chrétien du 3éme siécle, considérait que les Ecritures avaient
trois niveaux de compréhension. Selon lui, elles avaient un corps, une &me et un esprit. Les
récits historiques formeraient leur corps tandis que I'éthique et la morale qui se dégagent
des évenements rapportés seraient leur &ame. L'esprit serait leur sens ésotérique ; celui-ci ne
pourrait étre appréhendé que par les personnes ayant atteint le niveau de supraconscience
appelé en Inde : Réalisation du Soi, Libération, Moksha, Illumination etc.

Avant de connaitre Swami, j'ai souvent cherché a comprendre la signification profonde de
certaines paroles de Jésus. J'essayais de leur trouver un sens qui me conforte dans ma foi
et me satisfasse pleinement. L'étude des enseignements de Sai Baba me permit de découvrir
un sens nouveau a certaines déclarations de Jésus. Ainsi par exemple, ce passage de
I'Evangile selon saint Matthieu (13 : 11-15), m'a longtemps laissée perplexe :

Jésus dit a ses disciples : « A vous il a été donné de connaitre les mystéres du Royaume
des Cieux tandis qu'a ces gens-la cela n'a pas été donné. Car a celui qui a, il sera donné et
il sera dans I'abondance, mais a celui qui n'a pas, méme ce qu'il a lui sera enlevé. Voila
pourquoi Je leur parle en paraboles. Bien gu'ils voient, ils ne voient pas et bien qu'ils
entendent, ils n'entendent ni ne comprennent. Ainsi s'accomplit pour eux la prophétie
d'Isaie qui disait : « VVous aurez beau entendre, vous ne comprendrez pas, vous aurez beau

14



regarder vous ne verrez pas, car l'esprit de ce peuple s'est épaissi. lls se sont bouché les
oreilles, ils ont fermé les yeux de peur que leurs yeux ne voient, que leurs oreilles
n'entendent, que leur esprit ne comprenne, qu'ils ne se convertissent et que Je ne les
guerisse. »

A la lumiére des enseignements de Swami, je trouvai deux fagons d'interpréter ce passage
: en premier lieu, si Jésus dévoile ces "secrets” a ses disciples, c'est peut-étre parce qu'll les
juge capables de les comprendre. Il parle en paraboles aux personnes qui n'ont pas leur
maturité spirituelle afin qu'elles puissent voir en regardant, entendre en écoutant, et en
arrivent a se tourner vers Dieu, & se soumettre a Lui et a ses commandements.

Ma seconde interprétation est toute autre : Jésus ne parle-t-11 pas en paraboles afin de
dissimuler a dessein la vérité ? Dans Le sermon sur la montagne considéré du point de vue
du Vedanta, Swami Prabhavananda nous dit a ce propos :

Tous les grands Maitres, qu'ils soient des Incarnations divines ou des ames libérées,
utilisent un langage a double sens : un premier niveau de compréhension est accessible a
tous, tandis qu'un second est réservé aux initiés. L'éléphant possede deux sortes de dents :
a l'extérieur des défenses qu'il utilise pour se défendre et, cachées a I'intérieur, des dents
dont il se sert pour manger. De méme, le maitre spirituel utilise extérieurement un langage
opérant pour défricher le terrain et dissimule certaines vérités qu'il ne révele qu'a ses
disciples proches.

L'intéressant petit livre de Swami Prabhavananda s'adresse a tous ceux qui désirent
approfondir I'étude de I'enseignement du Christ en le considérant sous I'éclairage de la
sagesse « védantique ». Bien qu'il ne soit pas chrétien, le Swami a une grande vénération
pour Jésus et une merveilleuse compréhension du message qu'll est venu apporter a
I'hnumanité. Voici comment, en derniére analyse, je compris la déclaration de Jésus : au
contact du maitre, les disciples se transforment. Leur désir de connaitre Dieu s'accroit.

IIs progressent sur le Chemin et deviennent plus réceptifs. Des vérités cachées peuvent
alors leur étre révelées car ils sont devenus capables de les comprendre et de les mettre en
pratique.

L'hindouisme prétend qu'en nous créant le Tout-puissant se serait divisé en une infinité
d'ames distinctes afin de faire Lui-méme I'expérience de la multiplicité. Le but de notre
existence [en apparence] individualisée serait de découvrir notre vraie nature et de
retourner a notre source. Dans I'hindouisme, ce cycle de la vie et de la mort est représenté
par la roue.

Le karma, loi universelle a laguelle nul ne peut échapper, est un concept étranger a la
pensée chrétienne. Il va de pair avec la notion de réincarnation. La loi du karma est simple
: toute action entraine nécessairement une reaction ou, comme le dit saint Paul dans son
épitre aux Galates (6 : 7) : « Ce que I'on séme, on le récolte ». Baba tient des propos

15



similaires lorsqu'll dit : « Toutes vos actions vous seront repayées un jour ou l'autre, que
VOUS en ayez conscience ou non, et ce, avec la méme monnaie ».

Ce concept est plus vaste qu'on ne I'entend généralement. Toutes nos pensées, nos paroles
et nos actions génerent des vibrations subtiles. Chacun peut ressentir la différence
d'atmosphere régnant autour d'une personne en colére et d'une autre remplie d'amour, ou
celle régnant dans une piéce ou I'on chante une berceuse et dans une autre ou I'on joue du
rap. Nous émettons ainsi en permanence des ondes subtiles de fréquences variées et,
comme une radio, nous recevons celles sur lesquelles nous sommes branchés. Tout au long
de la journée, nous créons autour de nous un champ vibratoire dont nous avons plus ou
moins conscience. Comme il n'est généralement pas possible de récolter tout ce qu'on a
semé en une vie, il nous faut revenir afin d'évoluer spirituellement jusqu'a ce que toutes
nos dettes soient réglées, si I'on peut s'exprimer ainsi. Il va de soi que cela peut demander
un grand nombre de vies. Selon la loi du karma, tout désir se doit d'étre satisfait. Les désirs
sont donc les chaines qui nous lient au cycle des renaissances.

Si I'on admet que les plateaux de la balance de la « justice karmique » s'équilibrent toujours
parfaitement, il est plus facile d'accepter certaines injustices apparentes de la vie. La mort
d'un enfant jeune ou en bas age, par exemple, prend un sens si I'on considére qu'une courte
existence a pu lui suffire pour régler une dette contractée dans une vie précédente et lui
permettre de passer a I'étape suivante. Personnellement, la compréhension de cette loi m'a
permis de supporter certaines épreuves sans m'en prendre a Dieu ou me lamenter sur mon
sort comme j'avais tendance a le faire auparavant.

Il est possible d'alléger son karma en approchant un maitre spirituel authentique. En effet,
les vibrations subtiles qui émanent de sa personne sont si pures et si chargées d'amour divin
que l'on ne peut qu'en ressentir les effets salutaires. Ces bonnes vibrations peuvent
provoquer en nous une stimulation bienfaisante et, si nous restons branchés sur leur
fréquence, tout peut étre amené a changer : ce qui, par exemple, aurait dd étre un drame
terrible peut se transformer en un accident mineur.

* k% %

Durant les premiers siécles de notre ére, les gnostiques et de nombreux Péres de I'Eglise
tels que Clément d'Alexandrie et Origéne au 3e siécle ou saint Jerdme au 5° siecle,
préchaient la doctrine de la réincarnation, ou transmigration des &mes, comme on I'appelait
alors. Ce n'est qu'en 553, lors du deuxieme concile de Constantinople, que I'empereur
Justinien déclara cette doctrine hérétique et I'exclut du canon de I'Eglise. Les Péres de
I'Eglise craignaient, semble-t-il, que l'espérance d'un retour sur terre n'incite les gens a
reporter leurs efforts pour atteindre le Salut & une vie ultérieure, ce qui n‘aurait pas manque
d'avoir de facheuses répercussions sur les caisses de I'Eglise tout en faisant perdre au clergé
une part de son emprise sur le peuple.

Dans la Bible, on trouve plusieurs allusions au karma et a la réincarnation. Voici deux

exemples tirés de I'Ancien Testament : « Qui verse le sang de I'hnomme, par I'hnomme aura
son sang verse car a I'image de Dieu I'hnomme a été créé » (Genese 9 : 6). « Voici que Je

16



vais vous envoyer le prophéte Elie (qui sera réincarné en Jean-Baptiste), avant que n'arrive
Mon jour grand et redoutable » (Malachie 4 : 5). Dans le Nouveau Testament, Jésus parle
de Jean-Baptiste comme étant la réincarnation d'Elie quand Il déclare : « Or je vous le dis,
Elie est déja venu, mais ils ne I'ont pas reconnu et I'ont traité a leur guise. De méme, le Fils
de I'Homme aura Lui aussi a souffrir d'eux. » (Matthieu 17 : 12-13), ou encore : « Tous les
prophetes en effet, ainsi que la Loi, ont mené leurs prophéties jusqu'a

Jean. Et lui, si vous voulez m'en croire, il est cet Elie qui doit revenir. Que celui qui a des
oreilles entende ! » (Matthieu 11 : 13-14). Plus loin, toujours dans I'Evangile selon saint
Matthieu (26 : 52), on trouve : « Tous ceux qui prennent le glaive périront par le glaive. »
Saint Jean (1 : 21), raconte aussi comment, un jour, des prétres interrogerent Jean- Baptiste
ainsi : « Qui es-tu donc ? Es-tu Elie ? » On peut se demander pourquoi les prétres l'auraient
questionné ainsi Elie, étant mort plusieurs siécles auparavant si, comme on le dit, il
n'existait a cette époque aucune croyance en la réincarnation !

Deux différences fondamentales existent, a mon sens, entre la pensée orientale et la nétre.
En Occident, nous nous voyons comme des étres humains ayant une vie spirituelle tandis
qu'en Orient, I'idée généralement admise est que nous sommes des étres spirituels ayant
pris forme humaine. S'ensuivent une vision et une compréhension des choses radicalement
différentes.

L'autre différence tient a ce que la pensée védigque demeure immuable quel gue soit le
contexte social, politique ou religieux. Elle est aussi actuelle aujourd'hui qu'a I'époque ou
les VVédas furent écrits, il y a des milliers d'années. En revanche, les principes, les doctrines
et les enseignements chrétiens sont continuellement sujets a de nouvelles interprétations
qui varient en fonction du climat sociopolitique et de la demande de I'époque. Ce point m'a
souvent génée, en particulier lorsque ces interprétations manquent de largeur de vue, allant
par la méme a I'encontre du message du Christ.

Je suis reconnaissante a ma religion de la guidance spirituelle et du soutien qu'elle m'a
apportés. Je dois reconnaitre cependant que les enseignements de Sai Baba, qui témoignent
d'une vue plus large, m'ont permis d'avoir une meilleure compréhension de ceux du Christ
et de la Bible. Il me semble a présent percevoir mieux la réalité profonde du Christ. Je me
sens plus proche de Lui et suis davantage portée a mettre ses enseignements en pratigue.

Ainsi, lorsque je vais a la messe, c'est désormais avec un nouvel état d'esprit. Jai la
merveilleuse impression de me sentir dégagée des restrictions imposées par I'Eglise. Je
peux tout aussi bien, me rendre dans un temple, une mosquée ou dans un autre lieu de culte.
Je ressens alors tout I'amour et la dévotion se dégageant des fidéles & qui je me sens unie
comme s'ils étaient mes fréres et sceurs issus du méme Pére.

Comme de nombreuses autres personnes dans le monde, jour aprés jour, Sai Baba m'aide

a progresser et a prendre conscience de ma propre divinité. Cela est certainement son plus
grand miracle.

* * *

17



La religion prone le contréle de soi et nous procure satisfaction et contentement. Elle nous
aide a nous développer au niveau spirituel et nous rend rayonnant. Quand les hommes
vivent dans l'ignorance de la VVérité cachée en eux, la société est vouée a la décadence et a

la souffrance.
— Baba-—

18



3 Premier voyage en Inde

C'est par amour pour ses fidéles que Dieu s'incarne sur terre.
— Baba —

On trouve en Inde, comme en Palestine au temps de Jésus, quantité de faiseurs de miracles.
En quoi, cependant Jésus et Sai Baba se distinguent-ils des autres ? Le temps a prouveé que
Jésus était bien celui qu'll disait étre. Nous ne bénéficions pas du méme recul pour juger
Sai Baba. Par rapport aux derniers millénaires, notre époque jouit cependant d'un avantage
considérable : la chance incomparable d'étre en présence d'un Avatar. Swami assure que la
vue du Seigneur (darshan), détruit tous les péchés, que toucher les pieds du Seigneur
(sparshanam), libere de tout karma et que converser avec Lui (sambhashanam), dissipe
toute souffrance. Nous avons aujourd'hui I'immense privilége de pouvoir approcher le
Seigneur en personne, de pouvoir Le toucher et Lui parler.

* * *

La premiere fois que je me rendis a une séance de bhajans (chants dévotionnels), je fus
quelque peu déroutée. Il régnait dans la salle une véritable cacophonie. La « musique » aux
sonorités étranges et assourdissantes, rythmée a l'aide de tambourins faisant un bruit de
ferraille, de tambours et de tous les objets qu'il est possible d'entrechoquer, était un peu
trop exotique a mon sens. Les chants, ou bhajans, tout a la gloire de Govinda, Gopala,
Ganesha et autres Dieux dont je n'avais jamais entendu les noms, étaient exprimés dans
une langue incompréhensible. Je me sentis mal a l'aise et eus le sentiment de ne pas étre a
ma place. Habituée aux chants d'église qui prétent au recueillement, aux accords de lI'orgue
qui remuent I'dme, j'avais du mal a supporter cette musique ébouriffante. De plus, tout le
monde était assis par terre, jambes croisées, et se balancait en battant des mains, tout en
ayant l'air d'étre dans un état de ravissement proche de I'extase, ce qui n'était pas exactement
mon cas !

Ajouté a ce vacarme insolite, le fait qu'on était un dimanche matin, heure ou j'allais
habituellement a la messe augmentait mon malaise et mon sentiment de déloyauté envers
I'Eglise. Je sentais que c'était la-bas que j'aurais di étre et je me demandais ce que je faisais
la!

Cependant, malgré les sentiments de culpabilité et de déloyauté qui m'agitaient, malgré le
contraste existant entre les chants d'église et le rythme des bhajans, je ne pouvais
m'empécher d'étre fascinée par I'enthousiasme et la ferveur que manifestaient tous ces gens.
Jamais dans une église, je n'avais ressenti tant de chaleur et de dévotion.

J'en fus séduite au point de n'avoir de cesse d'y revenir. Je devins rapidement une habituée
et en vins méme a mener parfois des bhajans !

19



Quand par la suite, j'essayai d'analyser ce qui S'était passe, je réalisai que mon jugement
avait été uniquement le fait de mes perceptions sensorielles. A I'église, c'était mon oreille
physique qui vibrait aux accents de la musique et ma voix qui participait aux chants.
Pendant cette séance, ce dut étre mon oreille subtile qui percut I'amour et la dévotion
jaillissant du ceeur des fideles chantant les noms de Dieu. On entend souvent parler du
troisieme ceil et rarement de la « troisiéme oreille » qui lorsqu'elle s'ouvre permet «
d'entendre » par-dela les mots et les sons. « Tes oreilles entendront une parole prononcée
derriére toi : « Telle est la voie, suis-la », nous dit Isaie (30 : 21). Dans le premier livre des
Rois (19 : 12), on raconte comment Elie n'arrive pas a voir Dieu dans le monde qui I'entoure
mais parvient a ressentir sa présence comme « le son d'un murmure subtil ».

Ainsi, en dépit de la langue étrange, je me mis a beaucoup apprécier les bhajans. « Il n'y a
gu'un seul langage, celui du cceur », dit Swami. Tres vite, arriva ce qui devait arriver :
naquit en moi le désir d'aller en Inde voir Swami. Mon aspiration se transforma en un désir
irrésistible tournant presque a I'obsession. Il me fallut cependant patienter dix-huit longs
mois avant que ne se présente une occasion de pouvoir m'y rendre. Tout s'arrangea
finalement en mai 1990, lorsque deux personnes partant Le voir, me proposérent de me
joindre a elles. Je sautai aussitdt sur cette opportunité avec enthousiasme. Six semaines
avant le départ, Sally, ma fille ainée agée de quinze ans, décida de nous accompagner ce
qui fut pour moi une joie supplémentaire.

Quelques semaines avant le départ, j'eus des visions répétées de Swami. A chaque fois, Il
m'apparaissait devant le mandir (temple) de Prashanti Nilayam, son ashram principal situé
a Puttaparti son village natal, et me faisait signe de venir. Ces visions étaient si nettes et
semblaient si réelles que j'étais absolument persuadée que nous Le trouverions a Puttaparti.
Aux derniéres nouvelles cependant, 1l était a Brindavan, un autre ashram plus petit, situé a
Whitefield, a 20 km environ de Bangalore, ou Il dirigeait une université d'été dont les cours
devaient se prolonger encore deux ou trois semaines. Cependant, la certitude qu'll serait a
Prashanti Nilayam, comme dans mes visions, ne me quittait pas. Quand nous arrivames a
Bangalore, force me fut de constater que Swami était bien a Whitefield ou les probabilités
étaient réunies pour qu'll y reste le temps annoncé. Nous avions prévu de séjourner en Inde
dix jours seulement, et il semblait donc n'y avoir aucun espoir de pouvoir nous rendre a
Puttaparti.

Un samedi de mai, nous partimes tous quatre en Inde. Aprés avoir dit au revoir a ma famille
et a mes amis, au moment ou je passai la douane et qu'il n'y avait plus moyen de faire demi-
tour, j'eus I'impression qu'un fil était attaché & mon cceur et qu'on me tirait comme un
poisson accroché a un hamegon. A la différence du poisson cependant, je ne résistai pas a
la traction car je savais qu'a l'autre bout de la ligne, le pécheur n'était autre que Dieu Lui-
méme ! Cette impression persista pendant tout le voyage, y compris dans le taxi qui nous
conduisit de notre hotel de Bangalore a Brindavan, I'ashram de Swami a Whitefield.

Dans le taxi, s'agitéerent en moi toutes sortes de sentiments et d'émotions : excitation,
appréhension, nervosité, joie, gratitude, respect et soulagement de parvenir enfin aux pieds
du Seigneur. Nous arrivames a temps pour le darshan. Nous confidmes nos bagages au
chauffeur et pénétrames dans I'ashram. Nous primes place parmi la foule a I'ombre de

20



I'immense banian qui se dressait la a I'époque, et attendimes I'apparition du Seigneur ayant
pris forme humaine.

Quand nous L'apercimes enfin, marchant sur le sable et se dirigeant droit vers nous, un
curieux phénomeéne se produisit. Quantité de moucherons se mirent soudain a tournoyer
autour de moi. Plus Swami approchait et plus leur nombre augmentait. J'agitais les mains
en tous sens pour les chasser et les empécher de se poser sur ma figure. Quand Swami fut
pres de nous, tout ce que je pus voir fut une grosse nuée de moucherons !

Tout le temps ou 1l se tint devant moi, je fus en train de gesticuler comme une folle pour
tenter de repousser mes assaillants et les tenir éloignés de ma figure et de mes cheveux.
Pendant ce temps, a coté de moi, Sally avait I'air radieuse. Pas le moindre moucheron sur
elle ni sur aucune de mes voisines ! lls ne s'en étaient pris qu'a moi !

Lorsque Swami s'éloigna en m'ayant ignorée completement, mes attaquants en firent
autant. Tel fut mon premier darshan : un darshan de mouches !

Je n'arrivais pas a m'expliquer pourquoi dans les visions que j'avais eues avant de venir en
Inde, Swami me faisait signe de venir a Prashanti Nilayam alors qu'll était a Brindavan.
J'étais frustrée aussi par la fagcon dont s'était passé mon premier darshan. Je n'avais rien
ressenti du tout. Je m'étais tant attendue a autre chose !

Si les darshans suivants furent tout aussi décevants Q Swami semblant ne me préter aucune
attention Q il en allait autrement de mes nuits. Tous les matins vers une heure, je me
réveillais emplie d'un merveilleux sentiment de bonheur et d'amour. J'étais dans un état de
ravissement tel que je me sentais obligée de m'asseoir dans mon lit pour en jouir
pleinement. Jamais auparavant je n'avais éprouvé un tel sentiment de joie et de bonheur et,
jamais par la suite, ne I'ai-je ressenti avec une telle intensité. Je demeurais dans cet état une
demi-heure environ puis me rendormais d'un sommeil paisible jusqu'au matin.

Nous nous levions vers cing heures. Une fois préts, stimulés par l'air frais du matin, nous
nous rendions d'un bon pas a I'ashram situé a un peu plus d'un kilometre de I'endroit ou
nous logions pour assister au darshan. Etant une marcheuse entrainée, j'appréciais
beaucoup d'avoir ainsi l'occasion de faire de I'exercice quatre fois par jour. Swami ne
pourvoit-1l pas exactement a tous nos besoins ?

Vers la fin du séjour, une nuit, alors que j'étais plongée dans cet état de bonheur indicible,
j'entendis distinctement la phrase suivante : « Je suis venu te donner Prashanti Nilayam. »
Je compris alors que Prashanti Nilayam (la demeure de la Paix supréme), n'est pas un lieu
géographique mais se trouve en nous tout comme le Royaume des Cieux. Swami est venu
nous donner « la Paix qui dépasse I'entendement », si toutefois nous sommes préts a la
recevoir. Pour cela, il nous faut mettre son enseignement en pratique.

Au darshan, ce matin-la, pour la premiere fois, Swami me jeta un regard en coin

accompagné d'un petit hochement de téte, I'air de dire : "Ah ! tu as enfin compris". Ce fut
le seul signe de sa part auquel j'eus droit durant ce sejour, mais il fut suffisant pour je

21



retienne cette importante lecon. D'autres personnes m'ont raconté depuis, comment Swami
les a conduites, chacune selon une méthode différente, a cette méme prise de conscience,
a savoir que le Royaume des Cieux se trouve en nous et nulle part ailleurs.

* * %

De ce premier séjour ou ma foi était encore nouvelle, je tirai une autre lecon importante.
Lorsqu'on découvre Sai Baba et son enseignement, on éprouve généralement une telle joie,
un tel bonheur, on ressent un tel amour qu'on ne peut s'empécher de vouloir en faire part a
sa famille, & ses amis et a toutes les personnes que l'on rencontre. On s'apercoit vite
cependant que peu de gens sont préts a nous écouter.

Pratiqguement tous les fideles commettent cette erreur et sont frustrés quand ils se heurtent
a l'indifférence et a l'incapacité des autres a voir ce qu'ils voient. Le mieux est d'étre soi-
méme I'expression du message plutét que d'en parler. Pratiquer les enseignements que nous
avons assimilés est en effet le meilleur moyen de les transmettre. La transformation qui
s'opére alors en nous fait beaucoup plus impression sur les personnes de notre entourage
que tout ce qu'on peut leur raconter.

Je réalisai aussi que la distance qui nous sépare de Swami ne se mesure pas en kilometres
Q il arrive que des personnes proches de Lui sur le plan géographique entretiennent de
I'nostilité a son égard Q mais qu'll peut se rendre aussi proche de nous que nous le Lui
permettons. C'est nous qui L'attirons ou Le repoussons. Nous pouvons étre en contact avec
Lui en répétant son nom, en pensant a Lui ou en Le visualisant. En « m'ignorant », Swami
me fit prendre conscience de sa réalité subtile et me donna de nombreux gages de son
omniscience, de son omnipotence et de son omniprésence.

* k% %

Nul n'est prophéte en son pays (Luc 4 : 24).

* k% %

Je vous donne ce que vous désirez de fagon a ce que vous en veniez a vouloir ce que Jai a
donner... Trés peu d'entre vous cependant désirent ce que Je suis venu donner, & savoir la
Libération.

— Baba —

22



4 Surveillez vos pensées, vos paroles, vos actions
Surveillez vos pensees, votre conduite, votre coeurl
— Baba —

Quand j'ai connu Baba, j'ai ressenti le besoin d'installer chez moi une petite salle de priere
et de méditation que je veillais a maintenir toujours propre et en ordre. Un soir, peu de
temps apres que je sois devenue disciple, je montai faire ma priere comme j'en avais
I'nabitude. En ouvrant la porte j'eus un choc. L'autel s'était écroulé. Un grand cadre de
Swami mesurant plus d'un métre de haut s'était décroché du mur et gisait en travers de la
piéce. On pouvait voir un gros trou dans le mur a I'endroit ou il avait été fixé. Le vase de
fleurs etait renversé et I'eau s'était répandue sur le tapis.

Les statues, les bougies, tout était sens dessus dessous. Tout en remettant les choses en
place, je me posais des questions. J'étais slre que Swami m'adressait la un message mais
je n'arrivais pas a comprendre lequel. Me revint alors un incident qui s'était produit plus tot
ce matin-la. J'étais dans la cuisine et, tout en préparant le déjeuner, je ressassais une dispute
survenue quelques jours auparavant avec une amie qui m'avait dit des choses désagréables
et blessantes.

J'étais en colere contre elle et lui envoyai mentalement une bonne dose d'insultes. A ce
moment-la, j'avais entendu une explosion semblant provenir de I'étage. J'étais aussitot
montée pour voir ce qui avait pu se passer. J'avais regardé partout sauf dans la salle de
priére et, ne remarquant rien d'anormal, j'étais retournée a ma cuisine et a mes sombres
ruminations.

En remettant l'autel en place, je réalisai que ce que Swami voulait me faire comprendre
devait étre en rapport avec les pensées négatives qui m'agitaient. Il semblait vouloir me
dire : « Si tu n'es pas capable de Me voir et de M'adorer dans le temple du cceur des autres,
comment peux-tu le faire ici ? »

Je pris ainsi conscience qu'il est plus important d'installer un autel en son cceur et d'offrir a
la Divinité présente en chacun de nous les qualités de bonté, de compassion, de tolérance,
de pardon et toutes les autres vertus qui, réunies, composent I'Amour que de dresser un
autel chez soi.

* * *

La pensée s'exprime en paroles. Des paroles découlent les actes. Les actes créent les
habitudes. Les habitudes faconnent la personnalité. C'est pourquoi il vous faut surveiller le
cours de vos pensées. Veillez a ce qu'elles naissent de I'amour émanant du respect que vous
devez avoir pour tous les étres qui sont tous de nature divine. Demeurez toujours conscients
de cela.

— Baba —

23



5 Lilas

Dans la maison de Mon Pére, Je vous préparerai une chambre. (Jean 14 : 2) Si vous ne
voyez des miracles et des prodiges, vous ne croirez pas ! (Jean 4 : 48)

Un an environ apres mon premier voyage en Inde, je fus prise d'un grand désir de retourner
voir Swami. Si mon mari m'avait laissée partir avec ma fille la premiére fois c'était, en
partie je suppose, parce qu'il pensait que ce faisant Sai Baba nous sortirait de la téte. Ses
fideles vous diront cependant, qu'une fois entré en eux, 11y reste !

Je sentais que mon mari serait mécontent d'apprendre que je voulais retourner voir Swami.
Je I'entendais déja me dire : « Mais voyons Helen, tu y es déja allée une fois, pourquoi donc
Veux-tu y retourner ? »

J'étais dans tous mes états rien qu'a I'idée d'aborder la question avec lui. Je comprenais
I'inquiétude que ma dévotion a un gourou indien puisse lui causer, aussi avais-je tenté de
le rassurer en lui disant qu'abandonner sa famille pour aller vivre en Inde était contraire a
tous les principes de Sai Baba. L'idée qu'il devait se faire des gourous indiens n'était sans
doute pas tres différente de celle que javais moi-méme auparavant, a savoir qu'ils
encouragent leurs fideles a s'attacher a eux. A cause de cela et pour beaucoup d'autres
raisons, j'étais certaine qu'il ne me laisserait pas partir. Aussi gardais-je le silence...

Tous les jours, en fin d'apres-midi ou en début de soirée, je vais faire une promenade le
long de la riviére qui coule prés de chez nous. Ce soir-1a, tout en marchant, je discutais
intérieurement avec Swami. Je Lui disais combien je désirais retourner Le voir et combien
je craignais le refus catégorique de mon mari. Désespérée, je m'assis sur la berge et
sanglotai en Le suppliant de faire quelque chose pour que je puisse réaliser ce désir.
J'entendis alors en moi une petite voix me dire : « Demande-lui et Je me charge de lui faire
dire oui ». J'étais siderée, mais aussi bien décidée a suivre le conseil de la petite voix. Je
me levai aussit6t, essuyai mes larmes et rentrai vite a la maison. J'avais I'impression qu'un
gros poids m'avait été 6té des épaules et je n'en revenais pas de voir comment mon humeur
avait changé si brusquement.

Arrivée a la maison, je m'empressai d'aller trouver mon mari et lui dis : « Je voudrais te
demander quelque chose. Me laisserais-tu retourner en Inde voir Sai Baba ? » 1l me regarda
et, d'un ton détaché, dit : "Si tu le veux, pourquoi pas ?" Je demeurai sans voix !

A quelques temps de 13, je fis un réve dans lequel Swami me disait qu'll était en train de
me préparer une chambre, celle portant le numéro 209. Mon premier séjour ayant eu lieu a
Whitefield, j'ignorais la facon dont les chambres étaient numérotées a Prashanti Nilayam.
Quand une amie me dit qu'en aucun cas il ne pouvait y avoir de chambre portant ce numéro,
j'oubliai aussit6t mon réve.

24



Fin octobre 1991, en compagnie d'une autre femme, je m'envolai a nouveau vers I'inde. A
Prashanti Nilayam, les chambres ne sont accordées qu'aux familles ou aux groupes de
quatre personnes aussi, en arrivant, nous nous joignimes a deux Ameéricaines.

L'une d'elles alla nous inscrire et nous l'attendimes dehors. Quand elle sortit du bureau
d'accueil, elle nous annonga que nous avions la chambre D 9 située dans le batiment
circulairel numéro 2. Sur la fiche qu'elle nous montra, le D mal formé ressemblait a un O
etjelus:R2092!

Ce soir-la, aprés m'étre installée, j'allai au village téléphoner a mon mari et a mes enfants
pour leur dire que j'étais bien arrivée. A cette époque, il y avait peu de cabines
téléphoniques aussi certains commercgants mettaient leur téléphone a notre disposition.

C'est donc d'une boutique que j'appelai ma famille. En raccrochant, je vis avec étonnement
inscrit sur le combiné : Puttaparti 209 !

Ces petits incidents en apparence insignifiants, ne sont que des exemples de ce qui se
produit continuellement. lls constituent un des moyens trés simples qu'utilise Swami pour
nous montrer qu'll est toujours présent et que ce n'est pas nous qui régissons nos vies. C'est
Lui qui les gouverne et si nous Le laissons faire, Il arrange tout de fagon parfaite.

* k% %

Il vous faut cultiver le détachement, le renoncement et refreiner vos désirs. Le but de la vie
n'est pas de devenir riche ou célebre, d'acquérir de l'or ou de la gloire. Soyez probes et
vertueux. Que vos pensées soient pures, vos paroles vraies et vos actions justes. Soyez
honnétes avec vous-méme. L'argent entre et sort mais la moralité entre et grandit3.
L'homme doit donc arréter de courir apres l'argent et aspirer a avoir une moralité de plus
en plus grande.

— Baba —

25



6 L'Incarnation de la Vérité

Pour vous, la vérité consiste uniquement a rapporter les faits tels qu'ils se produisent. Ceci
n'est que loulika sathya ou vyavarika sathya (la vérité matérielle qui change avec le temps).
Ceci n'est pas vraiment ce qu'on entend par Vérité. Le mot a une signification beaucoup
plus profonde.

La Vérité au sens strict est ce qui demeure inaltérable et ne change jamais. C'est trilaka
Sathya, I'éternelle Réalité. Loulika sathya se situe a un niveau trés inférieur a trilaka
Sathya. C'est seulement la vérité du moment considéré. Elle n'est plus valable I'instant
suivant. Elle se modifie avec le temps.

Toute chose qui existe en ce monde est en perpétuel changement. Tout finit un jour par se
désintégrer. Dans ce monde si changeant et impermanent, comment peut-on considérer un
objet ou des paroles comme une vérité impérissable ? De fait, la Vérité est synonyme de
DIEU. La Vérité est la manifestation du DIVIN.

Dans le monde qui nous entoure, dans la nature, les vérités que I'on parvient a établir de
facon expérimentale sont seulement des vyaharikas sathyas (des Vérités relatives).

En chimie par exemple, si I'on mélange plusieurs corps de facon appropriée, une réaction
a lieu et I'on obtient un nouveau corps chimique. De méme, si I'on mélange du curcuma et
du citron on obtient une pate rouge.

En physique maintenant, si I'on chauffe a blanc une tige métallique de dix centimetres, elle
s'allonge d'un centimétre. Quelle durée ont les vérités chimiques et physiques ? Leur valeur
et leur portée sont relatives tandis que la Vérité spirituelle de Dieu reste vraie en toutes
circonstances et ne change pas, que vous utilisiez du feu ou autre.

La Vérité signifie donc ce qui ne change jamais, ce qui est immuable et demeure toujours

identique. Cela est la Vérité, cela est Dieu.
— Baba —

En Celui qui me donne la force, je puis tout.
(Philippiens 4 : 13)

26



Si vous aimez Swami et avez confiance en Lui, tout vous est possible.
— Baba —

Swami assure que la confiance en soi (plus exactement la confiance en le Soi) est la
premiere chose a développer lorsque I'on s'engage sur le chemin spirituel. La confiance en
soi dont Il parle n'a rien a voir avec notre apparence physique, la facon dont nous sommes
habillés, I'état de notre compte en banque ou la taille de notre maison. Toutes ces choses
sont impermanentes et illusoires. Elles ne servent qu'a renforcer notre ego et contribuent a
créer une confiance en soi artificielle et fragile.

Lorsque notre beauté se fane, que nos revenus diminuent ou, qu'au coin de la rue se
construisent des maisons plus grandes et plus belles que la nétre, notre pseudo confiance
en soi a tot fait de disparaitre.

La vraie confiance en soi découle de la prise de conscience que nous sommes Un avec Dieu
et que notre essence est divine. Elle émane de I'atma (I'ame), qui est pure felicité divine.
Cette confiance en soi-la demeure inébranlable en toutes circonstances et permet de rester
relié au Divin qui réside en nous.

Aprés avoir connu Swami, j'ai compris que pour parvenir a la Realisation du Soi il est
indispensable de développer la confiance en soi. Auparavant, quand on me demandait de
faire quelque chose dépassant mes capacités, je refusais ou trouvais une excuse, sans
considérer davantage la chose. A présent, je réfléchis soigneusement avant de donner ma
réponse. Si ce qu'on me demande est utile, juste et Iégitime, je sens qu'il est de mon devoir
d'accepter. Agir autrement serait désavouer la Divinité qui est en moi et irait a I'encontre
de ma conception de I'numanité dans laquelle nous sommes tous unis et solidaires.

Ayant réalisé cela, il m'apparut que pour progresser sur le Chemin, il me fallait redéfinir
les limites de mes capacités et accepter les occasions qui se présenteraient pour les
dépasser.

Un jour, le responsable du centre Sai que je fréquentais me proposa de prendre la parole
lors de la prochaine séance de bhajans. « Tu peux parler de ce que tu veux », me dit-il. S'il
y avait une chose qui dépassait la limite de mes capacités, c'était bien cela ! Qu'allais-je
bien pouvoir dire a ces gens ? Un grand nombre d'entre eux connaissait Swami depuis
beaucoup plus longtemps que moi et c'étaient eux qui avaient des choses a m'apprendre.
J'eus envie de dire : « Non, je vous en prie, demandez & quelqu'un d'autre », mais quelque
chose me retint et j'acceptai, non sans appréhension.

Durant les deux ou trois jours suivants, je réfléchis longuement a ce que je pourrais bien
dire mais aucune idée ne me vint. Je commencai a penser que j'avais commis une grave
erreur en acceptant ce défi.

Peu aprés, un soir, j'étais assise dans ma salle de priére et parlais a Swami comme j'ai
I'nabitude de le faire. Je Lui disais que j'avais besoin de son aide. J'écartai de moi toutes

27



pensees, et entrai dans un état de meditation profonde en visualisant Swami au niveau du
troisieme ceil. J'entendis presque aussitot les paroles suivantes :
« Commence au début ». La voix était si forte et si distincte que je sursautai presque.

Mais ou donc était le début et le début de quoi ?

Remise de la surprise de me voir donner un ordre si étrange, je repris ma méditation dans
I'espoir de recevoir quelques éclaircissements, mais en vain. Alors que je m'apprétais a
quitter la piece, mon regard s'attarda sur une feuille de papier qui se trouvait la. Elle portait
en en-téte le sarvadharma (cf. : ci-dessous), embléme de I'Organisation Sai. Mes yeux
resterent riveés littéralement au logo formeé d'un cercle entouré de cing demi-cercles dans
lesquels sont inscrites successivement les cing valeurs humaines : sathya (la Vérité),
dharma (la conduite juste), shanti (la paix), prema (I'Amour) et ahimsa (la non-violence).
Tandis que j'étudiais le sarvadharma, I'idée me vint de chercher ou pouvait se trouver le
début du cercle. Il m'apparut alors que le point le plus logique était celui situé a la position
de midi, la ou se trouve sathya la Vériteé.

Me rappelant que les premiers mots de la Bible sont : « Au commencement », je voulus
voir quels en étaient les derniers. Je trouvai les paroles de Jésus suivantes : « Voici que
Mon retour est proche et J'apporte avec Moi le salaire que Je vais payer a chacun en
proportion de son travail. Je suis l'alpha et I'oméga, le premier et le dernier, le
commencement et la fin ». (Apocalypse 22 : 12) C'est alors que je commencai a entrevoir
le sens de I'injonction : "Commence au début” et je fis le raisonnement suivant :

Si Jésus est le commencement et la fin, 1l est certainement aussi tout ce qui se trouve entre
les deux. Il est donc la totalité de tout ce qui est, le substrat de I'univers. En réalité, il n'y a
ni commencement ni fin. Existe seulement I'atma, la force de vie immanente, éternelle et
absolue, c'est-a-dire Dieu. Cette énergie se manifeste a nous sous forme des différentes
Incarnations divines qui foulent si rarement le sol de notre planéte.

J'ouvris alors ma Bible au hasard et tombai sur le passage suivant : « Quand I'Esprit de
Vérité viendra, Il vous guidera dans toute la Vérité » (Jean 16 : 13).

Le prénom que Swami recgut a sa naissance est Sathya (la Vérité). Sathya Sai Baba serait-
Il I'Incarnation de I'Esprit de Vérité qu'annonce Jésus ? Personnellement, je le crois mais je
laisse au lecteur le soin de tirer lui-méme ses propres conclusions.

Ayant compris que lorsque Jésus déclare qu'll est I'alpha et I'oméga, le commencement et
la fin, cela implique qu'll incarne non seulement la Vérité mais aussi la paix, la non-
violence et la conduite juste, je n'avais plus aucune raison d'avoir de sentiment de
culpabilité ou de trahison a son égard. Et aujourd'hui, ces valeurs se trouvent incarnées une
nouvelle fois dans notre bien-aimé Bhagavan Sri Sathya Sai Baba.

Il est difficile de concevoir le temps comme une dimension n'ayant ni commencement ni
fin. Si cependant nous nous en faisons une représentation circulaire ou cyclique plutdt que
linaire, une perspective nouvelle s'ouvre a nous. Un jour devient un cycle de vingt-quatre
heures, une semaine un cycle de sept jours, un mois un cycle de quatre semaines et une

28



annee un cycle de douze mois ou de quatre saisons. La vie devient un cycle allant de la
naissance a la mort, la fin d'une vie étant le début d'une autre. Ainsi, Dieu en tant
gu'Incarnation de la Vérité est le commencement et la fin ainsi que tout ce qui se trouve
entre les deux. Il était, est et sera a jamais.

Voici ce que Baba nous dit a ce sujet :

L'homme entreprend toutes sortes de recherches spirituelles en vue d'atteindre la Béatitude,
c'est-a-dire Dieu. Mais ses quétes, qui relévent du monde extérieur, ne lui procurent qu'une
satisfaction passagere.

Pour parvenir a une félicité durable, il faut quitter les chemins extérieurs et vous engager
sur le sentier intérieur. Ceux qui aspirent a la Béatitude supréme, éternelle et absolue
devraient suivre le chemin de Sat et Chit. Pour atteindre cet état de bonheur ineffable, il
faut suivre le chemin de la Vérité. LA VERITE EST DIEU. La Vérité est immanente. Elle
se situe au-dela du temps, de I'espace et de tout raisonnement. Si vous suivez cette

Vérité, vous atteindrez automatiquement Dieu qui est 'INCARNATION DE LA VERITE.

Examinons la déclaration suivante faite par Swami : LA VERITE EST DIEU. Si la Vérité
= Dieu et si Dieu = I'lncarnation de la Vérité, quicongue incarne la Vérité incarne Dieu.
Sai Baba incarne la Vérité, comme le fit Jésus. La Vérite est ce qui ne change pas, donc,
tout ce qui incarne ce qui ne change pas est Dieu. Quand Swami nous dit : « VVous= aussi,
vous étes Dieu mais vous ne le savez pas », c'est & notre vraie nature (I'atma), qu'il fait
référence, notre corps physique n'en étant que le véhicule. Nous sommes donc des
incarnations de la Vérité et des incarnations de Dieu.

Il va sans dire que je fus capable de faire un exposé intéressant et percutant sur la Vérité.
J'acquis également la conviction qu'il est important d'avoir confiance en notre Soi, le Divin
qui réside en nous, dans tout ce que nous entreprenons.

J'ai eu depuis maintes fois I'occasion de constater que lorsque nous offrons tout ce que nous
faisons a Dieu, que ce soit un travail important ou modeste, sans nous attacher au résultat,
Il prend les choses en main et nous procure tout ce dont nous avons besoin pour I'effectuer.
Tout nous est alors automatiquement donné et notre travail s'avére étre une expérience
enrichissante.

Vous étes des Sathya swarupas : des incarnations de la Vérité. C'est pourquoi lorsque Je
m'adresse a vous, Je ne dis pas « chers disciples » ou « chers fidéles » car ce serait vous
doter d'un statut que vous ne possédez pas. Je vous appelle atma swarupa qui est le
qualificatif qui vous convient le mieux, que vous en ayez conscience ou non. Vous étes
I'atma totalement pur, éternel et immortel.

— Baba -

* * *

N'est-il pas écrit dans votre loi : « VVous étes des Dieux » ? Jean 10 : 34)
Je suis vous et vous étes Moi. (Baba)

29



7 Dépouillement

Tout arrive par la volonté de Dieu... Vous devriez avoir la ferme conviction que tout ce
qui vous arrive l'est pour votre bien et vous devriez affronter toutes les difficultés avec
courage... Ne désespérez jamais et ne rebroussez jamais chemin.

— Baba —

Ne priez pas Dieu de vous donner seulement de la joie ; c'est insensé. Priez plutét qu'll
vous donne la force de réaliser que joie et peine ne sont que l'avers et le revers de la méme
médaille.
— Baba —

Quand on part en Inde voir Swami, on imagine généralement que ca doit étre un pelerinage
merveilleux, tranquille et reposant. Beaucoup pensent que l'on passe ses journées assis en
contemplation ou en méditation. C'est du moins ce que j'imaginais avant de m'y rendre la
premiére fois. Il peut trés bien en étre ainsi, mais I'exact opposé peut également se produire
comme en témoignent de nombreuses personnes. Parmi celles que je connais, la plupart
ont, au moins une fois, fait I'expérience d'un sejour prenant des allures de cauchemar.

On demande souvent : « Que faites-vous la-bas toute la journée ? » Il est difficile de
répondre a cette question car ce qu'on vit la-bas consiste davantage a étre Q étre conscient
Q qu'a agir. Swami nous dit : Otez-vous de I'esprit que le hasard ou les accidents existent.
Sachez que tout ce qui vous arrive ici, méme l'incident le plus minime, est di au
débordement de mon Amour infini pour vous et a été spécialement taillé a votre mesure.
Notez le numéro de la file que vous tirez.

Observez votre état de santé, votre forme physique, votre humeur, la fagon dont vous vous
lavez, mangez et aussi votre apparence extérieure. Soyez attentifs aux rencontres que vous
faites et a la maniere dont elles se produisent. Observez tout particulierement la fagon dont
vous réagissez aux différentes situations. A I'école, certaines pratiques pédagogiques ont
pour but de vous transmettre un savoir, d'autres sont destinées a évaluer vos connaissances,
c'est la méme chose ici. VVoyez si vous acceptez tout ce qui vous arrive avec équanimité.

Toutes les situations dans lesquelles nous nous trouvons, toutes les expériences que nous
faisons, toutes les personnes que nous rencontrons provoquent en nous une réaction. Elles
font toutes parties du processus de nettoyage spirituel auquel nous sommes soumis lorsque
nous nous engageons sur le Chemin.

Pour reprendre notre question, je ferai une comparaison entre notre séjour aupres de Swami
et le temps des vacances. Le but des vacances est de nous couper de nos problemes et de
nos préoccupations quotidiennes, de nous reposer et de vivre d'agréables moments. La
qualité de nos vacances est fonction du cadre, de la nourriture, de la météo, de nos
conditions d’hébergement, de notre état de sante, des rencontres que nous faisons etc. Leur

30



succes depend avant tout de facteurs extérieurs. Méme si ce furent les meilleures vacances
gue nous ayons eues, des I'instant ou nous rentrons, il ne nous en reste plus qu'un souvenir.
Tres vite, nous reprenons le cours de notre vie la ou nous l'avions laissé. Rien n'a changé
autour de nous et le souvenir de ces bons moments s'estompe au point de n'étre plus qu'une
vague réminiscence. Il est alors temps de repartir en vacances.

Quand nous allons voir Swami, les choses se passent difféeremment. Les facteurs extérieurs
tels que : le manqgue de confort des aéroports indiens, le long voyage en taxi pour rejoindre
I'ashram dans la chaleur et la poussiere par des routes étroites et cahoteuses, les chambres
dépourvues de confort qu'il nous faut partager avec des étrangers, les longues heures
d'attente assis par terre les uns contre les autres, les queues interminables qui avancent avec
une lenteur d'escargot, sans parler de la chaleur Q tout cela nous oblige a diriger notre
attention vers l'intérieur. Si nous sommes attentifs ou « inspirés », nous nous mettons a
observer la fagon dont nous réagissons aux différentes situations et a prendre conscience
de ce qui nous irrite, de nos points forts et de nos points faibles.

Il se peut que I'on passe du plus profond désespoir au bonheur le plus sublime sans parler
des états intermeédiaires. Peut-étre ferons-nous I'expérience de toute la gamme des émotions
avec, au bout du compte, I'impression d'avoir été balayé par une tornade.

A la fin du séjour, nous rentrons a la maison portant avec nous les expériences intérieures
et les lecons que nous avons apprises. Commence alors un processus d'intégration de ce
que nous avons vécu. Comme le dit Swami : « Tout est taillé a votre mesure ». Aucune
expérience n'est bonne ou mauvaise, positive ou négative, la seule chose qui compte est la
facon dont nous appréhendons les différentes situations auxquelles nous sommes
confrontés et comment nous y réagissons.

Mon troisieme voyage en Inde fut un de ces séjours cauchemardesques : un mois empli de
souffrance, d'anxiété, de frustration, de colere, d'épuisement et de désespoir. Avec du recul,
je réalise a quel point ces épreuves m'ont permis d'apprendre et de grandir spirituellement.
Aussi, suis-je actuellement extrémement reconnaissante de les avoir vécues.

Je dois beaucoup a Sally qui, cette fois encore, m'accompagnait. Sa présence fut un
précieux réconfort dans mes moments de détresse. Elle n'avait que seize ans, aussi mon ceil
maternel la surveillait d'assez prés. Je la houspillais souvent afin qu'elle prenne davantage
soin de ses affaires et qu'elle se montre plus attentive. « On est en Inde » lui répétais-je.
L'ironie de mes avertissements a son encontre va apparaitre d'une facon magistrale dans ce
qui suit !

Le lendemain de notre arrivee, je faisais la queue assise par terre pour le darshan. Les effets
cumulés du voyage, de la chaleur et de la foule m'avaient mise dans un état d'hébétude Q
ce qui contribua au déroulement des évenements qui vont suivre. Et pour parfaire cette
situation, I'inconfort d'étre enveloppée dans un sari de six métres en soie épaisse, Sous
lequel je portais un jupon et un corsage. J'avais un sac en bandouliere et, autour de la taille,
une ceinture de voyage contenant mon passeport, mon billet d'avion, mes travellers
chéques et I'équivalent de cent dollars en roupies que je venais juste de changer a la banque.

31



J'avais aussi des bijoux précieux que je porte toujours sur moi : un collier de perles, une
chaine et une croix en or ainsi qu'une bague portant un diamant. Je venais de les retirer et
les avais glissés dans ma ceinture. Pourquoi m'étre encombrée de cela en Inde, je n'en ai
aucune idée. Je sais a présent qu'il était dans mon karma de les perdre.

Trouvant que ma ceinture était collante et me tenait chaud, j'eus I'idée de I'enlever et de la
mettre dans mon sac. A ce moment-la, par un étrange phénoméne que je ne saurais
expliquer, je tombai dans une sorte de torpeur. C'est dans cet état que je dégrafai ma
ceinture de voyage et, au lieu de la mettre dans mon sac, je la laissai détachée. Quand vint
mon tour d'entrer dans le temple pour le darshan, je me levai précipitamment et ma ceinture
resta derriére moi par terre. Le temps que je réalise ce qui s'était passé et que je retourne en
courant a l'endroit ou j'étais assise, tout avait disparu. Je m'étais trouvée au milieu d'un
groupe de villageoises pauvres. Je suppose que I'une d'elles ramassa ma ceinture et, voyant
ce qu'elle contenait, céda a la tentation de la garder.

L'ironie voulut que nous ayons la chance d'étre au premier rang pour le darshan. Vu mon
état d'angoisse et d'agitation, il n'y avait rien dont javais autant besoin que de parler
directement & Swami. Etant au premier rang, la possibilité en était réelle. Tandis que nous
nous installions et attendions sa venue, mon impatience grandissait ; j'avais du mal a la
contenir. La silhouette orange familiére sortit enfin du mandir et se dirigea lentement dans
notre direction. Mon cceur se mit a battre la chamade. Toutes les personnes autour de moi
devaient I'entendre, j'en étais sdre ! J'éprouvais un sentiment étrange. J'étais partagée entre
I'intense désir de Lui parler et la peur qu'll ne me réprimande d'avoir été aussi négligente.
Toutes ces émotions contribuaient a amplifier I'horreur de ma situation. Sans argent, sans
passeport, sans billet d'avion, j'avais en effet tout lieu de m'attendre a passer de tres mauvais
moments !

Comme Swami approchait, je me dressai sur les genoux et me préparai a L'interpeller bien
décidée a ne pas laisser passer la précieuse occasion. Quand Il fut devant nous, j'articulai
bien haut : « Swami, il faut absolument que vous m'aidiez ». « Patience ! Patience ! »
répliqua-t-11 en s'éloignant d'un pas nonchalant qui avait quelque chose d'exaspérant. Il ne
me laissa aucune chance d'en dire plus et n‘avait rien fait pour calmer mon anxiété, ni pour
m'aider a sortir de la situation dramatique dans laquelle je me trouvais. "Patience, patience"
était tout ce dont il allait falloir que je me contente.

Je sortis du darshan presque en état de choc, cherchant un sens aux paroles de Swami. Les
vrais difficultés débutaient maintenant. Il me fallait faire refaire mon passeport et obtenir
de nouveaux billets d'avion. Une amie habitant la méme ville que moi me préta de I'argent
ce qui pallia a la crise financiére. Restaient les autres problémes plus difficiles a résoudre.
Je devais en premier lieu aller a la gendarmerie demander une attestation de perte
nécessaire a l'obtention d'un nouveau passeport et au remboursement de mes bijoux par
mon assurance une fois de retour en Australie.

Perdre son passeport n'est jamais chose amusante mais je pense qu'il ne peut pas y avoir

pire que de le perdre en Inde. C'était la premiere fois de ma vie que je mettais les pieds
dans un poste de police et il fallait que ce soit en Inde ! Javais lI'impression d'étre la

32



coupable et que c'etait sur moi qu'on menait I'enquéte. Heureusement, Sally m'accompagna
au cours des nombreuses visites que nous dimes faire au commissariat les cing jours
suivants. Cela me fut un précieux soutien moral. Pour finir, il fallut que deux responsables
bien connus de I'ashram viennent & mon aide pour régler le probléme car, en Inde, les
déclarations d'une femme ont peu de poids. Quand le rapport fut enfin éetabli, il était
incomplet et rédigé de facon extravagante mais je n'étais plus a cela pres.

Aprés avoir obtenu ce précieux document, Swami fit quelque chose qui, je le crus d'abord,
allait résoudre tous mes problémes mais qui, en fait, les aggrava. Je Lui avais écrit une
lettre dans laquelle je Lui demandais de m'aider et je me rendis au darshan en tenant la
lettre dans une main et le rapport de police dans I'autre.

Mon idée était de Lui donner ma lettre et de faire bénir le rapport dont j'avais tant besoin
afin que les obstacles soient 6tés de mon chemin. A ma stupéfaction, Il prit et la lettre et le
rapport, me laissant interloquée. Je fus d'abord horrifiée en pensant a tout ce qu'il m'avait
fallu endurer pour obtenir ce constat. Puis je me raisonnai en me disant que si Swami avait
agi ainsi c'était certainement parce que je n'allais pas avoir besoin de ce papier. Je redoutais
de devoir effectuer le long voyage a Mumbai ou se trouve le consulat d'Australie et ou il
fallait que je me rende pour faire renouveler mon passeport.

Aussi j'interprétai le geste de Swami comme le signe que je n‘allais pas tarder a retrouver
mes affaires et, qu'en conséquence, le rapport de police me serait inutile. Je ne pouvais pas
me tromper davantage !

Si jusque-la j'avais couru en tous sens comme un poulet décapité, j'étais désormais ce méme
volatile pris dans la panique la plus totale. Croyant m'aider, les gens me donnaient des avis
contraires et je ne savais plus du tout ce que je devais faire.

Savoir que toute cette histoire était due a mon karma était d'un mince réconfort. J'étais
certaine cependant que, puisque cela s'était passé dans l'ashram, Swami maitrisait
totalement la situation. Je repassai dans ma téte les mots qu'll m'avait dit : "Patience,
patience" et, utilisant la méthode a trois niveaux de compréhension d'Origene, les pris au
premier niveau, celui du corps. Je les mis en application au sens littéral. Au point ou j'en
étais, je ne pouvais rien faire d'autre qu'attendre, attendre ! Je passai le mois entier dans la
plus grande incertitude. J'avais I'impression d'étre Ia au « bon plaisir du maitre ». J'étais
certaine cependant, qu'en dépit de tous les traumatismes et de toutes les difficultés, tout
finirait par s'arranger.

A chaque darshan, tous mes soucis et préoccupations s'évanouissaient, me laissant toute a
la joie indicible que l'on ressent lorsqu'on se trouve en présence de Swami. Et puis se
produisirent plusieurs petits événements encourageants.

Un jour, Sally et moi décidames d'aller nous promener jusqu'au lieu de naissance de Swami.
La se dresse maintenant un petit temple dédié au Seigneur Shiva, I'un des Dieux les plus
vénerés en Inde et dont Swami serait I'incarnation. Dans I'hindouisme, la coutume veut
qu'une noix de coco brisée au départ du chemin assure un bon déroulement au voyage.

33



C'est pourquoi les gens jettent des noix de coco devant la voiture de Swami chaque fois
qu'll se déplace. Arrivées au sanctuaire, nous laissdmes nos chaussures a I'entrée pour aller
nous recueillir a I'intérieur. Apres avoir prié et m'étre délicieusement laissée envahir par la
paix qui regne en ce saint lieu, j'allai récupérer mes chaussures. En enfilant celle de droite,
je sentis quelque chose a l'intérieur. Je regardai et découvris une minuscule noix de coco.
Cela me parut étrange vu qu'aucun cocotier ne se trouvait a cet endroit aussi interprétai-je
I'incident comme un signe de Swami augurant un bon déroulement de notre séjour.

La date fixée pour notre retour approchait. Je me rendais tous les jours au bureau des objets
trouvés mais il n'y avait aucune trace de mes affaires. Je finis par admettre qu'il n'y avait
plus d'espoir de les retrouver et qu'il me fallait songer a aller a Mumbai. Je dus retourner a
I'norrible commissariat afin d'obtenir un nouveau constat. Je redoutais de devoir repasser
par toutes les tribulations subies la premiére fois mais, par bonheur, tout se passa bien. Le
rapport rédigé trés rapidement fut prét la veille au soir de mon départ et j'échappai a toutes
les humiliations de ma visite précédente.

C'est a ce moment-la que je fis la connaissance de deux charmantes personnes : Rusi et
Dinu Billimoria qui sont devenus depuis de trés bons amis. lls dirigent I'entreprise de taxi
et de transport Prince Carriersl qui assure la liaison entre Puttaparti et Bangalore.

Le nom de leur entreprise est en relation avec une merveilleuse histoire qui leur est arriveée.
Quelques vingt-cing ans auparavant, Rusi et Dinu avaient un berger allemand, Prince, qu'ils
aimaient beaucoup. Malheureusement Prince devint aveugle.

Un jour ou Swami était a Mumbai, Rusi Lui rendit visite en compagnie de Prince. Aprés
une confrontation avec les sevadals?2 qui s'opposérent a laisser entrer un chien dans
I'ashram, Rusi et Prince se retrouvérent au premier rang. Quand Swami arriva a leur
hauteur, Il dit que la cause de la cécité de Prince se trouvait a I'intérieur de sa gorge.

Peu de temps apres leur rencontre avec Swami, Prince avala du savon, ce qui le fit vomir.
Il régurgita un bout d'os. Apparemment celui-ci comprimait un nerf causant sa cécité,
puisqu'a partir de ce moment il recouvra la vue.

A compter de ce jour, Prince devint « disciple » de Sai Baba. Il passait tous les jeudis assis
prés de leur autel et jednait. Quel bel exemple de la grandeur de I'amour de Swami qui
s'étend méme au regne animal ! Rusi et Dinu furent les sauveteurs, version moderne, d'une
belle éplorée. Ils me manifesterent une grande bonté pendant ces jours difficiles. Leur
maison et une de leurs agences se trouvant & Mumbal, ils s'y rendaient régulierement. Ils
m'offrirent de m'y emmener en voiture, de loger chez eux et de me conduire partout ou
j'aurais besoin d'aller.

On devait me refaire un passeport, un nouveau billet d'avion et un visa de sortie. J'avais
mis mon mari au courant de mes déboires quelques jours seulement avant de partir a
Mumbai afin de lui épargner des soucis inutiles. Juste aprés le drame, ne sachant si je devais
ou non l'en avertir, j'avais demandé intérieurement a Swami lors d'un darshan de bien
vouloir m'éclairer. J'avais alors entendu en moi de fagon claire et nette la réponse suivante:

34



« C'est ton épreuve, non la sienne ». Quand finalement je lui téléphonai pour lui faire part
de ma douloureuse situation, il passa immédiatement a l'action en envoyant des
photocopies de tous les documents nécessaires aux administrations concernées de Mumbai.
Arrivée au consulat australien, j'obtins un nouveau passeport en quelques heures, car
chacun était au courant de ma situation.

Un autre fait marquant se produisit pendant mon séjour a Mumbai. Ayant besoin de photos
d'identité pour mon passeport, Dinu m'emmena un jour chez un photographe qui demeurait
dans une maison ancienne située dans un vieux quartier de la ville. Gravissant les escaliers
jusqu'au dernier étage ou se trouvait le studio, je fus prise d'une singuliére impression de
déja-vu. Quand je penétrai dans la piece, ce fut comme si je retrouvais les choses telles
qu'elles étaient cent ans auparavant. Le photographe, relativement agé, me prit en photo a
I'aide d'un appareil vétuste qui semblait dater de I'époque victorienne. Il passa la téte sous
un capuchon noir et compta jusqu'a trois. Jaillit alors un éclair de magnésium suivi d'un
petit nuage de fumée.

Quand nous revinmes le lendemain chercher les photos, je n'en crus pas mes yeux. Jai les
cheveux blonds clairs et les yeux bleu-vert mais, sur les photos, mes cheveux et mes yeux
étaient aussi noirs que ceux des Indiens. Quelgques semaines avant de partir, j'avais fait un
réve dans lequel, en me coiffant, je découvrais d'épais cheveux noirs poussant sous les
miens. A présent, ces photos montrant mes cheveux et mes yeux noirs, ajoutées a mon
impression de déja-vu, me firent me demander si je n‘avais pas été, dans une vie passée, un
Indien vivant précisément dans cette maison. Comme les photos ne me ressemblaient
guere, je dus aller en faire refaire d'autres ailleurs, mais je les ai conservées comme un
intéressant souvenir.

Swami prit merveilleusement soin de moi tout au long de ce séjour difficile et mouvementé,
et aplanit au maximum les obstacles. Ce qui s'était annoncé comme un drame terrible, se
transforma en une aventure intéressante. Depuis le début, je m'inquiétais de devoir laisser
Sally rentrer seule en Australie, mais il se trouva qu'elle put voyager avec des personnes
partant a la méme date qu'elle.

De retour a la maison, lorsque les choses se furent un peu tassées, j'analysai ce qui s'était
passé pendant ce s€jour. Je découvris un autre sens aux paroles que Swami m'avait
adressées. Au lieu de : « Patience ! Patience ! » Je compris : « Du poids ! Du poids ! »

Ma perception des événements passa du niveau physique au niveau spirituel et j'en vins, a
penser que Swami m'avait 6té un gros poids "karmique" des épaules. Des réalisations
ultérieures me firent penser que j'aurais normalement dd subir une épreuve beaucoup plus
dure mais que Swami avait allégé ma charge. Il me fallait cependant en endurer une partie
et je me demande dans quel meilleur endroit que 1a, en présence de I'Avatar, j'aurais pu le
faire ? Lorsque nous avons une foi totale en Dieu et que nous nous en remettons totalement
a Lui, Il nous aide et allége notre dette karmique. C'est ce qu'll fit pour moi, je pense, en
limitant les pertes a des possessions mateérielles. On ne peut lI'affirmer avec certitude mais
mon karma me destinait peut-étre & perdre un bras, une jambe ou un ceil, aussi suis-je
reconnaissante de ce qui s'est passe.

35



Sai Baba déclare : « Nul ne peut connaitre Dieu s'il ne se connait lui-méme ». Le point de
départ de notre recherche de la Vérité doit donc étre nous-mémes. Nous devrions nous
engager dans une réflexion approfondie afin de trouver les réponses aux questions que se
posent depuis toujours le philosophe : Qui suis-je ? Pourquoi suis-je sur terre ?

Ou vais-je ?

La perte de mes possessions me fit me pencher sur ces questions en particulier, et me donna
I'occasion d'y réfléchir longuement.

Un passeport porte notre nom, notre adresse, nos attributs physiques ou I'étiquette sociale
a laquelle nous sommes attachés. Cela n'est pas notre vrai Moi mais le petit moi ou ego.
Nous devons nous efforcer de découvrir qui nous sommes réellement.

On dit que l'argent, ou plutét I'amour de I'argent, est la cause de tous les maux. Lorsque
nous en avons suffisamment, nous pouvons acheter non seulement ce dont nous avons
besoin mais aussi combler une partie de nos désirs. La plupart des gens passe leur vie a
courir apres l'argent afin de satisfaire leurs désirs, alors que nous sommes sur terre pour «
apprendre a les réfréner » et a nous détacher du monde matériel afin de nous tourner vers
la vie spirituelle.

Un billet d'avion est le symbole de notre voyage a travers I'existence. Il nous permet de
nous déplacer d'un endroit a un autre, mais ou allons-nous au juste ? N'essayons-nous pas
de fuir nos problémes ? N'avons-nous pas réalisé qu'ils nous suivent ou que nous allions ?
Sachant qu'il est impossible de servir deux maitres, que préférons-nous : suivre le sentier
du monde matériel ou nous engager sur celui de la vie spirituelle ?

Le fait de nous poser ces questions et d'y trouver des réponses nous fait accéder au
troisieme niveau de compréhension, c'est-a-dire au niveau spirituel si I'on se réféere a la
méthode d'interprétation des Ecritures proposée par Origéne. A ce jour, je continue a
réfléchir sur les événements survenus aussi bien pendant ce séjour que pendant les suivants
et, souvent, suite a de nouvelles réalisations, ma compréhension de certains incidents
s'élargit.

* * *

Prenez tout ce qui vous arrive comme un don de la Grace. Vous devez évidemment agir
avec toute l'intelligence et la détermination dont vous étes capables. Agissez avec la méme
sincérité que celle avec lagquelle vous vénérez Dieu. Laissez-Le alors, Lui qui est tout-
puissant, omniscient et infiniment misericordieux prendre soin des résultats. Qu'advienne
ce qui doit advenir. Pourquoi prendre sur vous l'entiere responsabilité de vos actions ? Dieu
agit a travers vous et il s'ensuit ce qu'll juge bon pour vous.

— Baba -

* * *

36



Certains d'entre vous ont l'impression que Je les abandonne quand surviennent des
difficultés ou des malheurs. Accueillez les épreuves avec joie car elles seules vous
permettent de fortifier votre caractére et d'affermir votre foi.

— Baba —

37



8 Manifestations de la grace divine

Il est dans la nature humaine de chercher a approcher le Tout-Puissant, de vouloir Le voir
et rester prés de Lui pour toujours. En effet, au plus profond du ceeur de chacun, demeure
le grand désir de retourner la d'ou il vient et de retrouver la joie et la gloire perdues.

— Baba —

Ce séjour me permit de tirer de nombreuses lecons. De méme que Jésus s'exprimait en
paraboles, Sai Baba utilise des moyens indirects pour communiquer avec ses fideles. Les
incidents et les événements de la vie de tous les jours dont Il nous laisse le soin de trouver
nous-mémes la signification sont un de ses procédés. La vie est veritablement le meilleur
des maitres et, si nous nous efforcons de découvrir le message caché derriere chaque
incident, les secrets de I'existence nous seront réveélés.

Durant la semaine précédant mon départ a Mumbai, je dus aller deux jours a Bangalore
pour déclarer la perte de mes travellers et modifier la date de mon billet d'avion. Mes amis
de Prince Carriers se chargeérent la encore de tout organiser a ma place. Une fois mes
démarches terminées, j'eus I'idée de rentrer de Bangalore a Puttaparti en car, ce qui ne me
posait pas de probleme.

Un taxi me conduisit a la gare routiere et me déposa a I'arrét du car de Puttaparti qui partait
a 14 heures. J'étais arrivée une heure en avance pour étre sire d'avoir le temps d'acheter
mon billet. Méme a I'neure la plus chaude de la journée, je me souciais peu de devoir
attendre longtemps. Pour un samedi aprés-midi, l'endroit semblait peu fréquenté.
J'engageai la conversation avec un homme qui se trouva étre enseignant a Puttaparti. Nous
prenions le méme car, aussi pour étre tout a fait slre d'attendre au bon endroit, je ne me
séparai pas de lui. Il me dit qu'il faisait le trajet tous les samedis et m'assura que nous étions
sur la bonne plate-forme.

Quelque temps plus tard, une femme et ses deux fils se joignirent a nous. Le fils ainé devait
avoir une trentaine d'années et le plus jeune, dix-sept ans environ. Ayant fait des études
d'infirmiére, je vis tout de suite que le jeune fils était souffrant et avait des problemes
cardiaques. De fait, ils se rendaient au grand hépital ultra-moderne que Baba a construit
pres de Puttaparti, en vue de I'y faire admettre. Nous prenions tous le méme car et, comme
c'était la premiére fois qu'ils allaient voir Swami, nous nous mimes a bavarder tous
ensemble pour passer le temps.

Si la femme était disciple de Baba depuis des années, le fils ainé, qui pourtant avait entendu
parler depuis longtemps de Swami, n'était devenu disciple que le mois précédent. Il était
tout excité a I'idée de Lui rendre visite et je souriais en moi-méme de le voir si mal contenir
son impatience. Ils voyageaient a I'indienne, c'est-a-dire munis d'une vieille petite valise,
de quelques sacs de toile remplis de tout ce qui n'avait pu entrer dans la valise et d'un panier
en plastique contenant des boites a lunch en inox et une thermos. Trés peu de choses en

38



réalité pour trois personnes, songeais-je, me rappelant les recommandations de Swami qui
conseille toujours de voyager léger, et je m'émerveillai de la fagon dont ils y parvenaient.
Me sentant coupable, je me promis une nouvelle fois d'emporter moins de choses lors de
mon prochain voyage d'autant plus que j'utilise rarement la moitié de ce que j'emporte ! Je
notai aussi avec une certaine inquiétude que le jeune fils participait peu a la conversation
et restait en retrait. 11 semblait trés faible et peu en état de voyager.

A 13 h 58, le professeur fit remarquer que c'était I'neure a laquelle le car arrivait
habituellement et qu'il n‘allait donc pas tarder. A 14 h toujours pas d'autocar. A 14 h 10, le
professeur alla au guichet demander quelle était la raison du retard. En le voyant revenir
avec une mine défaite, nous comprimes qu'il se passait quelque chose de grave !

Nous fimes stupéfaits d'apprendre que notre car était déja parti. C'était la premiere fois,
selon le professeur, qu'il partait d'un autre endroit. Le prochain service était & 17 h 30, ce
qui signifiait trois heures et demie d'attente supplémentaire. Nous étions épuises par la
chaleur et la poussiere ambiante, accablés et démoralisés. Le frere ainé était au bord des
larmes. La perspective de la longue attente et la pensée que nous n'arriverions a Puttaparti
que tard dans la soirée n'étaient guére réjouissantes. J'en voulais a Swami d'avoir laissé cela
se produire. Comment pouvait-1l nous faire un coup pareil ?

Soudain, au bout d'une demi-heure environ, au beau milieu de notre marasme, j'eus une
brillante idée et je me demandai comment elle ne m'était pas venue plus tt. Je lancai : «
Pourquoi ne prendrions-nous pas un taxi ? » Mes compagnons me regardérent avec des
yeux ahuris jusqu'a ce que I'un d'eux, I'ainé des fréres, je crois Q ne dise : « C'est que nous
n'en avons pas les moyens ». « C'est moi qui paie, » déclarai-je. Les visages s'éclairérent
aussitdt d'un sourire de reconnaissance mélée d'incrédulité. Je réalisai qu'une chose aussi
banale que de prendre le taxi est pour beaucoup un luxe inabordable.

Ces gens n'étaient, de leur vie, jamais montés dans un taxi. Je me sentis a la fois confuse et
reconnaissante de pouvoir servir Swami de cette fagon et de payer un peu en retour les
faveurs que la vie m'octroie. Notre morosité se dissipa en un éclair !

Le professeur alla chercher un taxi et négocia lui-méme le prix de fagcon a ce que nous ne
nous fassions pas rouler. Je peux assurer le lecteur que le tarif accordé aux Indiens est
considérablement inférieur a celui que I'on demande aux Occidentaux. Il obtint le prix le
plus bas que j'aie jamais payé, ni méme jamais entendu mentionné.

Swami nous avait réservé un bien beau cadeau en réalité. Le taxi était presque neuf. Nous
montames avec le sourire, certains de faire un tres bon voyage. (Je suis toujours étonnée
de voir avec quelle rapidité nos états d'ame peuvent changer et passer d'un extréme a l'autre
en un rien de temps.) Notre voiture avait de bons sieges confortables et une excellente
suspension. C'était un plaisir de voir les visages rayonnants de mes compagnons. Le fils
ainé était encore au bord des larmes Q des larmes de joie cette fois !

Pendant que nous roulions, je regardais le jeune fils en songeant que Swami avait peut-étre
arrangeé tout cela spécialement a son intention. En effet, vu son état, un long voyage dans
la chaleur et la poussiére ne lui aurait rien valu. Nous avions probablement manqué notre

39



car afin de lui épargner cette épreuve. J'étais émue egalement par la mine réjouie du frére
ainé qui ne cessa de sourire pendant tout le voyage.

Aux deux tiers de notre parcours, s'offrit a nous un spectacle qui nous coupa le souffle. La,
au bord de la route, a des kilometres de toute ville ou village, nous vimes le car que nous
avions eu l'intention de prendre. Il était tombé en panne ! Nous ne pouvions en croire nos
yeux et nous réalisdmes tous en méme temps que, si Swami avait fait en sorte que nous
manquions notre car, c'était pour nous éviter de rester bloqués des heures en plein soleil et
loin de tout. C'était un nouveau lila divin, un témoignage d'amour et de grace de Swami.

Depuis lors, quand jai un contretemps, je me souviens toujours de cet incident. Si ma
voiture tombe en panne, si les clés restent accidentellement enfermées a I'intérieur ou si un
ennui quelconque m'empéche d'aller quelque part, je remercie Swami. Nous ne pouvons en
effet jamais savoir si un retard forcé n'est pas en fait destiné a nous protéger d'un malheur
plus grand.

* * *

Les trois croyances de base du Sanathana Dharma (l'ancienne sagesse de I'Inde) sont :
1. L'impossibilité d'échapper au karma

2. La réincarnation

3. L'existence d'Incarnations divines

— Baba -

40



9 Deux guérisons miraculeuses

Soyez un instrument entre les mains de Dieu ; laissez-Le vous utiliser comme Il I'entend.
— Baba -

Toute ma vie, j'ai cru que les miracles de Jesus faisaient partie de I'histoire et ne se
reproduiraient jamais. Je n'ai jamais remis en question le fait qu'll ait guéri les malades, fait
marcher les estropiés, rendu la vue aux aveugles, déelivré les possedés, redonné la santé aux
Iépreux (la lépre étant le fléau de I'époque), et qu'll ait méme ressuscité les morts. Je pensais
gue ces évenements appartenaient a cette époque-la et qu'ils ne pouvaient en aucun cas se
reproduire maintenant. Puis je lus des ouvrages sur Sai Baba et découvris ses miracles. La
non plus je ne doutai pas de leur authenticité mais ce qui me génait cette fois était le fait
qu'ils arrivaient a d'autres et non a moi.

Depuis, j'ai réalisé qu'une partie de mon « moi » conscient était dépassé par I'énormité des
prétendus exploits de Sai Baba, jusqu'a ce que j'en vienne moi-méme a faire I'expérience
de ces mémes phénomenes. Il est possible que les miracles de Swami empéchent bien des
esprits occidentaux de Le reconnaitre pour ce qu'll est vraiment. Il est en effet facile de
croire que de tels phénomenes ont pu avoir lieu dans le passé, mais qu'ils puissent se
produire de nos jours, non, cela est inconcevable. D'une certaine facon, nos confortables
petites croyances se retrouvent face a un défi auquel nous ne sommes pas préparés. J'ai
souvent rencontré ce probléme au cours de discussions sur Swami avec des amis chrétiens
. ils ne peuvent comprendre que je me sois égarée a ce point.

Depuis que je suis dans le giron d'/Amour de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, j'ai fait
I'expérience de deux guérisons que je considére miraculeuses. Celles-ci eurent lieu a des
moments ou je n'étais absolument pas préparée : dans les deux cas, je n'avais ni matériel
de secours, ni moyen de me soigner. La Vibhuti dont je disposais, ma foi en ses vertus et
la capacité de prier constituaient mes seules alliées. Je ne pouvais rien faire d'autre que de
demander a Swami de me venir en aide.

La premiere eut lieu au printemps 1992, alors que je rendais visite & ma sceur de Sydney,
en compagnie de Stéphanie, la derniére de mes filles. Quand ma sceur et moi étions enfants,
nos parents nous emmenaient souvent en vacances dans les Montagnes Bleues, une tres
jolie région située a I'ouest de Sydney. Je vis maintenant a Perth et je n'étais pas retournée
dans ces montagnes depuis mon enfance. Nous décidames donc d'aller y passer quelques
jours avec nos filles.

Parties le dimanche apres le dejeuner, nous arrivames a Katoomba en milieu d'aprés-midi.
Aprés nous étre installées dans notre chambre d'hétel, nous allames faire une promenade
en forét jusqu'a un endroit ou se trouve une magnifique cascade. Nous descendimes par un
sentier abrupt et sinueux qui nous mena au pied de la chute d'eau. Au moment de rentrer,
nous nous mimes d'accord pour remonter par un autre chemin moins raide que celui que
nous avions emprunté a l'aller. Nous ignorions alors que cela nous prendrait plus de temps.

41



En effet, malgré les renseignements obtenus sur I'état du sentier, personne ne nous avait
signalé qu'il était plus long.

Aprés nous étre reposées un moment pres de la cascade, nous primes le chemin du retour.
Nous marchames des kilometres sans apercevoir le moindre signe laissant penser que nous
nous rapprochions de notre point de départ. Le sentier devint étroit et rocailleux, rendant
la progression difficile pour nos pieds mal assurés. En outre, la nuit approchait et la clarté
diminuait. Soudain, un cri de douleur s'échappa de ma poitrine tandis que je trébuchais. Je
sus aussitot que je m'étais cassee la cheville ou fait une grave entorse. N'ayant pas le choix,
je continuai & marcher stoiquement pendant une heure et demie avant d‘atteindre la voiture
ou je m'ecroulai avec un sentiment de gratitude et de profond soulagement.

Le temps darriver a I'h6tel, ma cheville avait tellement enflée et était devenue si
douloureuse que je ne pouvais plus poser le pied par terre. Il n'y avait rien d'autre a faire
que de prendre un bain chaud et de me trainer jusqu'a mon lit.

Je sortis le paquet de Vibhuti que j'ai toujours sur moi et m'allongeai. Priant Swami de tout
mon ceeur, je Lui dis que chacun de nous avait attendu ces vacances avec impatience et que
cet accident allait tout gacher. Puis je me passai de la Vibhuti sur la cheville et en avalai
une pincée.

Une fois mes priéres terminées, ma sceurs me dit : « Maintenant, parle-moi un peu de ton
gourou ». Jusqu'alors, je lui avais tres peu parlé de Swami car son mari est pasteur anglican.
Elle et lui ne sont pas vraiment ouverts a ce qui est extérieur au christianisme
conventionnel. Je savais qu'elle me posait cette question davantage par curiosité que par
désir sincere de connaitre son message. Néanmoins, je me mis a lui parler des
enseignements et des miracles de Baba.

Tandis que je parlais, je sentis dans ma cheville des fourmillements semblables a ceux que
I'on ressent dans la bouche, lorsque I'anesthésique du dentiste commence a ne plus faire
d'effet. Les fourmillements s'intensifiaient a la méme vitesse que diminuait la douleur.

Au bout d'une heure environ, les fourmillements cesserent et je réalisai que je n'avais plus
mal. Lorsque, sortant du lit, je mis le pied par terre, quelle ne fut pas ma stupéfaction !
L'enflure avait disparu et je n‘avais plus aucune douleur. Ma cheville avait complétement
repris son aspect normal et ce, en un temps record !

Notre week-end de vacances put ainsi se poursuivre comme prévu. Pleine de
reconnaissance, j'adressai silencieusement une priére de remerciement a Swami. Témoin
du miracle, ma sceur resta cependant peu impressionnee. Pourtant, comment expliquer la
guérison si rapide d'une blessure qui normalement aurait di s'effectuer en plusieurs jours,
voire plusieurs semaines ?

42



Le second événement eut lieu en aoGt 1995, dans une chambre d'hétel, a Bangalore. Je
revenais de chez Swami ou, cette année-1a, je m'étais rendue avec mon fils Martin. Comme
c'était son premier séjour en Inde, il avait voulu faire un peu de tourisme avant de rentrer
en Australie. Pour cette raison, nous avions quitté I'ashram quelques jours avant la date de
notre vol, et avions loué une chambre dans le centre de Bangalore.

Ce jour-Ia, je faisais bouillir de I'eau pour faire du thé a I'aide d'une résistance électrique
placée dans un pot. En me baissant pour débrancher la prise, je renversai le pot qui était
peu stable et recus de I'eau bouillante sur la face interne de I'avant-bras droit.

Je courus aussitot a la salle de bain passer mon bras sous I'eau froide. La brdlure semblait
profonde et des phlyctenes apparaissaient déja. Il va sans dire que c'était extrémement
douloureux.

Je ne savais que faire car je n'avais ni pansement, ni matériel pour me soigner. De plus,
mon bras ne supportait le contact d'aucun vétement. Cet accident risquait de compromettre
les jours que mon fils et moi comptions passer ensemble, et je ne voulais pas le décevoir.

Cette fois, ce fut Martin qui vint a ma rescousse. Un ou deux jours auparavant, lors d'un
darshan, Swami avait béni a son intention un paquet de Vibhuti en y apposant la main, et
ce geste l'avait beaucoup touché. En effet, durant presque tous les darshans auxquels il
avait assisté pendant notre séjour, mon fils s'était appliqué a emporter ce paquet avec
I'espoir de le faire bénir. Un jour, enfin, il obtint une place au premier rang mais lorsque
Swami se dirigea vers lui, I'émotion lui fit tout oublier du paquet de Vibhuti. Cependant,
Swami qui connaissait le désir de Martin, se planta devant lui dans une position d‘attente.
Martin se souvint alors de la Vibhuti, sortit le paquet de sa poche et le tendit a Swami pour
qu'll le bénisse. Baba le toucha de sa main. Ce fut pour Martin un de ces instants de bonheur
ineffable ou rien d'autre au monde n'existe que vous et Lui. Un sourire, une mimique ou un
regard pénétrant que vous adresse Swami, suffit parfois a vous faire réaliser qu'll sait
absolument tout sur vous. Ce fut un grand moment pour Martin.

J'étais dans un état d'hébétude totale provoqué par la douleur quand Martin eut I'idée de
sortir sa Vibhuti bénite et de m'en mettre sur le bras. De grosses clogues s'étaient formées
et ma peau au niveau du pli du coude était devenue rouge vif. Nous mimes de la Vibhuti
sur toute I'étendue de la bralure et jallai m'allonger en priant Swami d'intervenir.

La réaction fut presque instantanée. En deux ou trois minutes, la rougeur et la douleur
régressérent. Ce qui se passa ensuite fut encore plus étonnant : les phlycténes diminuérent
et, en cing minutes au plus, la douleur, les cloques et la rougeur disparurent complétement
et je n'eus plus mal ! Comme nous contemplions ce spectacle en essayant de comprendre
ce qui se passait, nous réalisdmes que la Vibhuti avait en quelque sorte contribué a former
une nouvelle peau. En l'affaire de quelques minutes, mon bras fut complétement guéri.
Martin et moi nous regardames émerveillés en disant : « N'est-ce pas la un miracle ! »

J'ai souvent, par la suite, repensé a ces deux histoires et je me suis demandée pourquoi
certaines fois nous obtenons une guérison qui semble nous étre refusée a d'autres moments.

43



Pourguoi Swami accorde sa grace a certaines personnes et la refuse a d'autres. Je suis sre
que si ces évenements s'étaient produits a un moment et en un lieu ou il m'aurait été possible
d'obtenir de l'aide, la guérison aurait suivi une évolution normale et aurait pris un certain
temps. Ce fut pour moi une belle démonstration du pouvoir de la foi.

* * *

Que coule en vous I'eau fraiche de la dévotion et les flammes de I'anxiété ne pourront vous
atteindre.
— Baba -

44



10 Un cadeau empreint de signification

Aimez-vous vous-méme pour le Dieu que vous incarnez. Aimez les autres pour le Dieu qui
est en eux, qui parle et agit a travers eux.
— Baba —

Au cours des années qui se sont ecoulées depuis que j'ai rencontré Sai Baba, j'en suis venue
a admettre que beaucoup de choses que je considérais auparavant comme dénuées de sens
ont souvent un certain fondement. Lorsque je me disais par exemple: « Jamais je ne ferai
cela » ou : « Je ne crois pas en telle ou telle chose », Swami m'a bien souvent obligée a
revenir sur mes paroles.

J'avais cette attitude a I'égard de la numérologie ; je pensais que c'était un tas de fadaises et
je dois dire que je continue a n'y accorder qu'un intérét limité. J'ai remarqué cependant,
gu'au cours de chacun des séjours que jai effectués chez Swami, certains chiffres
revenaient plus que d'autres. Ainsi, durant le séjour dont il va étre question, le chiffre huit
eut une importance particuliere.

* * *

J'ai toujours voulu savoir a quelle date faire remonter ma naissance spirituelle, c'est-a-dire
le jour ou mon cceur s'est tourné pour la premiére fois vers Swami. En 1995, Baba
m'accorda une entrevue le 18 février et me confirma que ce jour était celui de mon
anniversaire spirituel. Depuis lors, jai fait mon possible pour venir chaque année a
Puttaparti féter ce jour en sa présence. C'est ainsi qu'en 1997, j'avais prévu d'étre aupres de
Swami pour deux dates importantes de mon calendrier spirituel : l'anniversaire de ma
naissance spirituelle et la féte de Maha Shivaratri qui tombe habituellement a la méme
période.

Avant de partir, j'avais décidé que, cette fois, je ne me joindrais a aucun groupe préférant
rester seule. Lors de mes précédents séjours, j'avais toujours fait partie d'un groupe et j'avais
eu l'occasion de voir ce qui se passe quand une ou deux personnes (moi la premiére),
veulent a tout prix avoir une entrevue avec Swami. Une sorte de fievre s'empare de vous et
obtenir une entrevue devient votre préoccupation majeure, vous faisant passer a coté du
but réel du séjour. J'avais donc résolu que cette fois je ne me laisserais pas prendre a ce jeu.
J'avais le sentiment que ce séjour serait riche en évenements de toutes sortes.

C'est en effet ce qui se produisit. Cela commenca des mon premier darshan. Cet aprées-
midi-la, un phénomene trés curieux se produisit. Rien de semblable ne m'était arrivé
auparavant et, au risque de passer pour légerement dérangee, je relaterai l'incident
exactement de la fagcon dont il s'est passe.

Assise a coté de moi, se trouvait une femme portant un sari rouge dont la bordure et la
partie qui se rabat sur I'épaule étaient vertes. Je me tournai pour la regarder et son sari retint

45



mon attention. C'est alors que le sari se mit a me "parler”. Je n'entendais pas vraiment sa
Voix mais j'avais I'impression d'étre unie a lui. Il m'incitait & me joindre & un groupe car,
disait-il, j'allais avoir une entrevue !

Aprés m'étre renseignée, je rencontrai un groupe d'Australiens qui m'accepterent parmi
eux. Par un étrange concours de circonstances compliqué et long a raconter, j'obtins une
entrevue avec Swami, mais non avec le groupe en question. La date en fut le 06 03 1997.
Si I'on additionne ces chiffres, on obtient huit. (Ma premiere entrevue avait eu lieu le 18
02 1995 et, la encore, la somme réduite des chiffres est égale a huit.) Spirituellement
parlant, j'avais huit ans cette année-la, ma vie se divisant en deux parties : la premiere avant
de connaitre Swami et la deuxieme apres L'avoir connu.

* * %

Il n'y a pas de mots pour exprimer la joie intense que I'on peut ressentir en présence d'un
Avatar. "Comment décrire la douceur parfumée d'une mangue a quelqu'un qui n'en a jamais
godtée ?" dit Swami. C'est impossible, et il en va de méme du bonheur que I'on éprouve a
son contact. Il se situe au-dela de la gamme des émotions connues de I'étre humain. En
présence de Swami, on se sent transporté dans une autre dimension. Je fus dans cet état de
ravissement indicible pendant toute la durée de I'entrevue ou j'eus la chance d'étre assise a
ses pieds. A un certain moment, Il me demanda : « Quand pars-tu ? » « Dimanche, Swami
», répondis-je. « Oh ! le 8 ! » reprit-11 alors, et je me demandai avec étonnement quelle
pouvait étre la raison de ses paroles puisque dimanche se trouvait étre le 9 du mois et non
le 8. Je pensai qu'll s'était simplement trompé.

Plus tard, se tournant vers moi, Il me demanda : « Que veux-tu ? » Avant que je n'aie le
temps de répondre, Il effectua au-dessus de ma téte le mouvement circulaire de la main
droite qui Lui est familier, et matérialisa un objet brillant qu'll tint en disant : « C'est en
argent et en bois de santal ! Sens-le, sens-le ! » Il me mit alors sous le nez ce que je pris
pour un joli japamala (voir photo en couverture), dont les grains de bois de santal étaient
reliés par une fine chaine en argent. Il se pencha pour me le passer délicatement autour du
cou, me comblant d'une immense joie.

De retour dans ma chambre aprés I'entrevue, j'admirais mon japamala en savourant mon
incroyable chance. J'eus I'idée de le retirer pour en compter les grains. Un japamala est un
chapelet que I'on utilise pour réciter des mantras et comprend habituellement 108 grains.
Je fus étonnée de constater que le mien n'en comptait que 80, plus un supplémentaire
servant & marquer le début et la fin. Ma premiere réaction fut de penser que Swami s'était
encore trompé et qu'il me fallait trouver un moyen de le Lui retourner pour qu'll « I'arrange
» I Revenue a la raison, je réalisai que Swami n'avait certainement pas fait d'erreur et que
c'était a moi de trouver la signification de mon mala de quatre-vingts grains plus un, ainsi
que la signification des autres huit.

46



C'est souvent apres un temps assez long, plusieurs années parfois, que nous découvrons le
sens des faits ou des incidents qui nous arrivent. J'eus la chance de trouver la signification
de mon mala le jour méme ou je le recus, mais il me fallut plusieurs années pour en saisir
I'entiere portée.

Le soir de I'entrevue, je rencontrai une Australienne qui me parla d'une femme ayant recu
de Baba un mala similaire au mien. Cette personne avait eu le sentiment que par ce mala,
Baba l'incitait a suivre I'octuple sentier de I'Ashtanga Yoga. Je sentis immédiatement que
cette voie s'adressait aussi a moi et la signification du nombre de grains de mon mala devint
alors tres claire. 1l en posséde 80+1, ce qui fait 9 si I'on additionne les chiffres. "8 est le
chiffre de maya (I'illusion), dit Swami, et 9 celui de Dieu (ou Brahman). En effet, quel que
soit le nombre par lequel on multiplie 9, la somme réduite que I'on obtient est toujours 9 !
Il est immuable puisque ses multiples nous raménent toujours a 9." Dieu étant également
I'Un, j'eus la conviction que suivre I'octuple sentier de I'Ashtanga Yoga m'éloignerait de
celui de I'illusion (8) et me conduirait a I'Un (1) ou Brahman (représenté par le grain
supplémentaire marquant la fin du mala).

N'ayant jamais auparavant entendu parler de I'Ashtanga Yoga, je me mis en quéte de toute
information sur ce sujet. J'ai découvert une autre signification, assez personnelle, a mon
mala. En effet, si certaines personnes voient en Swami leur pere ou mere divins, je Le
tenais comme mon meilleur ami. Au bout d'un certain temps, j'eus le sentiment que Swami
n'était pas tres satisfait de ma fagon de Le considérer et qu'il me fallait établir avec Lui un
nouveau type de relation plus profond, plus personnel.

Dans ma propre vie, mon mari est la personne qui, je le sais de facon certaine, m'aimera et
m'acceptera toujours telle que je suis avec mes qualités et mes défauts. Si le fait qu'il ne se
soit pas rallié a Baba me fut parfois difficile, je pense que la situation n'a pas dd étre
toujours évidente pour lui également. Je suis consciente que c'est moi qui ai changé et qui
me suis engagée dans une voie différente. Il m'a cependant toujours soutenue et a fait
preuve d'une grande tolérance vis-a-vis de mes croyances.

Ayant pris conscience de cela, j'en suis venue a penser que je devais considérer Swami
comme mon divin époux et j'eus le sentiment qu'en me donnant le mala, 1l entérinait le fait.

La coutume hindoue veut en effet que, le jour du mariage, le marié passe au cou de sa
future femme un collier appelé mangala sutra. Réalisant que le H, la premiére lettre de mon
nom, est la 8e lettre de I'alphabet et que le S (Swami, Sathya, Sai) en est la 19° (soit 1),
j'eus le sentiment qu'il voulait me dire que H (8) et S (1), autrement dit que Lui et moi
sommes unis en Dieu (8+1 =9).

* * *

J'ai découvert, depuis, une autre signification au chiffre 8. Dans la Bhagavad Gita, le texte
sacré relatant le dialogue entre le Seigneur Krishna et Arjuna son fidéle disciple, les huit
derniers versets du chapitre 12 sont appelés Amrastakam (Les huit immortels). Le chapitre
12 est un discours intitulé : « Le yoga de la dévotion ou bhakti ». Dans ces huit versets,

47



Krishna déclare que certaines personnes lui sont tres chéres : celles qui font preuve de
bonté, de compassion, de détachement, de capacité a pardonner, d'égalité d'ame dans la joie
comme dans la peine ; celles qui sont dépourvues de tout sentiment d'envie, de peur et
d'anxiété et qui témoignent d'une grande ferveur et de bien d'autres qualités encore.

Certaines personnes qui ne comprennent pas Swami et cherchent a Le critiquer, disent de
Lui: « Oh ! c'est le gourou qui donne des bijoux, des bagues en diamant etc. » Elles ignorent
totalement le sens de ces cadeaux auxquels elles accordent une valeur profane, les
considérant comme de simples bijoux et non comme des cadeaux spirituels.

Chaque don que fait Swami renferme une signification particuliére pour la personne qui le
recoit. C'est a elle seule d'en découvrir le sens. Dans certains cas, I'objet vise a consoler ou
a protéger la personne d'un accident ou d'un danger imminent auquel cas, souvent, il se
brisera ou se dématérialisera le mauvais moment passé. Si, parfois, la signification n'en est
jamais trouvée, d'autres fois, elle peut bouleverser la vie comme ce fut le cas pour moi
quand je compris que je devais suivre la voie de I'Ashtanga Yoga.

* k% %

Profitez au maximum de cette merveilleuse occasion. Suivez le chemin divin. Si vous avez
foi en Dieu, Il vous protegera de toutes les adversités. Il est toujours avec vous, au-dessus
de vous, a coté de vous, autour de vous. Si vous avez la foi, vous réussirez dans toutes vos
entreprises. Avec la grace de Dieu, toutes les taches, aussi difficiles soient-elles, peuvent
étre accomplies.

— Baba -

* * *

Obéissez avec confiance aux commandements divins sans vous poser de question. VVous
témoignerez par la d'une vraie dévotion.
— Baba —

48



11 La mémorable Maha Shivaratri

Shivaratri est le jour ou Shiva prend la forme d'un lingam pour le bien des fidéles. Ne traitez
pas ce jour inconsidérément en vous en tenant seulement aux prescriptions établies : jelne,
veille et récitation continue du nom de Dieu, et en les réduisant & un rituel routinier.
Méditez sur I'atma lingam qui émane de Shiva et soyez convaincus que Shiva est en chacun
de vous. Que cette vision illumine les profondeurs de votre conscience.

— Baba —

Chacun d'entre vous sera sauvé tot ou tard par la grace de I'Infiniment Miséricordieux.
Faites en sorte que cela vous arrive le plus tét possible. Gardez le but bien en téte et
avancez.
— Baba —

En tant qu'Occidentale, je ne me suis jamais sentie trés concernée par les fétes indiennes
ou hindoues, a l'exception toutefois de Maha Shivaratri. En effet, au cours des années
précédentes, j'avais eu I'occasion de me trouver a Puttaparti plusieurs fois lors de cette féte
pour laquelle j'avais ressenti quelque affinité. On célebre Maha Shivaratri, ""La grande nuit
de Shiva", en chantant des bhajans sans interruption de six heures du soir a six heures du
matin. Les fidéles sont invités a passer la nuit a prier, a jelner et a méditer sur Shiva,
I'aspect destructeur de Dieu, tout en répétant son nom. Ayant donc eu I'occasion d'assister
a plusieurs Maha Shivaratri, je fus contente de voir que mon séjour de février 1999
coincidait une nouvelle fois avec cette féte. J'étais loin d'imaginer cependant la grande
grace qui allait m'étre accordée du seul fait d'y étre présente !

La féte tombait cette année-la le 14 février, jour de la saint Valentin, et je notai que la
véranda du mandir était ornée de guirlandes faites de cceurs alternativement rouges et
dorés. J'eus I'impression que Swami voulait nous dire par la que Lui seul est notre véritable
bien-aimé.

L'aprés-midi précédant la longue nuit de bhajans, Swami fit un discours dans lequel Il parla
du principe de I'niranyagarbha. « Hiranya signifie de I'or, expliqua-t-1I. Si I'on mélange du
cuivre, de l'argent, du laiton ou tout autre métal a de I'or, celui-ci perd son aspect brillant,
sa valeur et ses qualités. Il devient alors impossible de dire si c'est de I'or, de I'argent, du
cuivre ou du laiton. De méme, le ceeur de I'hnomme qui est hiranya perd son éclat, sa valeur
et son identite lorsqu'il est envahi de désirs matériels. » Swami poursuivit en parlant de son
ancienne pratique, délaissée depuis une vingtaine d'années, consistant a produire des atma
lingams par la bouche lors de cette féte. Il expliqua qu'll avait cessé cette pratique (en
public du moins), parce qu'elle provoquait des bousculades au cours desquelles il y avait
eu des blessés. Il laissa entendre cependant que cela pourrait & nouveau se produire cette
nuit et que « ceux qui auraient la chance d'assister a I'événement sacré, ou lingobhavam,
seraient acquittés de tous leurs péchés, ceci a condition toutefois de voir le lingam
apparaitre... Assister a lI'apparition du lingam est de la plus grande importance », dit-11. 1l

49



conclut son discours en, nous incitant a rester éveillés toute la nuit et a chanter la gloire de
Dieu, disant combien cela nous serait bénéfique.

Le matin, peu de temps avant la fin des bhajans, Swami sortit de sa résidence, traversa
I'assembléee des femmes et prit place dans son fauteuil devant le mandir en vue de prononcer
un autre discours. A ce moment-Ia, je tombais de sommeil n‘ayant pas ferme I'ceil de la nuit
et j'attendais la fin de la cérémonie pour aller me coucher.

Plusieurs fois au cours de la nuit, j'avais eu la tentation de regagner ma chambre pour aller
dormir une heure ou deux. Cependant, a chaque fois que j'avais eu cette pensée, une petite
Voix s'était faite entendre a I'intérieur de moi disant : « N'es-tu pas capable de veiller ne
serait-ce qu'une nuit dans lI'année ? Tu as tenu bon jusqu'a maintenant et il ne reste plus que
quatre ou cing heures », ou bien : « Ce n'est pas tres poli vis-a-vis de Swami qui t'a invitée
ici pour l'occasion ». A chaque fois également, la pensée prémonitoire suivante m'était
venue : « Un événement d'une grande importance se prépare. Si tu pars, tu vas le manquer
I'» Il m'avait semblé qu'une force inconnue m'avait empéchée de partir et, lorsque Swami
était apparu, je n'en étais pas revenue d'étre encore la. J'étais alors assise dans le fond du
hall Sai Kulwant1, a peu prés au niveau du dernier quart.

Assises devant moi, se trouvaient deux femmes relativement grandes qui normalement
auraient d0 me boucher la vue. Cependant, I'espace entre leurs cous formait une sorte de «
hublot », dont la signification symbolique m'est apparue clairement par la suite, donnant
droit sur Swami. J'étais la, les yeux fixés sur Lui, toute a la joie et au bonheur de contempler
le Seigneur. Ma joie se mua cependant rapidement en inquiétude quand je réalisai qu'il se
passait quelque chose d'anormal. Swami, en effet, semblait étre au plus mal, buvant gorgée
sur gorgée d'eau, s'essuyant continuellement le front et la bouche et se tenant la poitrine
d'une facon laissant penser qu'll était souffrant. Je craignais qu'll ne rende, ne s'évanouisse
ou ne soit victime d'une crise cardiaque. Je gardais les yeux rivés sur Lui, me sentant
toujours mue par cette force inconnue et ne comprenais pas comment les personnes qui
étaient autour de moi ne partageaient pas mon inquiétude.

Ce qui se passa ensuite me causa presque un choc. Swami fut pris d'un haut-le-cceur et puis,
soudain, un éclair jaillit de sa bouche, et apparut un lingam en or massif. Il le tint un
moment en I'air pour que tout le monde le voie et le jeta méme par terre pour nous prouver
son indestructibilité. Plus tard, dans son discours, Il déclara que tous ceux qui avaient
assisté a I'émergence de cet hiranyagarbha lingam n'auraient plus a renaitre !

A propos de ce lingam, Swami donna les explications suivantes : « Il est présent dans le
hridaya (le cceur spirituel), de chacun et est situe du c6té droit du corps. Il apparait de par
ma volonté. Cet évenement sacré a lieu de temps en temps afin de sanctifier vos vies et
pour gue vous puissiez vous faire une idée de la Divinité qui réside en I'nomme ».

Chacune des nombreuses personnes ayant assisté a cet événement extraordinaire a

strement ressenti les choses d'une maniére qui lui est propre. Ce fut pour moi un moment
extrémement émouvant ou le Seigneur manifesta l'essence de sa divinité sous la forme

50



visible d'un lingam en or. Si Lui et nous sommes Un, c'est donc I'essence de notre propre
divinité qu'll nous montra ce jour-la.

Beaucoup de gens manquérent pour une raison ou pour une autre cet événement heureux.
Certains etaient allés dormir, d'autres étaient partis par peur de la foule. D'autres encore,
eurent une téte qui leur masqua la vue ou détournerent les yeux juste au moment critique.

* * *

L 'histoire suivante racontée en son temps par le Bouddha montre a quel point il est difficile
a un animal d'obtenir une naissance humaine : un homme lanca un jour un joug dans la
mer. Celui-ci fut longtemps ballotté par le vent et arriva au beau milieu de I'océan. Dans
les lointaines profondeurs de cet océan, vivait une tortue aveugle qui ne remontait a la
surface qu'une fois a la fin de chaque siecle. Eh bien ! cette tortue avait autant de chance
au moment ou elle faisait surface de passer la téte dans le joug que d'obtenir une naissance
humaine !

Nous avons donc tous beaucoup de chance ! Swami est venu nous donner la Libération. «
Je vous donne ce que vous voulez, dit-1l souvent, de fagon a ce que vous en veniez a vouloir
ce gue Je suis venu vous donner, a savoir la Libération ». A la différence de I'histoire du
Bouddha ou il n'y a qu'un joug dans la mer, lorsqu'll vient parmi nous, le Purna Avatar
lance de nombreux jougs dans I'océan de la vie. Toutes les &mes incarnées a son époque
ont donc une chance de passer la téte dans un de ces jougs. C'est le cadeau trés spécial que
Swami est venu offrir a chacun de nous, et nous avons I'immense privilege de pouvoir en
bénéficier.

* * *

De retour a la maison, je passai en revue tout ce qui s'était passé pendant ce séjour et vis
une similitude entre le joug de I'histoire du Bouddha et le "hublot” qui me permit de voir
le lingam. Tous deux, a mon sens, montrent de facon symbolique I'importance de garder
bien centré devant nous le but fixé et d'étre toujours vigilants dans nos efforts, afin d'avoir
un jour la chance de pouvoir passer la téte dans un joug.

Nous devons nous tenir a I'écart de tout ce qui peut nous distraire ou nous perturber, et nous
efforcer de suivre constamment les enseignements de notre Maitre spirituel. Je ne peux
qu'avoir une trés humble reconnaissance envers le Seigneur pour le merveilleux cadeau
dont Il m'a comblée. Je suis consciente cependant qu'il me reste beaucoup de travail a faire
et aussi du fait que I'Avatar a besoin de notre aide pour accomplir sa mission sur terre.
Swami a laissé entendre que d'autres occasions de recevoir sa grace se présenteront : « A
I'avenir, a-t-11 dit, vous serez témoins de nombreuses autres manifestations de la Divinite.
» Aussi préparons-nous de facon a étre préts lorsqu'en viendra le moment.

* k% %

51



Dieu a promis trois choses :

- De s'incarner d'age en age.

- De prendre soin de ceux qui pensent constamment a Lui.

- D'accorder la Libération a ceux qui s'en remettent entierement a Lui.

— Baba-—

52



12 Vibhuti et prasad

Paramam Pavitram Baba Vibhutim
Paramam Vichitram Lila Vibhutim
Paramartha Ishtarta Moksha Pradhanam
Baba Vibhutim Idam Ashra Yami

Sacrée, sainte et souveraine est la Vibhuti de Baba par jeu divin, elle s'écoule (de sa main)
en un filet d'argent. Si grands sont ses pouvoirs qu'elle confere la Libération la Vibhuti de
Baba est notre protection.

En octobre 2000, je retournai voir Swami espérant faire bénir ce livre en vue de le faire
publier et de le Lui offrir pour ses 74 ans. De nombreuses difficultés semblaient contrarier
la réalisation de ce projet ; je dus admettre que ce n'était pas le bon moment. Bien que le
livre, encore en cours de correction, ne f(t pas prét pour la publication, j'emportais avec
moi une copie de la couverture a chaque darshan, au cas ou I'occasion de la faire bénir se
présenterait. Deux jours avant notre départ, le samedi 4 novembre, Swami convoqua sept
membres de notre groupe pour une entrevue. Une chance s'offrait enfin a moi et j'étais bien
décidee a ne pas la laisser passer.

Au cours de l'entrevue, je présentai a Swami la page de couverture en Lui demandant de
bien vouloir bénir le livre. Il prit ma feuille, I'examina un instant avant de se tourner vers
moi pour me demander : « Qu'est-ce qu'un chrétien ? » « Celui qui suit les enseignements
du Christ, Swami », répondis-je. 1l se lanca alors dans des propos que je ne compris pas
tres bien sur le moment, ou il était question des musulmans, des bouddhistes et des hindous.
J'eus lI'impression gu'll voulait dire : « Ou est la différence ? » Puis Il continua : « Comment
t'appelles-tu ? Ton nom est-il chrétien ? »

Sur le moment, ces questions me parurent sans importance, un peu futiles méme. Ce n'est
que le lendemain ou le jour suivant, alors que je me remémorais tout ce qui s'était passé
pendant I'entrevue, que leur signification me sauta aux yeux. Suite @ ma réponse a sa
premiére question, il était clair que Swami, par ses propos sur les musulmans, les
bouddhistes et les hindous, avait voulu souligner I'unité cachée existant entre toutes les
religions. M'apparut aussi le sens de sa deuxieéme question concernant mon prénom. Celui-
ci ne sert-il pas a nous nommer et a nous identifier ? C'est en quelque sorte notre « étiquette
». En me demandant si mon prénom était chrétien, Swami voulait savoir si je continuais a
me dire chrétienne, une question importante si I'on considére le titre de ce livre : Sai Baba
- L'histoire d'une chrétienne.

Par ces quelques questions, Swami me montra qu'll connait le fond de notre cceur et qu'on
ne peut rien Lui cacher.

Quand la femme chargée de corriger mon texte me suggéra ce titre, je le trouvai plus

approprié que celui que j'avais initialement choisi et décidai donc de I'adopter. Au fond de
moi cependant, s'était installé un doute. Ayant conscience d'étre allée au-dela des «

53



frontieres » de ma religion, je me demandais si j'étais toujours en droit de me dire
chrétienne et si je n'étais pas un peu hypocrite en m'arrogeant cette appellation.

En me posant ces questions banales en apparence, Swami balaya d'un coup tous mes
scrupules. 1l toucha le cceur du probléme et me montra qu'll connaissait mes hésitations
concernant le titre de ce livre.

Il me fit comprendre aussi que la religion, la culture et le milieu dans lequel nous naissons
sont toujours parfaits pour notre évolution spirituelle, que nous n'avons donc nul besoin
d'abandonner notre religion ou d'en changer et qu'il est méme recommandé de ne pas le
faire. En faisant allusion a mes racines chretiennes, Il m'incitait a me relier a l'essence
profonde du Christ tout en gardant a l'esprit I'unité existant entre les musulmans, les
bouddhistes et les hindous. Je réalisai qu'il me faudrait réexaminer ou se situaient pour moi
les « frontiéres » avec les autres religions. Les avais-je 0tées en les transcendants ou les
avais-je seulement « enjambées » ? Ces "frontiéres"” étant pure invention de ma part, cette
derniere éventualité tendrait a prouver qu'elles existent encore dans mon esprit et qu'il
subsiste en moi des traces de division. Il me reste véritablement beaucoup de travail a faire
et, a ce jour, je continue a chercher des réponses et des clarifications a ces questions
difficiles. J'eus aussi le sentiment que Swami me rappelait encore une fois qu'll est
I'Incarnation de toutes les formes et de tous les noms divins. Il est donc le Dieu des
chrétiens, Celui des musulmans, Celui des bouddhistes, Celui des hindous etc.

* * *

Malgré les différences qui les distinguent, de nombreuses religions ont des rites et des
pratiques similaires. Apres chaque séance de bhajans, on fait habituellement circuler dans
I'assistance un petit récipient contenant de la cendre ainsi qu'une assiette de fruits, de noix
ou de biscuits. Ceci ressemble a bien des égards a la fagon dont les chrétiens célébrent le
sacrement de communion ou Eucharistie. Le morceau de pain que I'on mange et la gorgée
de vin que I'on boit sont des symboles du sacrifice que fit le Christ en nous donnant sa vie.
En distribuant le pain et le vin, le prétre prononce ces paroles : « Que le corps et le sang de
notre Seigneur Jésus-Christ qui fut livré pour vous vous gardent pour la vie éternelle.
Prenez et mangez-en tous. Faites ceci en mémoire du Christ mort pour vous, et que votre
cceur Soit plein de reconnaissance ». L'Eucharistie est un des plus grands sacrements de la
religion chrétienne. L'Eglise enseigne que, par le pouvoir de la foi, quand nous mangeons
le corps du Christ et buvons son sang, nous sommes « sauves », le Salut étant le but du
chrétien. « Celui qui mange ma chair et boit mon sang, dit Jésus, aura la vie éternelle et Je
le ressusciterai au dernier jour ». (Jean 6 : 54)

De méme que la communion permet au chrétien d'accéder au Salut, la Vibhuti est pour le
disciple de Sai Baba un moyen d'obtenir la Libération. La Vibhuti m'a toujours semblé étre
le plus précieux et le plus sacré des cadeaux que donne Swami.

L'Eglise catholique soutient que, durant la consécration, s'effectue une transsubstantiation

du pain et du vin qui deviennent corps et sang du Christ. Pendant des siécles, ce point a été
I'objet de controverses parmi les théologiens. Selon I'Eglise anglicane, la consécration du

54



pain et du vin serait a rapprocher de ce qui se passe lorsqu'on inscrit sur une feuille de
papier : « Testament et derniéres volontés ».

L'apposition de ces quelques mots ne change pas la nature et la valeur intrinséque de la
feuille. Celle-ci cependant se transforme en testament, c'est-a-dire en un document officiel
susceptible de modifier la vie de nombreuses personnes. De la méme facon, apres avoir été
bénis par le prétre et par la foi des fidéles, le pain et le vin se transforment en Eucharistie
sans que leur nature ne se soit en rien modifiée. De fagon similaire, la cendre se transforme
en Vibhuti que les fideles de Sai Baba considerent comme une substance sacrée.

La Vibhuti est généralement de la cendre de bouse de vache, cet animal étant sacré pour
les hindous. Ces dernieres années, elle était produite a partir de balle de riz, un procédé
dont la pensée me parait plus réjouissante ! La cendre que Baba mateérialise est cependant
encore autre chose.

La cendre est le résidu de combustion final commun a toute chose. Baba dit : « Elle
symbolise aussi la combustion de tous nos désirs. Lorsque Shiva eut anéanti Kama, le Dieu
du désir [charnel], Il s'enduisit de ses cendres, se signalant par la comme vainqueur du
désir. Apres la mort de Kama, régna Prema, la Déesse de I'Amour (divin) ».

La cendre est également utilisée dans la religion chrétienne. Le caréme, période de quarante
jours qui précede Paques, commence avec le mercredi des Cendres. Ce jour-la, des
rameaux de buis, bénits de I'année précédente sont brilés et la cendre est récupérée. Le
prétre appose de cette cendre sur le front des fidéles en disant : « Souviens-toi que tu es
poussiere et que tu retourneras en poussiére ».

* * *

Un jour, lors d'une méditation, je réfléchissais a la signification du troisieme verset de
I'nymne a la Vibhuti : "Si grands sont ses pouvoirs qu'elle confére la Libération", et je me
demandais comment le simple fait de prendre de la Vibhuti peut donner la Libération.
J'entrai alors dans une méditation profonde et j'eus la vision suivante : Swami avait mis un
tablier par-dessus sa robe orange et était muni d'un balai, d'une balayette et d'une pelle a
ordures. Il entra dans une grande piece vide située a l'intérieur de ma téte et entreprit de la
balayer. Il ramassa la poussiere dans la pelle et la jeta dans le poéle qui brdlait dans un
coin. Il se dirigea ensuite vers mes yeux, en 0ta la poussiére et les saletés qu'll jeta au feu
puis finit de les nettoyer avec un chiffon et du produit a vitres. Il continua avec les autres
parties de mon corps : les oreilles, la bouche, le cceur, les bras et les jambes, nettoyant tout
de la méme fagon, jetant les balayures au feu, comme une femme de ménage divine.

Je compris alors que la Vibhuti qui confere la Libération est celle que nous produisons
nous-méme. Quand nous balayons de notre mental les désirs et les pensées negatives, et
les bralons résolument avec I'intention de voir le bien, d'entendre le bien, de dire le bien et
de faire le bien, nous fabriquons notre propre Vibhuti. Ainsi, quand du mouvement
circulaire de la main qui nous est familier, Swami matérialise de la Vibhuti, c'est peut-&tre
de ces poéles-la qu'll la tire.

55



Le dimanche qui suivi cette merveilleuse vision (ou réve éveillé), je me rendis a mon
habituelle séance de bhajans en priant Swami de bien vouloir m'indiquer quelle quantité de
Vibhuti javais produite depuis mon dernier séjour a lI'ashram. J'ai I'habitude, a la fin des
bhajans, d'aller toucher le coussin placé comme repose-pied devant le fauteuil de Swami.
Il'y a toujours une fleur ou deux posées sur ce coussin, quelle que soit la personne chargée
de décorer l'autel. Ce dimanche-la, cependant, c'est un petit paquet de Vibhuti qui s'y
trouvait ! J'eus le sentiment que c'était 14 un cadeau de Swami a mon intention et qu'll avait
répondu a ma priére en disant : « Voila la quantité de Vibhuti que tu as produite ».

* * %

L'autre substance qui subit une transformation similaire est la nourriture. L'assiette garnie
que I'on fait circuler a la fin de chaque séance de bhajans est déposée en offrande sur l'autel
pendant toute la durée des chants. La, les aliments s'impregnent de I'énergie divine de
Swami et, de simple nourriture se transforment en prasad (aliment consacré). Tout ce que
nous mangeons et buvons peut étre sanctifié de la méme facon si nous I'offrons a Dieu ;
c'est pourquoi, la priere que I'on récite avant les repas est un merveilleux exercice spirituel.
Lorsque nous offrons avec amour, dévotion et gratitude notre nourriture a Dieu, elle se
transforme automatiquement en prasad. Le Seigneur vient alors godter Lui-méme cette
nourriture comme le Seigneur Krishna I'a déclaré a son disciple Arjuna : « Si I'on M'offre
avec amour et dévotion, une feuille, une fleur, un fruit ou de I'eau, J'accepte cette offrande
avec plaisir et empressement. O Arjuna, fais-Moi offrande de tous tes actes, de tout ce que
tu manges, de tous les sacrifices que tu effectues et de toutes les austérités que tu pratiques.
» (Bhagavad Gita 9 : 26-27)

Prendre un repas ensemble est un autre rituel commun a plusieurs religions. Pour les
chrétiens c'est la sainte communion qui commémore la Céne, le dernier repas que prit Jésus
avec ses disciples avant d'étre crucifié. Les musulmans célébrent le ramadan en s'abstenant
de manger et de boire du lever au coucher du soleil, puis se réunissent pour prendre le repas
du soir en famille. Les juifs célebrent chaque année la féte de Pessah (ou des Azymes), au
cours de laquelle on partage aussi un repas. Dans I'Ancien Testament, est raconté comment
Moise, apres avoir fait sortir d'Egyptair et libéré de I'esclavage les Israélites, les conduisit
vers la Terre promise et vers une vie nouvelle.

Le peuple se plaignait de n'avoir rien a manger et craignait de mourir de faim ; Dieu promit
a Moise gu'll ne laisserait pas son peuple dépérir et qu'll lui enverrait de la nourriture :
viande au coucher du soleil et pain au lever du jour.

Quand le soleil eut disparu a I'horizon, une nuée de cailles s'abattit sur le campement et, au
diner, tous furent rassasies. Le lendemain matin, le sol fut couvert de rosée. Celle-ci se
dissipa pour laisser place a de fins flocons jonchant tout I'espace alentour. Moise demanda
a son peuple de ramasser cette substance avant qu'elle ne fonde au soleil. Aprés l'avoir
recueillie, les Hebreux la peserent et s'apercurent que chacun avait récolté exactement la
ration qui lui était nécessaire. Ceux qui, par avidité, avaient tenté d'en faire provision,
constatérent qu'en peu de temps, elle se mit & sentir mauvais et que les vers y pullulaient.

56



Cette substance appelée manne (d'ou I'expression « comme de la manne tombée du ciel »),
est décrite comme « semblable a des graines de coriandre blanche et ayant goQt de galette
au miel » (Exode 16 : 15). Une fois moulue, on pouvait en faire du pain. Dieu fit pleuvoir
de la manne tous les jours pendant quarante ans jusqu'a ce que le peuple parvienne aux
confins du pays de Canaan, la Terre promise.

Swami nous donne cette "manne tombée du ciel" sous forme de Vibhuti qu'll appelle aussi
prasad. Ce cadeau divin nous nourrit et nous protége lorsque le besoin s'en fait sentir ou
lorsque survient une épreuve. Cela ne signifie pas que nous pouvons entasser de la Vibhuti
dans nos placards, mais plutot qu'il nous sera donné, comme aux Israélites, la juste mesure.
Ce que nous avons donné, nous le recevrons, ou encore, la quantité exacte que nous avons
"fabriquee™ nous sera retournée. Swami affirme que, du point de vue spirituel, la Vibhuti
est la chose la plus précieuse qui soit.

Il n'y a aucun bénéfice a attendre des gestes et rituels que nous effectuons si nous ne
comprenons pas leur signification ou ne connaissons pas leur raison d'étre. De méme que
le plus grand juge de la terre accepte les dispositions d'un testament et les met a exécution,
Dieu accepte nos offrandes uniquement lorsqu'elles sont faites avec amour et dévotion. La
Vibhuti et I'nostie consacrée ne posseédent aucune vertu médicinale ou pouvoir magique.
Elles sont seulement I'expression tangible de notre amour, de notre foi et de notre dévotion
envers Dieu. Lorsque nous les prenons ou les utilisons, c'est notre foi qui, a travers elles,
est I'agent de guérison, de soulagement et nous apporte la Libération.

* * *

Le Seigneur de Puttaparti vous protegera toujours. Il est un océan de compassion. Il vous
tient par la main et ne vous abandonnera jamais. Soyez-en assurés.
(Pensée Telugu)

57



13 « Soyez parfaits »

« Soyez donc parfaits comme votre Pére céleste est parfait ». (Matthieu 5 : 48)

J'ai remarqué que, lorsqu'une personne engagee sur le chemin spirituel se trouve confrontée
a une question qui lui pose probléme et en cherche avec sincérité la réponse, celle-ci lui
parvient toujours, tot ou tard, d'une fagon ou d'une autre.

Ce peut étre sous forme d'une inspiration subite, d'une observation faite par quelqu'un,
gréce a une lecture ou I'un des multiples moyens que Dieu utilise pour répondre a nos
questions. Personnellement, le plus souvent, les réponses m'ont été données par des faits
d'apparence insignifiante de la vie de tous les jours.

A I'époque ou je m'étais remise a fréquenter I'église avant de connaitre Swami, je me suis
souvent questionnée sur le sens de ces paroles de Jésus, tirées de I'Evangile selon saint
Matthieu : « Soyez parfaits comme votre Pére céleste est parfait ». Je tenais ces propos
pour un ordre nous enjoignant d'étre parfaits, et non de tenter seulement de I'étre, et je me
demandais comment atteindre cette perfection. Ce n'est que des années plus tard que
j'obtins la réponse a cette interrogation. Si elle m'avait été donnée plus t6t, elle n'aurait
certainement pas eu l'impact qu'elle eut alors sur moi.

Il nous est possible d'atteindre la perfection en mettant en pratique les enseignements de
Jésus donnés dans la Bible. Malheureusement, & mon sens, I'Eglise n'a pas su présenter ces
enseignements de maniere satisfaisante. Au lieu de les exposer de facon positive, elle a
insisté sur les points négatifs en s'attardant sur la notion de péché.

Or, jallais le découvrir plus tard, Swami dit que le plus grand péché que nous puissions
commettre est de nous considérer comme pécheur. 1l affirme que notre véritable nature est
pur Amour divin. Cela ne veut pas dire que nous ne faisons aucun péché, tant s'en faut,
mais plutdt qu'ils proviennent de notre ego ou moi inférieur et non de notre Soi divin. Une
fois convaincus de la divinité de notre nature véritable et de notre unité avec Dieu, nous
pouvons nous rétablir et tendre vers la perfection en mettant en pratique les enseignements
des grands Maitres. Si nous sommes Dieu, comme le dit Swami, il nous reste a nous
comporter comme Tel.

Lors d'un séjour chez Swami, quelques jours avant le retour, je fus affligée d'un violent
rhume de cerveau accompagné de sinusite et d'otite. Chacun sait que, dans ces conditions,
les voyages en avion sont contre-indiqués car ils peuvent occasionner des complications
graves. Cette pensee ne m'effleura cependant pas une seconde lorsque je quittai I'ashram
pour me rendre a l'aéroport.

Le voyage en avion fut tres pénible. Les changements de pressurisation me causerent de
violentes douleurs aux oreilles. Lorsque I'avion amorca sa descente finale, j'étais dans un
état pitoyable. Je priai instamment Swami de venir a mon aide mais cela ne soulagea en
rien ma souffrance. Arrivee enfin a la maison, je constatai que j'avais de sérieux problémes

58



d'audition ; je craignais d'avoir des lésions irréversibles au niveau de l'oreille. Un oto-rhino
me rassura, mais je mis néanmoins plus d'un mois a recouvrer une acuité auditive normale.

Six mois plus tard, comme je m'envolais a nouveau vers I'Inde, une des derniéeres phrases
que j'adressai @ mon mari avant d'embarquer fut celle-ci : « Cette fois, je ne prendrai pas
I'avion si j'ai un rhume, j'attendrai d'aller mieux ». C'était des paroles en l'air car je ne
m'attendais vraiment pas a ce que la méme mésaventure se reproduise.

* * %

Une amie proche avait prévu de me rejoindre a Puttaparti avec son mari, mais ils ne purent
le faire avant une semaine. Le mari de cette amie était en phase terminale d'une maladie
incurable. C'était la premiere fois qu'ils venaient voir Swami et je souhaitais de tout mon
cceur que tout se passe bien pour eux. Nous décidames de faire le voyage de retour
ensemble. Je me chargeai d'organiser notre transport, de faire les réservations d'hotel et les
préparatifs nécessaires au court séjour que nous avions prévu de faire a Bangalore.

Mes ennuis commencerent presque immeédiatement. Tout d'abord, je me disputai avec une
de mes compagnes de chambre. Elle refusait d'allumer le ventilateur aussi bien le jour que
la nuit et ce, malgré I'extréme chaleur de notre chambre qui, étant située au dernier étage
directement sous les toits, était particulierement chaude. Je souffrais terriblement de la
chaleur. De plus, alors qu'habituellement je transpire modérément, cette année-la, dés
Iinstant ou je posai le pied a I'ashram, je me mis a suer abondamment comme cela ne
m'était jamais arrivé auparavant. Au darshan, je ruisselais littéralement au point que,
lorsque je rentrais dans ma chambre, je pouvais presque essorer mes vétements. Tous les
matins, je me réveillais trempée. Loger au dernier étage avec une femme ne supportant pas
le ventilateur n'arrangeait évidemment pas ma condition déja pénible et inquiétante en elle-
méme. Ce flot de sueur ne cessa que le jour de mon départ, a l'instant ou je franchis le
portique sculpteé situé a 9 km de I'ashram, qui marque la fin du domaine de Baba. Il s'arréta
alors aussi soudainement qu'il avait commencé ! En raison de cet inconfort physique
permanent, j'étais, cette année-la, impatiente de rentrer a la maison.

Quelques jours avant le départ, je fus a nouveau victime d'un violent rhume de cerveau qui
se compliqua d'une sinusite et d'une otite. Je pris aussitot des antibiotiques mais cela
n'empécha pas mon état d'empirer.

Nous avions tous trois prévu de quitter I'ashram un lundi matin apres le darshan. Nous
comptions passer vingt-quatre heures a Bangalore avant de prendre I'avion de bonne heure
le jour suivant. J'ai pour habitude de toujours informer Swami de mon départ soit par lettre,
soit mentalement, et de Lui demander de bénir mon voyage.

C'était donc ce a quoi je pensais ce samedi-la en me rendant au darshan de I'apres-midi.

Mon amie et moi nous trouvions trop loin pour avoir un quelconque espoir de Lui donner
la lettre que j'avais écrite, aussi m'adressai-je a Lui mentalement. Alors que Swami se
dirigeait vers nous et que je formulais ma priére, a ma stupéfaction, j'entendis résonner en
moi les mots suivants : « Mais n'as-tu pas dit que tu ne prendrais pas l'avion si tu avais a

59



nouveau un rhume ? » Je compris aussitot qu'll ne me donnait pas l'autorisation de partir.
Or je savais que si je restais, mes amis partiraient quand méme comme prévu.

Prenant conscience que mes amis allaient bel et bien partir sans moi et qu'il me faudrait
prolonger mon séjour d'une durée indéterminée, je fus soudain prise de panique. J'avais
assuré mon mari que mon absence ne serait que de deux semaines. Il attendait mon retour
car nous avions des engagements nécessitant ma présence. De plus, je ne supportais plus
d'étre dans cette chambre sans ventilateur et j'attendais avec impatience le petit séjour prévu
a Bangalore avec mes amis. Il demeurait au fond de moi cependant la certitude que Swami
avait un total contrdle de la situation, qu'll connaissait mes inquiétudes et veillerait a ce
que tout se passe bien.

Restait a prévenir mon mari. Il m'était difficile de lui dire sans préambule : « Swami refuse
de me laisser partir ». Il lui était impossible de comprendre que personne ne peut entrer
dans I'ashram ou en partir sans le consentement de Swami. Je I'entendais déja me dire : «
Mais voyons, Helen, ne sois pas stupide, fais ta valise et pars ». Or, quand on suit les
directives de Swami avec une foi et une confiance totale, Il prend soin de tout ce qui peut
en résulter. C'est ce qu'll fit pour moi cette fois-la en arrangeant les choses d'une fagon
merveilleuse.

Quelques jours auparavant, dans un café du village, javais fait la connaissance d'un
médecin écossais et de sa famille. 1l était oto-rhino-laryngologiste et, comme mon mari, il
avait obtenu son doctorat de médecine a Edimbourg, en Ecosse. Le dimanche aprés-midi,
j'étais pres du hall en train d'attendre mon amie pour aller au darshan quand ce médecin
vint a passer. Je lui demandai si, selon lui, j'étais en état de prendre I'avion le lendemain.
Apres une rapide consultation, il décréta que cela serait tout a fait déraisonnable.

Méme si j'avais le sentiment que Swami voulait que je reste, je souhaitais avoir une
confirmation supplémentaire de sa part avant de prendre la décision radicale d'annuler mon
billet. Je Lui écrivis donc une autre lettre Lui redemandant la permission de partir. Mon
amie et moi elmes la chance d'étre une nouvelle fois au premier rang.

Quand Swami arriva, Il regarda sans la prendre la lettre que je Lui tendais et donna deux
petites tapes dessus en disant : « Attends, attends ». Je n'avais alors plus aucun doute sur le
fait que je devais rester !

Ce soir-la, j'appelai mon mari pour lui dire que je venais de voir un oto-rhino qui me
déconseillait de prendre I'avion. Il accepta cette décision sans difficulté puisqu'elle émanait
d'un de ses confréres et non de Swami, ce qu'il n‘aurait jamais pu comprendre.

Je suis toujours émerveillée de la fagon absolument parfaite dont Swami agence les
moindres petits détails de nos vies. 1l connait notre passe, notre présent et notre futur et sait
donc comment arranger les choses de la meilleure fagon possible. Si, réalisant tout cela, on
s'en remet a Lui avec une foi et une confiance totale, on fait |a I'expérience d'un de ses plus
grands miracles.

60



Ayant accepté mon sort et m'étant résignée a ne pas partir avec mes amis comme prevu, je
me demandais avec inquiétude combien de temps encore se prolongerait mon attente et
commencais a désespérer de partir un jour. Pour finir, je réalisai que je n'avais aucun
pouvoir sur les événements et confiai le probléeme a Swami sachant que, de leur cété, mon
mari et mon agent de voyage s'en occupaient aussi.

Apres bien des coups de téléphone et plusieurs fax & mon mari qui, avec l'aide de I'agent
de voyage, faisait son possible pour me faire rentrer, je partis finalement quelques jours
seulement aprés mes amis. Mon billet était confirmé uniquement jusqu'a Singapour ou je
devais changer d'avion. Le vol Singapour Perth était archi complet ce jour-la comme les
suivants. 1l y avait trente personnes sur la liste d'attente et je n'avais quasiment aucune
chance d'obtenir une place, a ce qu'on me dit. Dix minutes avant le décollage cependant,
j'entendis mon nom dans les haut-parleurs. On me priait de me présenter a I'embarquement.
Ce fut avec un énorme soulagement que je recus ma carte d'acces a bord et embarquai pour
la derniere partie de mon voyage.

* * *

De retour a la maison, j'analysai une nouvelle fois ce qui s'était passé. Tout en réfléchissant,
je me souvins de ma perplexité devant les paroles de Jésus : « Soyez parfaits », et je réalisai
gue ce qui m'était arrivé était en rapport avec cette injonction. Je me souvins aussi de la
facon dont Swami nous demande de surveiller nos paroles, nos actions, nos pensees, notre
conduite et notre coeurl. La derniére phrase lancée a mon mari avant de partir, I'informant
que je ne prendrais pas l'avion si j'avais a nouveau un rhume, me revint en mémoire de
maniere insistante. Bien gu'ayant prononcé ces paroles, je réalisai que, le moment venu, je
ne leur avais prété aucune attention. En fait, je les avais totalement oubliées. C'étaient des
mots vides de sens. Combien de fois parlons-nous ainsi sans réfléchir et faisons-nous des
promesses en l'air ?

Par cet incident apparemment anodin, Swami me montra ce qu'll attend de nous. Il me fit
comprendre que la perfection commence par de toutes petites choses comme, par exemple,
s'efforcer de ne pas prononcer des paroles a la légére. Etre conscient de ses propos, de ses
pensees et de ses actes est une bonne fagon de débuter notre voyage sur le sentier menant
vers la perfection.

A peine avais-je réalisé cela que je recus le dernier Sanathana Sarathi (septembre 1997), le
mensuel de I'ashram. En l'ouvrant, je tombai sur les lignes suivantes situées au bas de la
troisieme page : « Dieu est I'Incarnation de l'intégrité et de la perfection. Tout ce qu'on Lui
offre devrait étre entier et parfait... Tout ce qu'on dit, fait ou donne devrait étre parfait.
Pour plaire a Dieu qui est parfait, tout ce qu'on Lui offre devrait étre parfait. »

A deux mille ans d'intervalle, les paroles de Jésus se trouvent reprises en echo par Swami.
« Ma vie est mon message », dit-1l souvent. Depuis quelques années, Il ajoute :

« Votre vie est mon message ». Lorsque nous realisons que la vie ne consiste pas a « bien
manger, bien boire et bien s'amuser avant de mourir », et que nous nous engageons

61



délibérément sur le chemin spirituel afin d'accomplir le plan divin, nous devons faire tout
notre possible pour tendre vers la perfection.

* *x *

Chacun doit s'examiner résolument afin de découvrir ses deéfauts, puis lutter pour les
corriger. Quand I'nomme prend conscience de ses défauts, c'est comme s'il naissait a
nouveau. Il repart a zéro. Commence pour lui, a ce moment-1a, une nouvelle enfance. I
s'éveille alors véritablement.

— Baba —

Que vos émotions soient pures. Que votre mental soit suffisamment fort pour pouvoir
résister aux forces de l'ignorance et aux tromperies de vos sens. La paix et la joie seront
alors votres.

— Baba —

62



14 Coupure de courant

Dans la Bhagavad Gita, Krishna dit a plusieurs reprises a Arjuna : « Offre-Moi ceci ou
cela », « Abandonne-toi a Moi » ou « Laisse-Moi prendre soin de tout ». Ce « Moi » n'est
autre que le « je » qui est Dieu présent en chacun.

— Baba —

Cela faisait trois ans que Swami avait matérialisé a mon intention le mala en argent et bois
de santal. J'avais le sentiment que je ne l'utilisais pas comme il l'aurait fallu et cela me
préoccupait. Je sentais que, ce faisant, je retardais ma croissance spirituelle et que le temps
était venu pour moi de faire I'effort de m'engager sérieusement sur la voie indiquée par
Swami : celle de I'Ashtanga Yoga.

Je me mis a étudier consciencieusement tout ce que je pus trouver se rapportant a cette
inspirante discipline. Au fil de mes lectures, je réalisai que I'étude et la pratique de ce yoga
fournissent au chercheur spirituel tous les outils nécessaires pour parvenir a la perfection.

Il n'est pas toujours facile de faire la distinction entre la petite voix de notre conscience et
celle de notre mental (ou ego). Si I'on décele dans ce que nous entendons la moindre trace
de profit ou de gloire, on peut étre certain que c'est I'ego qui est a I'ceuvre.

En outre, si I'on cherche a l'intérieur de soi a éclaircir un doute sur ce point, I'Esprit
supérieur ou Buddhi nous éclaire toujours. Des sollicitations intérieures m'incitaient a
pratiquer cette forme de yoga et a le faire connaitre autour de moi. J'étais certaine que ces
incitations venaient de Swami, mais je remettais continuellement les choses a plus tard.
C'est lors du séjour que je fis a I'ashram en février 2000, que je fus finalement convaincue
de la nécessité de m'engager de fagcon sérieuse sur la voie prescrite. J'avais écrit une lettre
a Swami dans laquelle je Lui demandais de bien vouloir m'éclairer sur ce point. Tout en
prenant ma lettre, Il m'adressa quelques paroles d'encouragement qui ne me laisserent plus
de doute sur ce gue je devais faire.

* * *

Un soir, avant de me coucher, je méditais sur la nature de Dieu et sur l'unité existant entre
Lui et I'numanité, ce qui dans les VVédas est appelé advaita ou non-dualité. Le lendemain
matin, en voulant allumer la lumiére pour me préparer a aller au darshan, je m'apercus qu'il
n'y avait pas de courant. Je sortis pour voir si la panne était genérale et fus surprise de
constater que ce n'était pas le cas. Le couloir était éclairé et de la lumiére filtrait sous les
portes. Sachant que chaque chambre avait un disjoncteur indépendant, je me mis a la
recherche du compteur central. Curieusement, la manette de l'interrupteur de notre chambre
était abaissée. Je la relevai pour rétablir le courant. Je n'arrivais pas a m'expliquer pourquoi
notre ligne avait sauté pendant la nuit alors que tout était éteint et que nous n'avions pas
utilisé le ventilateur.

63



Quelques instants plus tard, alors que je méditais dans le hall en attendant le darshan du
matin, la signification de I'incident m'apparut. « Je suis Dieu, affirme Swami, et vous I'étes
aussi. La seule différence est que Je sais que Je suis Dieu alors que vous ne le savez pas. »
Le mot Dieu a été inventé par I'nomme pour des commodités d'expression. Il présente
I'inconvénient de préter a Dieu un visage humain qui, lorsque nous parlons de Lui ou du
Pere, est de sexe masculin. Il fait ressurgir dans notre esprit I'image du vieillard a barbe
grise tronant dans le ciel.

Baba enseigne que Dieu est Amour et non un personnage. VVoici comment Saint Paul définit
I'Amour :

L'Amour est patient, I'Amour est bon. Il n'est pas envieux, il ne fanfaronne pas et ne se
vante pas. Il ne fait rien d'inconvenant, ne cherche pas son intérét, ne s'irrite pas et ne tient
pas compte du mal. Il ne se réjouit pas de I'injustice mais trouve sa joie dans la vérité. Il
excuse tout, croit tout, espere tout et endure tout.

L'Amour ne passera jamais. Les prophéties passeront et le don des langues cessera. La
science disparaitra car elle n'est que partielle comme I'est notre prophétie, mais quand
viendra ce qui est parfait, ce qui est imparfait disparaitra. (Premiére épitre aux Corinthiens
13 : 4-10)

L'Amour divin est une fréquence vibratoire, ou énergie, qui imprégne tout. Il émane de
Dieu qui est la source de « tout ce qui est ». Il coule donc a travers nous qui faisons partie
de « tout ce qui est ». Nous avons toutefois la possibilité de modifier ce courant d’Amour
en faisant usage de notre libre-arbitre. Nous pouvons ainsi choisir la fréquence que nous
émettons et sur laquelle nous voulons nous brancher. Ce peut étre celle de la colére, de la
peur, de l'envie, de I'orgueil, de la paresse, du doute ou celle de I'Amour. A la facon du
courant circulant en permanence dans les fils électriques, I'Amour est toujours présent.
Lorsque nous nous branchons sur la fréquence de I'Amour, notre "commutateur™ individuel
est en position ouverte, lorsque nous choisissons une autre fréquence, il est fermé.

L'incident du disjoncteur me fit réaliser que les deux premieres branches de I'Ashtanga
Yoga, lorsqu'elles sont mises en pratique, sont des outils permettant de maintenir notre
commutateur ouvert.

Quelques temps auparavant, alors que je regardais la télévision, deux publicités m'avaient
aidée a me représenter notre unité avec Dieu. Dans la premiére, une petite fille se dirige
vers un placard ou elle prend un pot de beurre de cacahuete. Quand elle I'ouvre, de petits
étres apparaissent, s'animent, lui parlent avant de replonger dans le pot dont elle referme le
couvercle. Dans la deuxiéme publicité, c'est une assiette de riz fumant qui se transforme en
toute une série d'objets avant de reprendre sa forme initiale.

Ces deux publicités illustrent avec une simplicité d'enfant la nature de notre Moi Véritable.
Tout comme les petits étres qui emergent du beurre de cacahuete, eux-mémes faits de

64



beurre de cacahuéte, finissent par retourner a leur source, tout comme les objets sortant du
riz, faits de riz, se confondent a nouveau avec le riz de l'assiette, de méme, nous, étres
humains venant de Dieu, faits de Dieu, retournerons a Lui.

* * %

Sachez que vous étes tous des vagues, puis réalisez que les vagues ne sont que des
ondulations de I'océan : elles apparaissent, prennent le nom de vague un court instant avant
de disparaitre.

— Baba —

65



Deuxiéme partie

15 L'Ashtanga Yoga

(L'octuple sentier ou les huit branches du Yoga) L'étre humain a besoin qu'on lui enseigne
comment élargir son cercle d'amour et comment répandre autour de lui la lumiere de la
sagesse. Tant qu'il n'est pas capable de considérer I'numanité entiére comme étant Une, il
ne peut se déclarer disciple de Dieu, car 'humanité émane de Dieu... Le Yoga est la
méthode qui permet a chacun de réaliser intérieurement sa parenté avec Dieu et de faire
I'expérience de son alliance avec l'univers...

— Baba —

Depuis 1997, I'année ou je recus ce précieux mala et la méthode qu'il semblait m'indiquer
de suivre, de pratiquer et de perfectionner, j'ai entendu parler de nombreuses autres
personnes que Swami avait également incitées a suivre la méme voie. Je n'aurais jamais
pensé cependant qu'il me reviendrait d'écrire un livre sur ce sujet. Lors du sejour que je fis
en février 2000, j'acquis la certitude qu'il me fallait commencer a intégrer la pratique de ce
yoga dans ma vie et encourager les autres a faire de méme.

On posa un jour a Swami la question suivante : « Les sages disent que pour avoir la chance
d'échapper a la naissance et a la mort, la pratique du yoga est trés importante. De quel yoga
parlent-ils ? » Swami répondit qu'il s'agissait la du Yoga a huit branches ou Ashtanga Yoga,
et qu'il est possible d'atteindre Mukhti (la Libération), en maitrisant seulement les deux
premiéres branches : Yama et Niyama qui visent a purifier le mental. (Prasnothara Vahini
p. 58)

Yoga signifiant union, I'Ashtanga Yoga est I'octuple sentier qui mene a cette union :
I'ultime Réalisation de Dieu en soi. Par cette discipline, le jivatma (I'ame qui réside en nous
et qui, lorsque nous parlons, se manifeste sous la forme de « je »), retourne s'unir sciemment
a I'Esprit divin ou Paramatman. Baba nous dit : « Grace a ses huit branches : yama, niyama,
asana, pranayama, prathyahara, dharana, dhyana et samadhi, ceyoga permet d'accéder a la
connaissance directe de Brahman (Dieu). Certaines pratiques sont nécessaires pour venir a
bout de la constante agitation de notre mental et le purifier, pour affermir notre foi, acquérir
jnana (la Connaissance de Brahman) et éveiller la kundalini shakti (I'énergie de la
kundalini), qui sommeille en I'homme ».

Pour comprendre d'ou I'Ashtanga Yoga tire son origine, il est nécessaire de définir
auparavant les trois principaux états de conscience :

1. L'état inconscient : I'information parvient de zones intérieures qui ne sont pas en relation
avec a notre conscience. Dans cet état, on acquiert peu ou pas de connaissances.

2. L'état conscient : lI'information est acquise par des moyens exterieurs tels que lectures,
observations ou expériences. Cette connaissance est limitée par la qualité relative de nos
perceptions sensorielles et notre niveau de comprehension.

66



3. L'etat supraconscient : I'individu puise dans I'océan de Connaissance universelle appelé
aussi « Esprit universel » ou conscience cosmique. On accéde la a la totalité de la
Connaissance ayant existé de tout temps et en tous lieux. Ce niveau de conscience n'est
atteint que lorsqu'on entre en état de samadhi, la huitieme étape de I'Ashtanga Yoga.

C'est de cette supraconscience que sont issus les enseignements « secrets » regus par les
saints et les sages qui, en état de samadhi, ont pu accéder a cette source universelle de
savoir. L'authenticité de ces enseignements est attestée par la parfaite similitude de la
connaissance recgue par chacun d'eux. Cette connaissance « secrete » fut consignée dans les
Veédas et les Upanishads et transmise oralement & travers les ages.

Le fameux sage Patanjali compila cette ancienne sagesse sous forme de sutras
(littéralement fils, liens), dont une partie forme I'Ashtanga Yoga.

* * *

Le but de I'Ashtanga Yoga est de permettre a I'individu d'intégrer et d’harmoniser les
différentes parties de son étre (corps, ame et esprit), pour atteindre I'unité avec I'Etre
Supréme, aussi appelé Brahman. Les deux premiéres branches de I'Ashtanga Yoga sont
yama et niyama. Chacune d'entre elles comprend cing préceptes qui peuvent étre
rapprochés des dix commandements de I'’Ancien Testament. Les trois branches suivantes,
asana, pranayama et prathyahara, se rapportent aux processus corporels et les dernieres,
dharana, dhyana et samadhi qui, a elles trois, forment samyana, ont trait au mental et a
I'esprit.

Voici maintenant une présentation générale de ces huit branches, le terme branche étant
préféré a celui de stade car les disciplines qu'elles proposent devraient étre pratiquéees
simultanément.

1. YAMA : les abstentions :

 Ahimsa la non-violence

* Sathya la Vérité

* Astheya ne pas voler

* Brahmacharya le célibat

* Aparigraha la non-acceptation

2. NIYAMA : les pratiques. Suivre la discipline de Niyama permet d'éprouver un amour
permanent (prema), pour Dieu (Paramatma).

* Soucha pureté, propreté intérieure et extérieure.

* Santosha contentement, joie profonde.

* Tapas austérités ou vie simple. Modération dans le domaine de la nourriture et du
sommeil.

« Swadhyaya étude des Ecritures, japa (répétition du nom de Dieu).

* Ishwarapranidhana dévotion, adoration et abandon a Dieu.

3. ASANA : les différentes postures de yoga.

4. PRANAYAMA : maitrise et contrble de la respiration.

5. PRATHYAHARA : retrait de I'attention des objets sensoriels.

67



6. DHARANA : concentration.

7. DHYANA : méditation

8. SAMADHI : immersion dans I'’Atman (le Divin).
1 Savikalpa premier stade

2 Nirvikalpa mental purifié

* * %

Il existe de nombreuses formes de yogas. Les quatre principales sont les suivantes:

1. Le Karma yoga, ou voie de I'action, est décrit dans le chapitre 3 de la Bhagavad

Gita.

2. Le Jnana yoga, ou voie de la sagesse, est décrit dans le chapitre 4 de la Bhagavad

Gita.

3. Le Bhakti yoga, ou voie de la dévotion (ou de I'Amour), est décrit dans le chapitre 12 de
la Bhagavad Gita.

4. Le Raja yoga, ou voie royale, appelé aussi "mystére des mysteres", est décrit dans le
chapitre 9 de la Bhagavad Gita. (L'Ashtanga Yoga fait partie intégrante du Raja yoga.)

En proposant différentes voies, le yoga nous permet de choisir celle qui nous convient le
mieux. S'il n'y a pas vraiment d'équivalent dans la religion chrétienne, on peut cependant
comparer saint Thomas d'Aquin a un jnana yogi (qui accede a la sagesse par la
connaissance), mére Térésa a une karma yogi (par I'action et la charité) et saint Frangois
d'Assise a un bhakta yogi (par la dévotion). Tous trois avaient un grand amour pour Jésus
qu'ils exprimerent chacun a leur fagon : saint Thomas par ses écrits, mere Térésa en
secourant les malades et les mourants, et saint Francois en voyant Dieu et en L'aimant a
travers ses créatures.

Le bhakti yoga est le chemin le plus facile et le plus direct pour atteindre Dieu, assure
Swami. Il adoucit et transforme le coeur grace au pouvoir de I'Amour divin qui, en retour,
nous permet d'aimer et de servir notre prochain. C'est aussi la voie qui consiste a attacher
notre mental a Dieu et a accomplir notre travail dans la société en en faisant une offrande
d'amour et de dévotion. La pratique de I'Ashtanga Yoga nous aide a faire croitre en nous
cette bhakti (union d'amour).

Il existe trois sortes de bhakti yoga : vaidhi, raganuga et prema. Le vaidhi bhakti yoga est
tres codifié. Le terme vaidhi vient du sanskrit vidhi qui signifie loi, injonction, directive. Il
comporte de nombreux interdits et obligations que I'on doit respecter strictement. Les
regles prescrites par les autorités constituées visent a garder une mainmise sur les fidéles.
En obéissant a I'ordre établi qui prétend posséder la sagesse, on est censé se rapprocher de
Dieu. Le mouvement Hare Krishna et la religion chrétienne, le catholicisme en particulier
qui laisse penser qu'il est plus important d'observer ses lois que de suivre le tout premier
commandement du Christ : « Tu aimeras ton prochain comme toi-méme », sont des
exemples de vaidhi bhakti yoga.

Les regles et les rituels ont pour but de nous faire suivre dans un premier temps une
discipline extérieure, la dévotion devant normalement croitre par la suite. Vaidhi bhakti

68



s'approfondit en raganuga bhakti ou "amour issu de I'attachement”. Cet amour vient du
fond de soi lorsqu'on aime Dieu de tout son étre. A ce stade, I'amour est encore empreint
d'intérét personnel mais les régles extérieures ne sont plus nécessaires car on a compris que
régles et rituels ne sont que des moyens imposés de facon artificielle.

Le développement spirituel suit une certaine progression et il faut passer par les deux
premiers stades pour atteindre prema bhakti. Le Soi s'efface alors et fait place a I'Amour
seul. On peut résumer ces trois stades de la fagon suivante : en premier apparait I'amour de
Dieu par interét personnel, puis vient I'amour par intérét accompagné d'amour pour Dieu
Lui-méme avant de parvenir a I'amour de Dieu uniquement pour Lui-méme. Sai Baba s'est
incarné pour nous guider a l'aide de ses enseignements qui, lorsque nous les mettons en
pratique, permettent de dépasser ces trois stades et de réaliser notre unité avec Dieu. Par ce
travail sur lui-méme, le chrétien pourra devenir un meilleur chrétien, I'nindou un meilleur
hindou et il en sera de méme pour le musulman, le bouddhiste et le juif...

* k% %

L'étude de I'Ashtanga Yoga demande du temps et un travail constant. Le pratiquant ne doit
pas s'attendre a devenir parfait du jour au lendemain. Il peut avoir parfois I'impression de
ne pas avancer ou méme de reculer, mais cela n'est que la conséquence de la place
grandissante que nous accordons en nous, au « Soi supérieur ».

En effet, plus nous prenons conscience de ce Soi, plus nous sommes également conscients
de I'existence de notre ego, ou soi inférieur qui jusque la régnait en maitre et qui, des lors,
oppose une farouche résistance pour maintenir ses positions semant trouble et confusion
dans notre esprit.

Lorsque je me suis mise a étudier ce yoga, je me suis apercue que, dans ses écrits, Baba en
fait trés peu mention. J'ai d( par conséquent me référer a des ouvrages d'autres grands
Maitres, principalement : Swami Shivananda, Swami Venkatesananda, Swami
Vivekananda, Swami Prabhavananda et Christopher Isherwood. Dans tous ces écrits, je
n‘ai rien relevé qui aille a I'encontre des enseignements de Baba. J'ai eu aussi I'occasion de
lire : Le yoga de la méditation de Patanjali, un excellent petit livre écrit par un prétre
catholique australien, Vyn Bailey qui, a I'age de 70 ans, s'est rendu en Inde pour étudier le
yoga et les sutras de Patanjali sous la direction de Swami Dayananda Saraswati. C'est donc
essentiellement des ouvrages de ces maitres et auteurs que proviennent mes informations
sur I'Ashtanga Yoga.

Me considérant toujours étudiante en la matiére, j'ai abondamment cité les Maitres de fagon
a donner au lecteur des informations a la fois exactes et intéressantes. Ce qui suit n'est qu'un
exposé sommaire de la question. Ceux qui désirent en savoir plus devront faire des
recherches par eux-mémes et faire leurs propres observations. L'Ashtanga Yoga, comme
tous les grands enseignements, doit en effet étre pratiqué pour étre compris.

* * *

69



Avant de remporter un succes dans une entreprise quelle qu'elle soit, il faut surmonter des
difficultés.
— Baba —

70



16 Yama : les abstentions ou code moral

1. Yama

Ce terme signifie s'abstenir de nuire et cesser de nous identifier a notre corps physique et a
nos organes sensoriels. Cela veut dire aussi développer les cing vertus qui nous aident a
combattre notre nature animale et a prendre conscience de notre nature humaine. Ces cing
vertus sont :

» Ahimsa la non-violence

« Sathya la Vérité

* Astheya ne pas voler

* Brahmacharya le célibat

* Aparigraha la non-acceptation

Ahimsa

Ahimsa consiste a pratiquer la non-violence en pensée, en parole et en action. Swami
Venkatesananda dit a ce propos : « Il n'y a pas de plus grande vertu que de ne pas blesser ;
il n'est pas de plus grand bonheur que celui que procure une attitude non-violente envers
toute la création ». 1l dit aussi : 1l nous faut commencer par le commencement, c'est-a-dire
par nous souvenir que notre véritable nature est divine et, qu'a moins de devenir «
semblable a Dieu », nous ne pourrons parvenir a la Réalisation. Le lait et I'eau se mélangent
facilement car ils sont de méme nature. Le miel fond difficilement dans I'eau, mais si I'on
agite un peu il finit par se dissoudre et se méler a I'eau. Une pierre, en revanche, ne fondra
jamais dans I'eau méme si on remue longtemps. Un homme parfait (ou yogi) est semblable
au lait : il se méle immédiatement a Dieu et le « réalise ». Celui qui aspire a devenir yogi,
ou parfait, est comme le miel : il y parviendra aprés avoir remué, battu et fait preuve de
discipline. Le mécréant, dont le coeur est rempli de qualités animales, est comme la pierre
et ne pourra jamais « réaliser » Dieu. Il lui faudra probablement attendre de nombreuses
incarnations, a moins d'obtenir la grace de Dieu, pour devenir comme du miel.

La premiére chose a faire lorsqu'on veut pratiquer le Yoga est donc de veiller a ce que nos
ceeurs soient remplis de qualités divines de fagon a ce que nous puissions grandir & I'image
de Dieu. Nous devons prendre la résolution de ne jamais blesser personne, que ce soit en
pensée, en parole ou en action car Dieu demeure en chacun. Lorsque nous blessons
quelqu'un, c'est véritablement Dieu que nous offensons. (Lectures on Raja Yoga (1972),
de Swami Venkatesananda, pp. 26-27)

La violence peut prendre des formes trés diverses : elle va du meurtre, du viol ou du pillage
dans les cas extrémes, a I'insidieuse violence verbale ou mentale. « Chacune de nos actions
découle d'une pensée, d'ou l'importance de contrbler attentivement son mental », dit
Swami. Il recommande aussi d'éviter de consommer de la chair animale.

Dans son discours donné le jour de son anniversaire, le 23 novembre 1994, Il déclare que

nul n'est en droit de se prétendre son disciple s'il ne renonce a la consommation de viande,
d'alcool et de tabac. Nous ressentons de l'amour ou du chagrin pour nos animaux de

71



compagnie et il ne nous viendrait pas a I'idée de les manger. Comment se fait-il que nous
n'éprouvions pas des sentiments analogues envers les autres animaux qui subissent
d'effroyables tortures toute leur vie et au moment de leur mort, et ce, pour assouvir nos
désirs ? En plus des souffrances que cette facon de s'alimenter occasionne, il existe une
autre bonne raison pour ne pas manger de viande : les céréales destinées aux animaux
d'élevage permettraient de nourrir des millions d'affamés de par le monde.

En mangeant de la viande, nous nous rendons ainsi indirectement complices d'une autre
violence, celle de générer faim et famines. La consommation de viande reste cependant
nécessaire et justifiée dans certains cas particuliers comme celui des Esquimaux, des
Aborigénes d'Australie, des Indiens d’Amerique d'avant la colonisation et de toutes les
populations indigénes qui vivent du produit de la terre. Ces peuples ne prélévent cependant
que ce qui leur est nécessaire.

De plus, la mort de I'animal est souvent accompagnée d'un rituel visant a le remercier du
sacrifice qu'il fait de sa vie. On pose parfois la question suivante : « Les végétaux aussi
sont vivants, comment pouvez-vous en manger ? » Il se trouve qu'au sein de la création, ou
plan divin, les hommes et les plantes sont complémentaires.

Tout ce que nous rejetons, méme l'air que nous respirons, sert de nourriture aux plantes et,
lorsque nous mourons, nos corps sont bralés ou enterrés a leur profit. Ce qu'elles produisent
nous sert de nourriture y compris I'oxygéne qu'elles rejettent. Il existe ainsi une connection
divine entre les hommes et les végétaux, les uns ayant besoin des autres et réciproquement
pour survivre. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 28)

Ceux qui ont vu le film Danse avec les loups se souviennent certainement d'une scéne
d'horreur ou I'on voit la plaine jonchée de cadavres de bisons tués par les colons américains
juste pour leur peau. Les Indiens étaient choqués par ce carnage et ce gaspillage absurdes.
Une fois dépiautées puis abandonnées sur place, les carcasses pourrissantes étaient la
démonstration d'un manque total de considération pour ces pauvres bétes.

Demeurer calme et impassible peut aussi, dans certains cas, étre une forme de violence, par
exemple si I'on ne dit rien ou si I'on n'intervient pas en voyant quelqu'un sur le point de se
blesser ou de nuire a autrui. Ne pas prendre la défense d'une personne victime d'une
injustice ou ne pas intervenir lorsqu'un enfant se comporte mal constitue aussi une forme
de violence. En de telles circonstances, il faut, avec un amour extréme, prendre la défense
de I'opprimé ou réprimander I'enfant, au risque de passer pour un individu s‘occupant de ce
qui ne le regarde pas. (The Yogasutras of Patanjali (1998), de Swami Venkatesananda,
p.190)

Bien comprendre le concept d'ahimsa ou de non-violence, c'est réaliser qu'au-dela de toute
pensee, parole ou action, le plus important est la motivation. Ce que Swami dit au sujet des
insectes rassurera ceux qui se posent des questions sur ce point : « Il n'y a rien de mal a
vouloir préserver la maison de l'assaut de ces petites creatures (fourmis, moustiques,
cafards). Vous pouvez les combattre mais uniquement chez vous, dans votre maison, pas a

72



I'extérieur. Si elle (la maitresse de maison), ne le faisait pas, la maison serait envahie. »
(Conversations with Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, de J. Hislop, page 196)

VVoyons maintenant ce que Swami dit d'ahimsa : Qu'entend-on par ahimsa ? Ce mot ne
signifie pas uniquement s'abstenir de blesser ou de nuire a autrui. Il sous-entend aussi ne
pas porter atteinte a sa propre personne. Celui qui se fait du mal ne pourra s'empécher d'en
faire aux autres. Ceux qui veulent observer le principe d'ahimsa doivent veiller a ne pas se
faire violence. Quelle conduite adopter ? Il vous faut surveiller constamment votre
comportement et voir s'il est juste. Dans le domaine de I'expression par exemple, il vous
faut veiller & ne pas prononcer de paroles blessantes, a ne pas avoir de regards empreints
de pensées ou d'intentions hostiles et a ne pas préter attention aux propos malveillants. Tout
ceci vous nuit personnellement... Comment pouvez-vous déterminer ce qui est bien et ce
qui est mal ? En écoutant la voix de votre conscience. Chaque fois que vous agissez
contrairement a ce qu'elle vous dicte, des résultats facheux s'ensuivent.

Vous devez faire attention non seulement & votre attitude envers les cing éléments mais
aussi a la facon dont vous vous alimentez. En mangeant trop, vous faites violence a votre
corps. Manger modérément conduit au bonheur. Ahimsa confére donc le bonheur. Ainsi,
toute votre vie devrait étre régie par le principe de non-violence. Lorsque vous marchez ou
faites votre toilette, vous tuez involontairement de nombreux micro-organismes ; toutes
VOs activités sont ainsi source de violence. Pour éviter les conséquences de cette violence
involontaire envers des étres vivants, il vous faut offrir toutes vos actions & Dieu tout en
gardant a l'esprit qu'il ne peut étre question de Lui offrir des actes de violence, ce qui irait
a I'encontre de votre conscience. Dans les Védas, la « conscience morale » est appelée
Chith. Elle est également appelée « conscience cognitive » ou compréhension totale. Cette
compréhension totale est a la portée de tous, et chacun doit s'efforcer d'en témoigner.

Ahimsa est donc le premier devoir de I'nomme. Swami nous dit que la violence infligée
aux autres a travers nos pensées, nos paroles et nos actions est une conséquence secondaire,
la premiére étant celle qui s'exerce sur nous-mémes car nous sommes les premiers a
recevoir I'énergie que nous émettons.

Jésus aussi prone la non-violence lorsqu'll dit : « Aimez vos ennemis, faites du bien a ceux
qui vous haissent, bénissez ceux qui vous maudissent, priez pour ceux qui vous diffament.
A celui qui vous frappe sur la joue droite, présentez la gauche. A celui qui vous réclame
votre manteau, ne refusez pas votre tunique. A celui qui ravit votre bien, ne le réclamez
pas. Ce que vous voulez que les autres fassent pour vous, faites-le pour eux pareillement
». (Luc 6 : 27-31)

Sathya
« Sathya, la Vérité, doit étre considérée comme aussi essentielle a la vie que la respiration.
»

(Baba)

« Par la Vérité, on réussit tout ce que I'on entreprend. Avec la Vérité, on parvient a tout et
dans la Veérité, tout demeure. » (Swami Vivekananda) Nos paroles et nos pensées doivent

73



toujours étre bonnes et conformes a nos actions. Sri Ramakrishna disait que la vraie
spiritualité consiste « a rendre le cceur aux lévres semblables ». Nous devons veiller a ne
pas faire de peine en prononcant des paroles blessantes méme si elles se trouvent étre
vraies.

La véracité est I'expression de paroles bénéfiques et empreintes de douceur. Ces paroles
doivent satisfaire trois exigences : étre authentiques, agréables et bienveillantes envers
toutes les personnes concernées. C'est alors seulement qu'elles sont véridiques.

Si une vérité risque de faire mal ou d'offenser, ne la dites pas. Imaginons quelqu'un
d'’honnéte qui a fait veeu de toujours dire la vérité. Il voit un jour un homme poursuivi par
un malfaiteur. Ce dernier lui demande : « Quel chemin a pris I'nomme ? » En raison de son
veeu, I'honnéte homme lui dit la vérité. Le voleur rattrape alors le fugitif, lI'attaque et le
dévalise.

Bien que « véridique », sa réponse ne témoigne pas de la pratique de Sathya puisqu'elle a
causé du tort a I'nomme en fuite. De méme, si une personne vous semble laide ou si vous
trouvez que quelqu'un est mal habillé, abstenez-vous de le faire remarquer. Vous ne devriez
proférer ni de vérité désagréable, ni de mensonge agréable. (Lectures on Raja Yoga (1972),
de Swami Venkatesananda, p. 30)

Il existe une raison profonde a cela : Sathya, la Vérité, consiste a voir Dieu partout. Qu'est-
ce que la Vérité ? Dieu seul est la Vérité. Tout ce que je vois est en fait mensonge,
apparence ou illusion. A l'intérieur de chaque étre réside Dieu qui est la Vérité. Etre absorbé
en Dieu et constamment conscient de sa présence est la Vérité. (Lectures on Raja Yoga
(1972), de Swami Venkatesananda, p. 30)

La pratique de I'Ashtanga Yoga nous oblige a la vigilance afin de différencier le réel de
I'illusoire, la vérité des impressions et ce, non seulement dans nos paroles, mais aussi dans
nos pensées, nos actions et dans toute notre vie. Ce faisant, nous prendrons peu a peu
conscience du mode de fonctionnement de notre mental ; en éliminant, couche apres
couche, tous les préjugés qui s'y trouvent, ce travail de discernement nous fera réaliser
comment nos jugements se forment a partir de nos samskaras (habitudes ou impulsions
innées). (The Yoga Sutras of Patanjali (1998), de Swami Venkatesananda, p. 195)

Voyons ce que Swami dit de Sathya : La Vérité ne consiste pas seulement a rapporter ce
gue vous voyez et entendez ou a dire ce que vous savez. Ces vérités-la changent avec le
temps. Dans son sens profond, la Vérité ne s'applique qu'a ce qui sort du ceeur sous la forme
pure et inaltérée qu'est la voix de la conscience.

Cette Veérité-la est appelée aussi Ritham. Elle demeure vraie en tout temps : passé, présent
et futur. Elle transcende le temps et I'espace. Elle est immuable et ne peut étre tue. La Vérité
contient en elle-méme sa propre preuve. Elle est la forme du Divin comme le proclame la
formule védique : « La Vérité, I'extréme sagesse et I'infini : cela est le Soi absolu ». La
Vérité est ainsi la seconde valeur humaine. (Sanathana Sarathi, mars 1996)

74



Astheya

Astheya signifie littéralement ne pas voler. S'en tenir a cette prescription demeure
cependant insuffisant. Nous devons également veiller a n'entretenir aucun sentiment de
convoitise envers qui ou quoi que ce soit. Nous devons garder a l'esprit que dans ce monde
rien ne nous appartient. Au mieux, nous sommes seulement des dépositaires.

Nous avons le devoir par conséquent de ne pas nous approprier plus que le strict nécessaire
et de faire bon usage de ce qui nous est confié. Prendre plus que ce dont nous avons besoin
et le gaspiller est une forme de vol vis-a-vis du reste de I'humanité. (Ceci est en accord avec
les enseignements de Swami qui nous enjoint de ne pas gaspiller le temps, la nourriture,
I'eau, I'argent, I'électricité etc.) 1l y a deux sortes de voleurs : celui qui s'empare de votre
manteau et celui qui en achéte un dont il n'a pas besoin. Il n'en a pas usage alors que vous
en avez besoin : il vous a donc volé. Accumuler des choses sans nécessité reléve du vol.
Nous voyons un objet dans un magasin et aussitdt une pensée survient : « Je le veux, je
dois I'avoir ». Mais en avons-nous vraiment besoin ? Le plus souvent ce n'est pas le cas. Si
nous faisions I'inventaire de tout ce que nous avons dans notre maison, nous trouverions
certainement beaucoup de choses inutiles. Entasser toutes ces choses alors que d'autres en
ont besoin équivaut a du vol. Astheya est en définitive un mélange de contentement, de
simplicité et de charité. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda pp. 30-
31)

Dans la Bhagavad Gita, le Seigneur Krishna dit que si nous ne partageons pas ce que nous
avons tendance a accumuler : nourriture, maisons, vétements, avec ceux qui en ont besoin,
nous sommes des voleurs. Pouvons-nous mettre sur nous plus qu'un certain nombre de
vétements et pouvons-nous manger plus que ce que contient notre estomac ? Tout ce que
nous prenons en surplus est véritablement du vol, car tout provient de la terre et tout ce que
nous prétendons posséder appartient en réalité a la terre. (The Yoga Sutras of Patanjali
(1998), de Swami Venkatesananda p. 197)

Nous devons mettre en application le principe d'astheya dans les petits faits de la vie
quotidienne en gardant a I'esprit que Dieu réside aussi bien dans les petites choses que dans
les grandes. Au supermarché par exemple, si nous goQtons quelques grains de raisin avant
d'en acheter, ou si, en nous rendant la monnaie la caissiere se trompe a son détriment et que
nous ne le lui signalons pas, nous faisons preuve de malhonnéteté. Un grain de raisin peut
sembler dérisoire mais il appartient au propriétaire du magasin et le prendre sans
permission est du vol. De nombreuses méres de famille protesteront en disant qu'elles
veulent « goQter avant d'acheter », aussi rappelons que ceci s'adresse a ceux qui veulent
vraiment suivre la voie de I'Ashtanga Yoga. Swami dit :

Astheya signifie ne pas voler ce qui appartient aux autres. Le bien d'autrui ne se limite pas
aux objets matériels tels que des livres. Si vous avez besoin de quelque chose, il n'y a rien
de mal a I'emprunter aprés en avoir demandé la permission a son propriétaire. En revanche,
prendre un objet ou s'en servir sans autorisation releve du vol. De méme, critiquer
quelqu'un d'une fagon qui lui cause préjudice équivaut au vol de sa réputation. Lorsqu'un
étudiant emprunte I'appareil photo d'un de ses camarades et le détériore, ce qui arrive
couramment, c'est a lui de le réparer. Ces exemples montrent comment la notion de vol

75



s'appligue méme aux situations apparemment anodines de la vie de tous les jours.
(Sanathana Sarathi, mars 1996)

Brahmacharya

On donne souvent a ce terme le sens de célibat. Si I'abstinence sexuelle fait partie du
principe de brahmacharya, elle n'en est cependant qu'un aspect. L'Ashtanga Yoga est le
yoga de la maitrise de soi et de la purification. Chez I'nomme, le désir sexuel est un des
instincts dominants. Il est aussi I'un des plus difficiles & maitriser et celui qui pose le plus
de probléme lorsqu'il est débridé.

Aussitot apres la nourriture, c'est le sexe qui nous gouverne. Le désir sexuel peut nous
rendre completement fou. Dans la littérature sanskrite, Manmatha est une Divinité
équivalente a Cupidon. Manmatha signifie littéralement : « celui qui trouble le mental ».
Quand le désir sexuel s'empare de vous, votre esprit se trouble, la téte vous tourne comme
si vous veniez de sauter d'un manege en marche et vous ne savez plus dans quel sens aller.
Les pulsions sexuelles incontr6lées vous mettent dans cet état, c'est pourquoi il est fait
éloge du célibat. Lorsque I'on maitrise sa sexualité, on est capable de contrdler son mental.

Brahmacharya signifie littéralement « vivre et se mouvoir en Dieu ». Ce n'est pas
uniquement par la maitrise de la sexualité que I'on parvient a cet état mais également par
celle de tous les autres sens. Le désir sexuel est mis en avant parce qu'il est I'instinct
dominant. Si vous vous emparez du roi, le pays entier est a vous. Si vous domptez votre
sexualité, vous étes maitre de vos autres sens. Il ne s'agit pas pour le yogi de réprimer son
instinct sexuel, ni ses autres sens mais, en raison de ses aspirations élevées, ses passions ne
le dominent plus et il perd tout naturellement intérét pour elles. Toutes ses énergies sont
dirigées vers Dieu. Se libérer de I'idée de sexualité, c'est atteindre la pureté de cceur. Le
sexe est indissociable de I'attachement qui est un obstacle a la Connaissance spirituelle.
(Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda pp. 31-32)

Autrefois, en Inde, quand les garcons atteignaient I'age de douze ans, on les menait aupres
d'un gourou qui leur donnait une éducation spirituelle pendant une douzaine d'années. Du
fait de leur age, ces jeunes garcons vivaient en état de brahmacharya (célibat). lls se
mariaient par la suite mais le terme a conservé la connotation de continence sexuelle et, de
nos jours, célibataire se dit brahmachari en hindi. Brahmacharya consiste davantage a
savoir maitriser sa sexualité qu'a étre chaste. (Patanjali's Meditation Yoga, de Vyn Bailey
p. 98)

Voici ce que dit Swami a ce propos :

Le terme brahmacharya a de nombreuses significations. L'une d'elles est de rester
célibataire. Ce sens n'est pas exact. Brahmacharya signifie littéralement « se mouvoir en
Brahman (le Soi supréme) ou contempler Dieu continuellement ». Charya signifie se
mouvoir. Brahmacharya signifie donc se mouvoir en Brahman ce qui ne veut pas dire rester
celibataire.

Un homme marié (ou grihastha), peut trés bien suivre le principe de brahmacharya s'il n'a
de relations sexuelles qu'avec sa femme (ardhaangi). S'il méne une vie dissolue, il n‘observe

76



pas ce principe. Il doit également s'abstenir d'avoir des pensées impures et des regards
concupiscents.

Brahmacharya doit sa considération actuelle au fait qu'autrefois les sages respectaient
rigoureusement ce principe. Inconsciemment ou non, les hommes ont tendance a gaspiller
leur énergie. Cela est contraire au principe de brahmacharya. Le contrble des sens est
primordial lorsque I'on pratique la continence. Il est plus facile de conquérir Indra (le maitre
des Dévas) que de dompter ses sens (indriyas). Le controle des sens est une valeur humaine
importante. C'est parce que ces disciplines ont été observées par les sages des temps anciens
qu'elles continuent a jouir de considération a I'heure actuelle. Bharat (I'Inde) a traversé
d'innombrables vicissitudes en particulier des invasions étrangeres au cours de sa longue
histoire. Ses habitants ont su néanmoins, dans I'ensemble, préserver les valeurs humaines.
(Sanathana Sarathi, mars 1996)

Swami dit qu'a notre époque il n'est pas nécessaire de rester célibataire pour avoir une vie
spirituelle. Il nous demande seulement de maitriser notre sexualité et de ne pas avoir de
relations sexuelles extraconjugales. Il ne faut pas confondre brahmacharya avec la
condition dans laquelle on se trouve quand, avec I'age, tout naturellement, le désir sexuel
diminue. Ce n'est que, lorsque par des efforts spirituels, on parvient a sublimer ses appétits
sexuels que I'on observe le principe de brahmacharya.

Aparigraha

Aparigraha, la derniére des abstentions de la premiere branche de I'Ashtanga Yoga, peut
paraitre étrange a ceux qui n'en ont jamais entendu parler. Elle consiste en la non
acceptation des cadeaux et invitations de toutes sortes, offerts pour de mauvaises raisons.
Elle repose aussi sur la suppression en nous de tout sentiment de convoitise. Elle ne
concerne pas ce qui est donné avec amour, gratitude ou affection sincere. L'idée générale
du concept d'aparigraha est que, lorsque nous recevons quelque chose de quelgu'un, nous
devenons tributaires de cette personne, méme si c'est dans une faible mesure, et nous lui
sommes redevables. « Les cadeaux polluent le cceur, dit Swami Vivekananda, ils abaissent,
rendent dépendants et enchainent. » Le déjeuner d'affaires, le cadeau déductible des impéts,
I'invitation a une soirée etc. visent souvent a profiter de nous d'une fagon ou d'une autre, a
obtenir de nous une faveur particuliére ou a gagner notre amitié, et doivent étre refusés.

Voyons ce que Swami dit a ce propos :
Vous avez parfaitement le droit de recevoir des cadeaux de vos parents.
Vous étes leurs enfants et vous pouvez accepter ce qu'ils vous donnent.

Aparigraha a cependant certaines implications subtiles. Par exemple, il ne convient pas
d'accepter un cadeau fait par un de vos oncles, un membre de votre belle famille ou méme
d'un de vos fréres. Si I'une de ces personnes vous donne quelque chose, il vous faudra lui
rendre un équivalent... Vous pouvez accepter des cadeaux de votre pere et de votre mere,
de votre professeur et de Dieu. Ce sont les seules exceptions a la regle d'aparigraha. VVous
pouvez recevoir de ces quatre personnes ce que vous voulez. VVous ne devriez cependant
jamais rien réclamer a vos parents ou exiger quoi que ce soit d'eux. Vous devez accepter
avec amour ce qu'ils vous donnent avec amour. Il y a des limites a ce que vos parents

77



peuvent vous donner mais il n'y en a pas en ce qui concerne Dieu. De Lui vous pouvez tout
accepter parce qu'll est le Seigneur de toutes choses. Il peut effacer vos péchés et vous
libérer de leurs consequences. Dieu englobe toutes les relations qui existent entre les
hommes et on doit donc s'identifier & Lui. Vous et Moi sommes Un. Qualifier Dieu de pere
ou mere revient a donner un caractere limitatif a la relation qui existe entre I'hnomme et
Dieu. (Sanathana Sarathi, mars 1996)

Nous avons passé en revue les cing premiéres vertus de I'Ashtanga Yoga qui, réunies,
forment Yama. La pratique soutenue de ces disciplines purifie le cceur et fait de nous de
meilleurs étres humains. Méme si nous nous appliquons a observer Yama de notre mieux,
personne, pas méme le plus grand yogi, ne s'attend a nous voir devenir parfaits du jour au
lendemain. En méditant sur Dieu et en réalisant que résident en Lui les principes d'ahimsa,
de Sathya etc. dans leur perfection, ainsi que toutes les autres vertus, nous verrons se
développer en nous ces valeurs. La méditation doit faire partie de notre vie. Nous ne
pouvons parvenir a la perfection qu'avec le soutien de la pratique et I'intervention de la
grace divine qui, en nous élevant, empéche nos désirs de nous attirer vers le bas. (Lectures
on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 33)

Pour nous aider en ce sens, Swami Shivananda conseille de tenir un journal et d'y noter le
nombre de fois ou I'on se met en colere, ou I'on ment, ou I'on a des désirs incontrdlés etc.
« Ce faisant, dit-il, vous vous apercevrez que ces mauvaises tendances s‘atténuent
progressivement. »

Effets positifs résultant de la pratique des abstentions Patanjali assure qu'en développant
ces cing principes et en menant une vie simple et disciplinée, on obtient des récompenses
spéciales. Plus tard, nous découvrirons que la pratique assidue de la concentration, de la
méditation et du pranayama confere certains pouvoirs psychiques ou siddhis. Patanjali nous
met toutefois soigneusement en garde contre l'usage inconsidéré de ces siddhis et méme
seulement contre le désir de les obtenir. Comme pour toute chose, c'est la motivation qui
compte et si, malgré soi, on acquiert ces pouvoirs, on ne devrait en tirer aucun profit, ni
gloire personnelle.

Ahimsa

Lorsque vous pratiquez ahimsa (c'est-a-dire la non-violence, I'amour et la compassion), de
facon parfaite, un premier effet positif se fait sentir : tous les étres vivants perdent leur
hostilité a votre égard. L'aura de paix qui vous entoure est telle que, méme les animaux
sauvages habituellement agressifs envers I'homme deviennent doux en votre présence.
Vous pouvez ainsi user de votre influence pour répandre I'amour. Lorsque vous vous
trouvez dans un lieu ou régne la discorde, la compassion divine qui déborde de votre coeur
provoque l'arrét du conflit. Lorsque vous vous savez en possession de ce pouvoir, vous
pouvez émettre de I'amour et faire régner I'unité. Selon Swami Vivekananda, une fagon de
savoir si I'on a acquis la maitrise d'ahimsa est de regarder s'il subsiste en nous des traces de
jalousie. La moindre parcelle témoigne que I'on n'a pas encore atteint la perfection en la
matiére. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 42)

78



Sathyam

Celui qui douze années durant ne prononce que la verité obtient, dit-on, ce que I'on appelle
le vak-siddhi, c'est-a-dire que tout ce qu'il dit devient vrai. Il n'a plus besoin « d'obéir » aux
faits, ceux-ci lui obéissent. 1l devient incapable d'avoir la moindre pensée mensongére ou
méme d'imaginer un mensonge. Tout ce qu'il dit se réalise. S'il bénit une personne, la
bénédiction prend effet, qu'elle soit méritée ou non. Il peut aussi effectuer des guérisons
miraculeuses en disant seulement a un malade qu'il est en bonne santé.

Celui qui baigne dans la vérité vit en paix puisque ces deux valeurs vont de pair. Sa
conscience, la seule amie véritable de I'nomme, est tranquille. « Dans ton propre intérét,
énonce toujours la vérité », dit aussi Shakespeare. (Lectures on Raja Yoga (1972), de
Swami Venkatesananda, p. 42)

Astheya (signifie aussi charité) Si vous maitrisez cette vertu, vous possédez toutes les
richesses de la terre. Il y a deux raisons a cela : la premiére est que lorsqu'un étre humain
n'a aucun désir, il ne ressent aucun manque. Il se trouve alors dans la méme situation que
I'nomme le plus riche du monde. En second lieu, I'absence de convoitise pour les biens
matériels semble souvent faire venir ces choses & nous, c'est un fait reconnu. (Lectures on
Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 43)

« Plus vous fuyez votre nature, dit Swami Vivekananda, plus elle vous poursuit. Lorsque
vous ne lui prétez aucune attention, elle devient votre esclave. » Patanjali dit aussi : « Celui
dont le ceeur est empli de charité possede tous les trésors du monde ».

Brahmacharya

L'activité sexuelle, les fantasmes et les pensées sexuelles consument une grande partie de
notre force vitale. Lorsque, par le biais de I'abstinence, cette force est préservée, elle se
transmue en énergie spirituelle. Le contrdle des autres sens et des instincts accroit
également nos forces vitales, et la pratiqgue du Yoga permet de canaliser ce surcroit
d'énergie. (How to know God, de Swami Prabhavananda et Isherwood, p. 50)

Aparigraha

Celui qui n'a plus de désir a le mental serein. Selon Patanjali, il connait la cause de la
naissance et de la mort. L'attachement et I'anxiété qui I'accompagne sont des obstacles a la
Connaissance. Patanjali affirme qu'un détachement total permet d'accéder a la
connaissance de la totalité de notre trajectoire humaine a travers nos existences passées et
futures. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 44)

79



17 Niyama : pratiques et disciplines

2. Niyama

La seconde branche de I'Ashtanga Yoga est Niyama. Elle comprend les pratiques et les
disciplines a suivre pour parvenir a un état d'amour permanent (prema) envers Dieu
(Paramatma) :

* Soucha pureté, propreté intérieure et extérieure.

* Santosha contentement, joie profonde.

* Tapas austérité ou vie simple. Modération en ce qui concerne la nourriture et le sommeil.
 Swadhyaya étude des Ecritures, japa (répétition du nom de Dieu).

* [shwarapranidhana dévotion, adoration et abandon a Dieu.

Soucha

Soucha signifie pureté, propreté et se rapporte a la propreté morale et physique ainsi qu'a
celle de notre environnement. La propreté extérieure commence par celle de notre maison
et de ses abords ainsi que par celle de notre tenue vestimentaire. Tout cela doit étre
maintenu aussi propre que possible. Vient ensuite la propreté corporelle. Si nous sommes
conscients que I'atman réside en nous, il nous sera naturel de penser a la nécessité de
maintenir corps et mental en état de pureté. La propreté extérieure influe sur notre psyché.
Le simple fait de se laver suggére le nettoyage de nos impuretés mentales aussi bien que
physigues. Chacun sait comme on se sent bien aprés un bain. Essayez un jour de méditer
sans vous étre lavé le visage, le jour suivant aprés I'avoir fait, un autre jour aprés avoir pris
un bain, et vous noterez vous-méme la différence. L'eau semble avoir un merveilleux effet
sur notre systéme nerveux car elle contient du prana, mais nous en reparlerons plus tard.
Prendre un bain aprés un je(ne ou lorsque nous sommes fatigués nous revigore. Nous
absorbons en effet le prana de I'eau.

Essayez un jour de méditer dans une piéce qui n'a pas été nettoyée et le jour suivant dans
une piece propre et vous sentirez certainement la différence. (The Yoga Sutras of Patanjali
(1998), de Swami Vivekananda p. 202)

Essayez de prendre I'habitude de réserver certains vétements pour la méditation. Séparez-
les du reste de votre garde-robe et veillez a les maintenir propres et bien repassés. En plus
des considérations de propreté, c'est une excellente discipline. De méme, la propreté
intérieure doit &tre maintenue par un « régime » mental approprié : le contréle de nos
lectures, de nos conversations, des émissions que nous regardons a la télé, de nos relations,
sans toutefois tomber dans un rigorisme puritain qui nous rendrait suffisants. Il nous faut
aussi veiller a n'entretenir aucune mauvaise pensée, a n'avoir que des motivations justes et
des sentiments nobles. Maintenir la pureté du mental nécessite une vigilance de tous les
instants. (How to know God, de Swami Prabhavananda et Isherwood, p. 130)

Santhosa

C'est un état de contentement et de joie permanent. Santhosa est la qualité universellement
reconnue qui donne acces a la paix de I'esprit. Est en paix la personne satisfaite de ce qu'elle

80



a. L'absence de contentement est le signe d'une grande ignorance. Le contentement survient
lorsqu'il n'existe aucun désir impossible a satisfaire. De tels désirs sont la cause de toute
souffrance, et les entretenir mentalement empéche la pratique du Yoga.

On ne peut parvenir a cet état de contentement que par la foi en Dieu. Cette foi nous évite
d'accumuler pour le futur, nourriture, vétements ou autres nécessités. Nous sommes
certains que « Dieu pourvoira a nos besoins » et, veritablement, c'est ce qui se passe. L'idée
générale qui prévaut dans notre société est cependant bien différente : c'est, pense-ton,
grace au travail et a I'ambition que I'on atteint le succes et la prospérité. En réalité, les
choses se passent tout a fait autrement. En attirant notre mental vers I'extérieur, I'ambition
dissipe notre énergie tandis qu'en le tournant vers l'intérieur, le contentement la préserve.
Un piege important nous guette cependant : celui de confondre « se contenter de ce que
I'on a » qui correspond a la pratique du Yoga, avec "se contenter de ce que I'on fait" qui
n'est autre que de la paresse. (The Yogas Sutras of Patanjali (1998), de Swami
Venkatesananda p. 203-204)

Tapas

Tapas signifie austérité, vie simple, modération en toute chose. C'est tapas, ou feu de
l'austérite, qui brale les impuretés du cceur. S'il s'habitue au confort, I'étre humain devient
un esclave ; il lui est alors difficile de mener une vie simple. Tapas signifie « vivre
simplement », ce qui exige une certaine maitrise de soi. Notre mental et nos sens veulent
du confort, il nous faut donc les contréler. Lorsque nous y parvenons, un feu spirituel
s'embrase en nous, consumant toute trace de vanité et d'égoisme. Il existe trois sortes de
tapas : les austérités physiques, mentales et verbales. Commencgons par les austérités
physiques : Pour mener une vie simple sans affectation ni orgueil, que ce soit dans notre
habillement, notre apparence ou notre style de vie, il est nécessaire d'avoir de la modération
et d'exercer un certain contréle sur ce gque nous achetons, mangeons et sur notre temps de
sommeil. L'excés ou l'insuffisance ne permettent pas a notre organisme de fonctionner de
facon optimale. (Brahmacharya et ahimsa représentent également des formes d'austérités
physiques mais nous en avons déja parlé.) En fait, toutes les situations qui requiérent
modération et contrdle sont des tapas.

Plus nous sommes habitués au luxe, plus nous aurons du mal a mener le genre de vie qui
nous est recommandé. Nos soucis augmentent avec le nombre de nos possessions. Plus
notre maison est grande, plus nos frais d'entretien et de maintenance sont élevés sans parler
de la peur d'étre cambriolés. Habitués aux fauteuils et aux canapés confortables, nous avons
de grandes difficultés a nous asseoir en lotus, la position conseillée pour méditer.

On pense souvent que tapas signifie austérité dans le sens de mortification telle que, dormir
sur des clous, marcher sur des braises, se faire enterrer vivant pendant un certain temps,
vivre dans une grotte etc. Il ne s'agit pas de cela, pas plus gu'il n'est question d'affamer son
corps. Bien souvent, les personnes qui s'adonnent a de telles pratiques le font pour se faire
valoir. Leur mérite est aussitdt annihilé comme il le serait pour nous si nous agissions ainsi.
Nous devons exercer un certain contréle sur nos sens, nos émotions, Nos pensées et, en ce
qui concerne la nourriture, le sommeil et la juste jouissance des plaisirs de ce monde, il est

81



recommandé de suivre la voie du milieu, c'est-a-dire ni restriction totale, ni complaisance.
(Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 38, 50-54)

Adorer Dieu, respecter les prétres, les saints, les sages et les gourous est aussi une forme
de tapas. « Tapas ne consiste pas a abandonner sa famille pour aller vivre dans la forét, dit
« Swami. C'est une lutte continuelle contre vos défauts de fagon a ce que la grace de Dieu
se répande sur vous. »

Parlons maintenant des austérités mentales. Tapas signifie brdler. Le but ultime du Yoga
est de brller notre égoisme, c'est pourquoi Swami Shivananda considérait le fait de
supporter coups et insultes comme la plus haute forme de sadhana ou de tapas. Cette
attitude, en effet, nous méne directement a la source du probléme, et I'ego se retrouve
consumé. Une blessure infligée a notre corps finit par cicatriser sans laisser de trace (ou
une trace légere), mais une blessure occasionnée a I'ego peut ne jamais guérir et, des années
plus tard, peut-étre nous ferait- elle encore souffrir. Supporter une insulte revient a brdler
I'ego, c'est donc la plus grande forme de tapas. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami
Venkatesananda p. 55)

Swami nous dit a ce propos : « Efforcez-vous d'accueillir favorablement les critiques, car
se sentir blessé ou offensé est une manifestation de I'ego ». Une des maniéres de gérer cette
situation est de considérer son corps et son identité sociale comme I'ombre de son vrai Soi.
Sachant que notre vrai Soi est toujours dans la béatitude et ne peut étre ni blessé ni offensé,
nous pouvons nous demander : « Qui est blessé ? Notre ombre ? Une ombre peut-elle
ressentir quelque chose ? » Si nous parvenons a développer ce mode de pensee, alors,
lorsqu'une personne nous blesse, nous offense ou nous insulte, nous en venons a la
remercier silencieusement de nous donner I'occasion de pratiquer tapas.

Le tapas suivant est celui de la parole. Un yogi ne devrait jamais s'adresser a autrui de
maniere blessante, déplaisante ou nuisible. Ses paroles doivent étre agréables, sinceres et
bienveillantes. 1l ne devrait pas parler inutilement ou pour le simple plaisir de bavarder. Le
mental doit également rester silencieux. Cela n'est possible que lorsque aucun désir ne
I'habite et que l'attention est fixée sur Dieu. La répétition du nom de Dieu est aussi une
forme de tapas. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, pp. 54-55)

Tapas est préconisé dans toutes les religions, que ce soit le christianisme, l'islam, le
judaisme etc. Dans les Ecritures, il est mentionné sous le terme de « expiation ». Expier
ses pécheés consiste a souffrir volontairement. Par exemple si je vous trompe en affaires, je
m'efforce de faire quelque chose de charitable pour racheter ma mauvaise conduite. En
anglais le mot atonementl (expiation) signifie littéralement « étre Un avec Dieu ».
(Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, pp. 58-59)

Swadhyaya

Swadhyaya consiste en I'étude des Ecritures (littéralement I'étude du Soi), et en la pratique
du japa (répétition du nom de Dieu). Pour comprendre intelligemment la Vérité, les Maitres
recommandent I'étude des Ecritures et la réflexion sur le Soi. La présence d'un instructeur
est alors necessaire pour nous éviter de nous écarter du bon chemin. La methode

82



traditionnelle consiste a étudier un chapitre par jour, puis a prendre le temps d'assimiler ce
qui vient d'étre lu.

Les méthodes d'enseignement du temps de Patanjali étaient tres différentes de celles
d'aujourd’hui. A cette époque, on ne disposait pas de livres aussi, le maitre, ou gourou,
devait répéter de nombreuses fois un texte jusqu'a ce que les disciples I'aient mémorisé
entierement. lls le récitaient ensuite en eux-mémes pour l'assimiler parfaitement. Cette
méthode d'enseignement est a I'origine du japa, ou répétition du nom de Dieu, tel qu'on le
pratique actuellement. (Patanjali's Meditation Yoga, de Vyn Bailey p. 110)

La répétition d'un mantra, ou japa, est aussi appelée swadhyaya. Lorsque nous répétons un
mantra, notre état de conscience se modifie et devient plus subtil a condition toutefois que
nous le fassions convenablement c'est-a-dire avec amour et dévotion. Répéter un mantra
mécaniquement est une simple perte de temps. Lorsque nous chantons le nom de Dieu, la
grace divine se répand sur nous et, s'il arrive que nous pensions a une autre personne, celle-
ci bénéficie également de cette méme grace. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami
Venkatesananda p. 94)

Il existe un mantra chrétien bien connu qui s'énonce ainsi : "Seigneur Jésus, Fils de Dieu,
prends pitié de moi pauvre pécheur”. De nombreux mystiques chrétiens ont passé une partie
de leur vie a répéter cette priere qui est un mantra, méme si ce n'est pas le nom qu'on lui
attribue. Une amie chrétienne m'a dit un jour qu'elle trouvait cette formule un peu trop
longue et compliquée. Je lui ai suggéré d'essayer a la place : « Om namah Christaya ». La
traduction la plus proche que I'on pourrait en donner serait : « Saluons le nom du Christ »
ou, pour utiliser un vocabulaire chrétien : « Béni soit le nom du Christ ». Elle s'y appliqua,
I'apprécia aussitot et I'adopta comme son mantra.

Ishwarapranidhana

Ishwarapranidhana, dévotion, adoration et abandon a Dieu, est la derniére des cing
pratiques ou disciplines qui composent Niyama. C'est aussi probablement la plus difficile.
Comme nous I'avons signalé précédemment, I'Ashtanga Yoga ne consiste pas en une série
d'étapes a franchir les unes apres les autres, toutes les disciplines devant étre pratiquées
simultanément. Ishwarapranidhana fait cependant exception. En effet, il n'est possible de
s'en remettre complétement a Dieu que lorsque I'on a une foi et une confiance totale en Lui.
Ces deux qualités ne peuvent s'acquérir que par la Connaissance. Si, par exemple, nous
sommes atteints d'une grave maladie et devons consulter un médecin, il est légitime de
nous renseigner sur ses compétences, ses qualifications et son expérience dans le traitement
de cette maladie etc. Une fois informés, nous pouvons remettre notre vie entre les mains
du médecin avec une foi et une confiance totales. Il en va de méme de notre dévotion envers
Dieu. Lorsque nous etudions les textes sacres, nous découvrons que la mise en pratique de
leurs enseignements améliore la qualité de notre vie. Nous commencons alors a nous
abandonner a Dieu. Plus nous nous en remettons a Lui, plus nous devenons conscients de
sa présence dans nos vies. « Faites un pas vers Moi, dit Baba, et J'en ferai cent vers vous.
»

83



On croit parfois s'en étre complétement remis a Dieu alors qu'en réalité on ne fait que du
marchandage comme par exemple lorsqu'on pense : « J'ai fait une bonne action, je mérite
donc une récompense ». Lorsque nous n'avons méme plus I'idée de faire des demandes a
Dieu et que nous laissons son Omniscience nous accorder ce qui convient le mieux a notre
développement, nous commencons a sentir ce qu'est I'abandon au Divin. La seule priere
utile est alors celle qui consiste a demander de la force et du courage pour accepter ce que
nous devons accepter. Vient un temps ou méme cette priere devient inutile car nous savons
alors que force et courage nous serons automatiquement insufflés le moment voulu.

Selon Sri Aurobindo : « S'abandonner consiste a remettre entierement sa vie entre les mains
de Dieu au lieu de compter sur ses propres efforts ». La meilleure facon de juger de notre
abandon & Dieu est de nous examiner et de voir si nous continuons a nous tracasser pour
les problemes que nous lui avons confiés. Si tel est le cas, il nous reste du travail a faire.
Le veéritable abandon a Dieu se traduit par une absence totale de souci et d'inquiétude.

Tout cela est la definition habituelle de I'abandon qui, en réalité, ne peut s'expliquer. Si
nous sommes attentifs, nous pouvons en avoir un apercu. Lorsque notre conscience
spirituelle augmente et, qu'a la lumiére de cette conscience, nous realisons : « Ceci est Dieu,
cela aussi est Dieu », et que chaque petit incident, tout événement et chacune de nos
expériences sont vécus comme venant de Dieu, alors quelque chose en nous se dissout. |l
s'agit de notre ego fagconné par nos idées, notre éducation, notre culture et nos traditions.
Tous les éléments qui se sont assemblés pour former cet ego : nos préjuges, notre maniére
de nous percevoir et toutes les conceptions que nous avons sur le bien et sur le mal
commencent peu a peu a se désagréger. C'est I'état d'abandon. (The Yoga Sutras of Patanjali
(1998), de Swami Venkatesananda, p. 211)

Ces trois dernieres pratiques (ou disciplines), tapas, swadhyaya et ishwarapranidhana,
forment ce qu'on appelle le Kriya yoga (littéralement : pratiques menant au Yoga) qui,
selon Patanjali, peuvent nous faire parvenir a la Réalisation du Soi. (Lectures on Raja Yoga
(1972), de Swami Venkatesananda, pp. 58-59) Effets positifs résultant de la pratique de
ces disciplines

Soucha

La pratique assidue de soucha conduit au détachement du corps et de l'ego ainsi qu'a
I'absence de préoccupations sexuelles, le yogi n'identifiant plus le corps des personnes a la
conscience qui les habite. Il devient indifférent aux formes physiques les considérant
comme de simples vétements. Connaissant véritablement lI'atman qui est a I'intérieur
d'autrui, et plein d'amour pour cette ame, pour quelles raisons I'enveloppe charnelle du yogi
en embrasserait-elle une autre dans le but d'éprouver des sensations d'ordre tactile ? Pour
un tel étre I'acte sexuel est totalement dénué de sens. La pureté de notre mental transparait
dans nos états d'ame. Chez le yogi, c'est satwaguna, la gunal de I'lllumination et du bonheur
qui domine et qui, selon Swami Vivekananda, serait « le premier signe témoignant que I'on
devient religieux ». La pratique de soucha entraine la purification progressive des éléments
qui nous composent, c'est-a-dire le corps, le mental, les sens etc. (How to know God, de
Swami Prabhavananda et Isherwood, p. 151)

84



Santhosa

Par la pratique assidue de santhosa, on accéde au contentement supréme. Si nous
examinons attentivement les moments de notre vie ou nous avons eté parfaitement heureux,
nous remarquerons certainement qu'ils correspondent a ceux ou, pour diverses raisons,
aucune anxiété ne nous habitait et ou, contrairement a I'habitude, nous étions immerges
dans les profondeurs du présent, sans regret pour le passé ni inquiétude pour le futur. (How
to know God, de Swami Prabhavananda et Isherwood, p. 152)

Tapas

La pratique de l'autodiscipline affine nos perceptions sensorielles ainsi que la substance
dont est composé notre corps, et permet d'éveiller en nous certains pouvoirs psychiques,
appelés siddhis, tels que la clairvoyance, la télépathie etc. qui existent en nous a I'état latent.
Patanjali assure que le feu purificateur de tapas activé par la pratique réveille ces pouvoirs
occultes.

Swadhyaya

L'étude et la pratique de swadhyaya ont pour conséquence la vision intérieure ou extérieure
de la Divinité qui nous est chére ou de la forme de Dieu que nous avons choisi de vénérer.
Patanjali fait ici allusion a la pratique du japa. Avoir ce genre de vision est un succes mais,
a ce stade, on est encore trés loin de la Réalisation du Soi. Cette vision permet de réaliser
I'unité existant entre notre Soi et notre Divinité de prédilection. (The Yogas Sutras of
Patanjali (1998), de Swami Venkatesananda, pp. 224- 225)

Ishwarapranidhana

La dévotion envers Dieu mene au samadhi (absorption totale en Dieu ou Réalisation du
Soi). Ces deux derniéres disciplines sont des formes de bhakti yoga. (The Yoga Sutras of
Patanjali (1998), de Swami Venkatesananda, pp. 224-225)

Nous avons maintenant passé en revue les deux premieres branches de I'Ashtanga Yoga :
Yama et ses cing vertus que nous avons détaillées et Niyama, les pratiques ou disciplines.
Swami affirme qu'une maitrise parfaite de ces deux branches permet d'obtenir la
Libération.

Lorsque j'étudiais I'Ashtanga Yoga, j'ai pensé qu'il pourrait étre intéressant de comparer les
dix commandements de la Bible aux dix disciplines qui forment Yama et Niyama, et
d'examiner leurs différences. Ce qui m'a alors le plus frappée fut de constater que
I'équivalent le plus proche du premier commandement : « Tu n‘auras pas d'autre Dieu que
Moi », se trouve étre la derniere discipline : dévotion, adoration et abandon a Dieu. Ceci
montre bien la différence existant entre vaidhi, ou le fidéle a souvent une foi aveugle et
raganuga ou la foi se développe par une juste compréhension des étapes permettant de
I'acquérir. On trouvera ci-apreés les dix commandements suivis d'un numéro entre crochets
indiquant la discipline correspondante ou d'un astérisque lorsqu'ils n‘ont pas d'équivalent.

85



LES DIX COMMANDEMENTS

1. Je suis le Seigneur ton Dieu. Tu n'auras pas d'autres Dieux devant Moi.

(Autrement dit : aime-Moi, adore-Moi et abandonne-toi a Moi.)

2. Tu ne te feras aucune image sculptée, rien qui ressemble a ce qui est dans les cieux, la-
haut ou sur la terre, ici-bas ou dans les eaux et au-dessous de la terre.

3. Tu ne prononceras le nom de Dieu qu'avec respect.

4. Tu sanctifieras le jour du Seigneur.

5. Tu honoreras ton pere et ta mere.

6. Tu ne tueras pas.

7. Tu ne commettras pas d'adultére.

8. Tu ne voleras pas.

9. Tu ne porteras pas de témoignage mensonger contre ton prochain.

10. Tu ne convoiteras pas la maison de ton prochain. Tu ne convoiteras pas la femme de
ton prochain, ni son serviteur, ni sa servante, ni son beeuf, ni son ane, ni quoi que ce soit
appartenant a ton prochain.

LES DIX DISCIPLINES

1. Ahimsa : la non-violence

2. Sathya : la Vérité

3. Astheya : ne pas voler

4. Brahmacharya : le contrdle des sens

5. Aparigraha : la non-acceptation

6. Soucha : la pureté

7. Santhosa : le contentement

8. Tapas : les austeérités

9. Swadhyaya : I'étude (des Ecritures) ou le japa
10. Iswarapranidhana : la dévotion, I'adoration et I'abandon a Dieu.

* * *

Je vous donne un commandement nouveau : vous aimer les uns les autres ; comme Je vous
ai aimés, vous aussi, aimez-vous les uns les autres. (Jean 13 : 34)
— Jésus —

* * *

Aimez tout le monde, aidez tout le monde.
— Baba —

86



18 Disciplines corporelles

Les trois branches suivantes de I'Ashtanga Yoga forment les pratiques physiques ou
branches externes. Avant d'y venir, il faut avoir bien présent a I'esprit que Patanjali et tous
les grands Maitres, y compris Sai Baba, recommandent la plus extréme prudence lorsqu'on
s'adonne a ces pratiques. Swami Shivananda dit & ce propos : Si une personne dont le
mental est empli d'impuretés, use de sa seule force pour éveiller sa shakti au moyen
d'asanas, de mudras et de pranayamas, elle se brisera les jambes, trébuchera et sera
incapable de gravir les échelons du Yoga. Pour avoir tenté d'activer cette énergie avant
d'étre spirituellement prétes, de nombreuses personnes souffrent de troubles mentaux et/ou
physiques. 1l est donc trés important de bien comprendre les deux premieres branches et de
les mettre en pratique. Si l'on travaille avec zéle et détermination, un succes rapide est
assuré ; si I'on a le réel désir d'obtenir la Libération et si I'on fait preuve de détachement
vis-a-vis des plaisirs des sens et de ceux qu'offre le monde, le reste suivra automatiquement.
(Kundalini Yoga, de Swami Shivananda, p. 55)

Dés nos premiers pas sur le chemin spirituel, nous constatons qu'un changement dd a
I'activation de I'énergie spirituelle s'opére en nous. Les chrétiens parleront de la puissance
du Saint-Esprit ceuvrant en eux. Swami dit : « Votre corps est le véhicule dont vous
disposez pour parvenir a la Béatitude aussi, maintenez-le en parfait état de fagon a pouvoir
atteindre ce but élevé ». Nous allons examiner comment se produit ce changement et voir
comment nous pouvons en étre maitre. Pour cela, quelques données concernant la colonne
vertébrale sont utiles : Selon les yogis, I'énergie spirituelle circule dans des canaux, appelés
nadis, situés dans la colonne vertébrale.

Les nadis sont des canaux astraux qui véhiculent des courants psychiques. lls sont
composés d'une matiére subtile qu'aucun procédé scientifique ne peut mettre en évidence.
Notre corps serait parcouru d'innombrables nadis mais nous nous intéresserons seulement
a quelques-uns d'entre eux. Située dans la partie gauche de la colonne vertébrale, se trouve
I'ida nadi appelé aussi chandra nadi, le nadi lunaire. 1l traverse la narine gauche et a une
action rafraichissante. Du c6té droit, se trouve le pingala nadi, appelé également surya nadi,
le nadi solaire : son action est réchauffante. Si leurs effets sont contraires, ils fonctionnent
de facon conjuguée. Un autre canal, le sushumna nadi, parcourt le centre de la moelle a
partir de sa base-méme. Chez l'individu non éveillé, il demeure obstrué. L'extrémité
inférieure de ce canal, ou se trouve amassée une grande réserve d'énergie spirituelle, est
enroulée sur elle-méme comme un serpent. C'est la kundalini ou shakti qui, lorsqu'elle est
éveillée, s'éléve le long du sushumna nadi. (cf : Kundalini Yoga, de Swami Shivananda, p.
21-23)

Le long de la colonne vertébrale, s'étagent sept centres d'énergie appelés chakras ou lotus.
Ils sont comme des roues ou des disques de nature énergétique. Chaque chakra correspond
a un centre nerveux du corps physique dont il assure le contrdle et le fonctionnement.
Lorsque la kundalini s'éléve, elle passe a travers les différents chakras et parvient
finalement au sommet de la téte. Le yogi entre alors en état de samadhi et se détache du

87



corps et du mental. A mesure que la kundalini monte a l'intérieur du sushumna nadi, les
chakras s'ouvrent et les voiles recouvrant le mental se déchirent un a un, révélant au yogi
des visions merveilleuses correspondant aux divers degrés de I'lllumination. Mais si le
pratiquant ne comprend pas ce qui lui arrive, ou s'il est insuffisamment préparé,
I'expérience peut le déstabiliser voire le rendre fou. Lorsqu'un yogi se retrouve de facon
soudaine et pour un temps limité en possession de pouvoirs, ou siddhis, il doit avoir bien
présent a I'esprit les mises en garde des Maitres qui répetent qu'un usage inconsidéré des
siddhis est le plus grand obstacle sur le chemin menant a la perfection.

En Occident, les médecins allopathes mettent parfois sur les murs de leur cabinet de
consultation des planches anatomiques représentant le squelette, le systéme vasculaire ou
certains organes comme le coeur, les poumons, les reins etc. Leurs confreres chinois
apposent sur leurs murs des schémas du corps montrant les points d'acupuncture, et ce sont
encore d'autres représentations du corps qu'utilisent les médecins pratiquant la médecine
ayurvédique. Quand un de ces praticiens prend votre pouls, il ne compte pas les pulsations
comme on le fait en Occident, il essaie de sentir quelque chose de subtil appelé prana.

Qu'est-ce que le prana ? Swami Venkatesananda donne une bonne description de cet
élément difficile a définir quand il dit : Il n'est pas facile de saisir intellectuellement la
notion de prana. Si on me demande de définir I'électricité, je dirais : « L'électricité est
I'¢lectricité ». De méme & propos du prana, je dirais : « Le prana est le prana ». Le prana,
ou force de vie, n'est pas identique a I'air que nous respirons aussi pur et sacré qu'il puisse
étre. Le prana est ce qui fait fonctionner le corps et I'esprit. Le corps, pas plus que I'esprit,
ne peut en saisir le sens. On peut I'appeler « force de vie », mais que signifie au juste cette
expression ? L'air contient du prana. Il ne lui est pas identique mais quelque chose dans
I'air est prana. Il n'est pas notre respiration mais ce qui nous fait respirer. Le prana est
également présent dans I'eau et les aliments. 1l n'est pas la nourriture mais le pouvoir qui la
digere ; il n'est pas I'eau mais la force qui engendre la soif. Ainsi, le prana n'est ni la
nourriture, ni l'air, ni I'eau, mais quelque chose qui se trouve en chacun de ces éléments.

C'est le prana qui relie le corps au mental ; ainsi, ce qui se passe au niveau du corps se
reflete dans le mental. Lorsque le corps et le mental sont purs, le prana s'écoule librement
engendrant un sentiment de bienétre. Quand existent en nous des blocages, le prana circule
mal et des messages tels que douleurs ou déprime nous parviennent... Ces blocages sont
produits par nos mauvaises habitudes alimentaires et notre mode de vie artificiel. La
dépression découle de la paresse. Eviter ces deux écueils permet au prana de circuler et
crée un état de bien-étre. Au niveau du corps, le prana génere énergie et mouvement ; au
niveau du cerveau, il crée la pensée. Les yogis affirment que le prana est le moteur du
mental... Maitriser le prana revient a contréler le mental ; inversement, contrdler le mental
signifie maitriser le prana. Finalement, on arrive a la conclusion que mental et prana sont
en quelque sorte une seule et méme chose. (The Yogas Sutras de Patanjali (1998), de
Swami Venkatesananda, pp. 237-238)

Tout ce que nous faisons consomme du prana. Avec de la concentration et de

I'entrainement, le yogi est capable de diriger le prana a volonté dans toutes les parties du
corps. Il peut exercer son controle sur tous les muscles involontaires et peut, par exemple,

88



ralentir trés significativement ses battements cardiaques, voire méme les arréter totalement.
Lors d'une réflexion cérébrale intense, le prana se concentre dans la téte provoquant
localement une élévation de température.

Conscient de la maniere dont fonctionne le prana, I'étre humain peut accomplir des choses
étonnantes. S'il concentre toute la puissance du prana sur ses chakras, la kundalini s'éveille
et, non seulement il ressent une expansion de sa conscience spirituelle, mais bénéficie
immédiatement d'une bonne santé physique et mentale. (Lectures on Raja Yoga (1972), de
Swami Venkatesananda, pp. 75-77)

Les trois activités qui consomment le plus de prana sont : le bavardage, les exces
alimentaires et le sexe. 1l nous faut donc bien contrdler ces trois tendances. La transpiration,
les tremblements etc. que nous ressentons sous I'effet de pensées ou d'actes de colére,
d'envie, de cupidité etc. sont des signaux d'alarme destinés a nous avertir d'une fuite de
prana. Si nous agissons avec bon sens et sagesse, le prana emplira tout notre corps qui
fonctionnera alors de fagon harmonieuse. (Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami
Venkatesananda, p. 78)

Si nous voulons progresser spirituellement, il est donc de notre intérét d'apprendre a
maitriser et diriger le prana au moyen d'exercices respiratoires appelés pranayama.

3. Asana

Asana, la troisieme branche de I'Ashtanga Yoga est connue en Occident sous le nom de
hatha yoga. Au sens littéral, asana signifie posture permettant une position de méditation
stable et confortable, et c'est le sens qui nous intéresse ici. Dans un sens plus large, ce terme
évoque I'idée de posture mentale, c'est-a-dire d'attitude face a la vie. Afin d'augmenter la
souplesse de la colonne vertébrale et de faciliter le maintien d'une position stable et
confortable pendant de longs moments, a été congue une série d'exercices physiques
appelés asanas. Une colonne souple permet au prana de circuler librement a travers les
canaux (ou nadis). Les asanas étirent, détendent et renforcent également les muscles, tout
en stimulant le systeme hormonal et digestif ainsi que les fonctions d'assimilation et
d'élimination de l'organisme. Un corps en bonne condition est un véhicule adapté a
I'exigeant voyage spirituel.

Il existe un grand nombre d'asanas. Swami dit que les postures les plus importantes sont :
siddhasana (celle de la puissance et de la perfection), baddhapadmasana, sarvangasana,
mayura et paschimothasana. Ces postures renforcent le corps et favorisent la concentration
de I'esprit. (Prasnothara Vahini, pp. 59-60)

Lors de la méditation, les mains devraient reposer sur les genoux, paumes tournees vers le
haut, les index incurvés rejoignant le pouce (approximativement a sa mi-hauteur). Cette
position des doigts est appelée chinmudra. Il faut alors trouver une posture confortable en
veillant @ maintenir la colonne droite.

Pour y parvenir, il faut commencer par s'asseoir en allongeant les jambes devant soi. On
saisit alors le pied droit & deux mains en pliant la jambe de fagon a amener le pied sur la

89



cuisse gauche. On procede de méme avec le pied gauche que I'on pose sur la cuisse droite.
Le genou et la cuisse gauches doivent toucher le sol. (Yogic Asanas and Pranayama, de
Swami Akshaya Atmanand, p. 18)

Voici ce qu'en dit le pere jésuite William Jonston : La posture du lotus est un merveilleux
moyen de dynamiser I'énergie qui somnole en nous. A travers cette posture et par la
méditation profonde, le yogi prend conscience de son corps d'un maniere inhabituelle. Il
peut faire I'expérience de fonctions physiologiques qui habituellement passent inapercues.
Il peut prendre non seulement conscience de sa respiration mais est aussi capable d'entendre
les battements de son coeur. Certain affirment que le processus digestif, le métabolisme et
toutes les fonctions physiologiques internes peuvent étre percues. Apres avoir pris
conscience de ces phénomenes grace a la concentration passive, I'étape suivante est de les
contréler par une démarche de volonté passive. Les grandes écoles spirituelles de Yoga
considérent cependant le contrdle des fonctions corporelles comme peu important comparé
a I'idéal supérieur d'union avec le Divin. (Silent Music, de William Johnston, p. 112)

Quelle que soit la position adoptée, le but recherché est de parvenir sans effort a une grande
vigilance et a un équilibre parfait entre stabilité et relaxation. Il est important d'avoir une
bonne posture de méditation pour aborder la branche suivante de I'Ashtanga Yoga, sinon
le méditant éprouvera vite de l'inconfort et commencera a s'agiter, perdant ainsi sa
concentration. C'est pourquoi il est recommandé de prendre quelques minutes avant le
début de la méditation pour trouver la position la plus confortable et relacher les tensions
accumulées dans les différents muscles du corps. Certains enseignants conseillent de
consacrer cing minutes a cette préparation. (Patanjali's Meditation Yoga, de Vyn Bailey, p.
122)

4. Pranayama

Le pranayama est le contrdle de l'inspiration et de I'expiration. Il est dit que celui qui
maitrise son souffle est maitre de son mental. Le grand philosophe Shankaracharya
affirmait que : « Le mental dont les impuretés ont été nettoyées par le pranayama demeure
fixé sur Brahman ». Patanjali suggére de n'entreprendre les exercices de pranayama
qu'aprés avoir acquis la maitrise d'une bonne asana (posture), de facon a ce que les nadis
soient parfaitement dégagés. Si le corps du méditant n'est pas en position correcte, les nadis
sont bloques et des difficultés peuvent survenir rendant la pratique du pranayama
dangereuse.

Nous avons tous, un jour ou l'autre, ressenti le merveilleux effet que produit sur nous le
fait de prendre quelques respirations profondes : nos coléres, nos contrariétés, nos peurs et
nos tensions s'en trouvent apaisées. Les yogis ont congu des exercices simples qui ont ce
méme pouvoir calmant sur I'individu en méditation. Il est tres important de garder a I'esprit
(et sur ce point tous les Maitres sont d'accord), que les exercices avancés de pranayama ne
devraient pas étre pratiqués sans la constante supervision d'un enseignant qualifié. Il ne
suffit pas d'avoir un simple instructeur ; celui-ci doit mener une vie pure et chaste
entierement consacrée a Dieu. Le petit exercice= destiné a calmer le mental avant de
méditer, que Swami décrit plus loin, ne présente cependant aucun danger.

90



Dans Prasnothara Vahini, une question sur la pratique de pranayama est posée a Swami.
Voici ce qu'll dit : De méme que le feu purifie le métal que I'on fait fondre dans un creuset,
le pranayama élimine les résidus du karma et débarrasse le mental de toutes ses impuretés.
Cela combiné a kayasuddhi a le pouvoir de purifier a la fois le corps et le mental. 1l existe
deux formes de pranayama : I'une avec mantra, l'autre sans. Celle sans mantra est au mieux
capable de transformer le corps, celle avec mantra opére également une transformation du
mental.

Question : Swami, comment pratiquer pranayama ? Réponse : deux secondes de purakam
(inspiration), quatre secondes de rechakam (expiration) et huit secondes de kumbakam
(rétention). Le pranayama doit étre consciencieusement pratiqué pendant trois mois ; par
la suite, la durée de purakam, rechakam et kumbakam pourra étre doublée. Au bout de six
mois de cette pratique assidue, l'activité des sens est considérablement réduite. Le
pranayama calme le mental a condition d'étre pratiqué avec foi et détermination. Dans le
cas contraire, c'est un simple exercice physique ayant seulement pour effet d'améliorer la
santé. Manger une nourriture pure, pratiquer brahmacharya, vivre dans la solitude, parler
peu sont d'autres conditions qu'il faut aussi rigoureusement respecter. (Prasnothara Vahini,
p. 60)

On peut effectuer cet exercice pendant quelques minutes ou jusqu'a ce que l'effet calmant
se fasse sentir. Il ne présente aucun danger puisqu'il n'y a ni rétention prolongée de la
respiration, ni apport important d'oxygene pouvant entrainer une hyperstimulation de
I'organisme.

Chez une personne ne faisant pas de prananyama mais ayant acquis la maitrise du prana ou
étant parvenue a un niveau avancé de développement spirituel par suite d'un grand amour
pour Dieu, il arrive que la respiration cesse d'elle-méme pendant la méditation. Il s'agit la
d'un arrét naturel pouvant durer plusieurs secondes ou minutes, sans que le méditant en ait
lui-méme conscience. Lors du samadhi, c'est des heures durant que cesse la respiration. Ce
phénomeéne ne présente cependant aucun danger car il ne peut survenir que lorsque le
pratiquant est suffisamment avancé pour le supporter. (How to know God, de Swami
Prabhavananda et Isherwood, p. 170)

Swami préconise I'utilisation du mantra soham. « So » associé a I'inspiration signifie « Cela
» en sanskrit, c'est-a-dire Dieu ou Brahman, et « ham » associé a I'expiration signifie « je
» 0U « moi ». Soham veut donc dire : « Je suis Dieu ». Que nous en ayons ou non
conscience, soham est le son naturel que produit la respiration, affirme Swami. La
différence de son entre l'inspir et I'expir sera sensible et I'on percevra le soham. Swami
Shivananda nous dit que la pratique du pranayama procure des bienfaits inestimables. La
bonne circulation du prana qu'elle entraine confére une grande vitalité et une bonne santé.
Nous tomberons alors rarement malades et ne craindrons pas les maladies. Il soutient que
méme nos défauts proviennent d'une mauvaise circulation du prana et que maladies et
pensées négatives vont de pair. Si nous pratiquons pranayama et si nos nadis sont purifiés
et fonctionnent correctement, nous jouirons d'une bonne santé et d'une grande clarté
d'esprit. La pratique du pranayama éveille la faculté de concentration en éloignant de nous

91



les pensées distrayantes et il devient facile de mediter. (Lectures on Raja Yoga (1972), de
Swami Venkatesananda, p. 88)

A la page 170 de How to know God (Comment connaitre Dieu), Patanjali nous promet que
la récompense que conféere la parfaite pratique du pranayama est la disparition du voile
d'ignorance tissé par nos karmas passés, révélant ainsi la lumiére intérieure. Cette lumiere
issue de notre ame, et qui brille dans notre cceur, est celle du discernement, capable de nous
faire distinguer le Réel de l'irréel.

5. Prathyahara

Prathyahara est le retrait du mental des objets des sens. Les yogis pratiquent cette discipline
dans le but de trouver le bonheur en eux-mémes plutdt que dans les choses extérieures. Ne
pas dépendre de I'environnement pour étre heureux signifie étre capable d'apprécier ce qui
est, au niveau conscient. Quand le mental se désinvestit des objets extérieurs, les organes
sensoriels deviennent également indifférents. Le déplacement de I'attention de I'extérieur
vers l'intérieur permet de s'harmoniser avec la vision spirituelle et la voix de son cceur.

Patanjali ne s'étend pas beaucoup sur la signification de prathyahara sinon pour dire que sa
pratique rend le mental apte a la méditation. La raison de son peu de commentaires sur
cette discipline est que pranayama est en fait prathyahara. Dés que la maitrise du prana est
acquise, le désinvestissement du mental par rapport aux objets des sens s'opeére
automatiquement. Tant qu'un désir subsiste dans le mental, les organes des sens, presque
malgré eux se tournent vers les objets de nos désirs mais quand le mental est fort et maitrisé,
les organes des sens lui obéissent.

* k% %

Les trois branches suivantes de I'Ashtanga Yoga, la concentration (dharana), la méditation
(dhyana), et la fusion avec le Divin (samadhi), forment Samyana qui se rapporte au mental
et & l'esprit. Les cing premiéres branches ne sont en fait qu'une préparation aux trois
derniéres. La maitrise de Samyana confére au méditant la lumiére de la Connaissance ;
I'état de samadhi est alors atteint.

92



19 L'esprit et le mental

6. Dharana

Dharana signifie concentration, attention soutenue et stabilité du mental fixé sur un objet
désirable. L'une des plaintes les plus communes du débutant concerne son inaptitude a
concentrer son mental pendant la méditation. En effet, toute notre vie nous avons habitué
notre mental a produire des pensées en faisant souvent deux ou plusieurs choses en méme
temps. Puis, tout a coup, nous décidons d'apprendre a méditer. Nous inversons alors le
processus et demandons a notre mental de faire le contraire de ce a quoi nous l'avons
habitué, c'est-a-dire de ne plus produire de pensées.

Une résistance s'installe alors obligatoirement et apparait sous forme de pensées futiles et
sans intérét surgissant d'on ne sait ou. Pour y faire face, Vyn Bailey explique a la page 131
de son livre Patanjali's Meditation Yoga que le mieux est de laisser nos pensées aller et
venir librement. Il conseille de garder son calme et de les observer comme si elles étaient
des oiseaux entrant par une fenétre et sortant par une autre. De cette maniere, le mental se
retrouve occupé a quelque chose plutét que contraint a une discipline. Peu a peu, celui-ci
s'habitue a ce nouveau conditionnement et commence a entrer dans un état de calme.

Avant la méditation, si nous concentrons notre attention sur la respiration a I'écoute de
I'inspir et de I'expir dans leur superficialité ou leur profondeur, nous finirons par étre si
absorbés que, peut-étre, plus rien ne nous parviendra de I'extérieur. Voici ce que Swami dit
a propos de la concentration : Etre concentré signifie que tous les sens et tous les désirs ont
disparu et qu'il ne reste plus que Dieu (...)

Chaque fois que nous impliquons notre mental, notre intelligence et nos sens, nous faisons
preuve d'une certaine concentration. Sans elle, méme marcher nous serait impossible. Cette
forme de concentration ne requiert aucune pratique car elle se situe en deca des sens. La
méditation, quant a elle, est au-dessus ; entre la concentration et la méditation se trouve
I'état intermédiaire de contemplation. La concentration méne a la contemplation.
(Conversations with Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, de J. Hislopl p. 152)

Swami conseille de commencer par fixer notre regard sur la flamme d'une bougie, puis
d'amener cette flamme dans notre coeur en tant que forme du Bien-Aimé tout en récitant
le mantra soham. Ce faisant, le mental ne tardera pas a se discipliner.

7. Dhyana

Dhyana signifie méditation ou maintien du mental parfaitement concentré. Tant que la
personne pense « je médite », son attention est fixée sur le mental et elle ne médite pas.
Tant qu'elle sait qu'elle médite, il ne s'agit pas de méditation. Absorbé dans le Divin, le
méditant s'écarte de toute forme et se fond en Dieu. Au cours de ce processus, tout
naturellement, le mental s'arréte. (Conversations with Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, de J.
Hislop, p. 152)

93



Dhyana, et dhyana seule, a le pouvoir de faire transcender au meditant les vicissitudes du
temps et de I'espace, et de le rendre parfaitement équanime comme s'il était lui-méme un
autre créateur. (Dhyana Vahini, de Sai Baba p. 18)

En fait, la vraie méditation est un état trés rare. Bien souvent, nous nous leurrons en pensant
que nous avons médité alors qu'en réalité ce n'était pas le cas. Il est dit que la véritable
méditation est impossible a décrire. C'est un état tres difficile a atteindre mais néanmoins
accessible une fois le terrain correctement préparé. Peut-étre allez-vous désormais vous
demander lorsque vous vous assiérez pour méditer : « Ai-je passé avec succes les quatre
étapes précédentes ? » Swami répond a cette question en disant : « Patience, pureté et
persévérance ». Patanjali recommande également de ne pas aller trop vite. Il est vain
d'essayer de méditer avant de savoir se concentrer, et il ne sert a rien de s'efforcer de se
concentrer sur un objet abstrait avant d'étre capable de le faire sur un objet concret. Ayons
toujours a I'esprit que nous sommes non l'acteur de ce qui se passe mais l'observateur.
Ainsi, puisque ce n'est pas « je » qui médite, il ne peut y avoir de mauvaise méditation.

Lorsqu'on demande a Swami sur quelle forme de Dieu se concentrer, il répond simplement
: « Prenez le nom et la forme que vous chérissez le plus... » Lorsque vous Vvisualisez cette
image de Dieu, votre mental lui-méme devient cette forme. Dieu emplit alors cette forme,
qui n'est autre que Lui, de sa divine présence. Dieu répond a tous les noms, a toutes les
formes et Il est Un et indivisible, par conséquent Il sera la quels que soient le nom et la
forme choisis.

Dans la pratique de la méditation, deux points me semblent essentiels. Le premier est de
s'assurer que les yeux tout en étant fermés, restent immobiles et que la forme sur laquelle
on médite est visualisée intérieurement et non projetée devant soi, a I'extérieur. Cette
discipline force le méditant a utiliser son troisieme ceil ou organe spirituel. Le deuxieme
point consiste a maintenir la langue parfaitement immobile pendant la priére, ce qui oblige
le pratiquant a s'adresser & Dieu avec son cceur.

Vous méditez dix minutes le soir apres les bhajans. Trés bien ! Mais, dites-moi, au bout de
ces dix minutes quand vous vous levez et quittez votre place, voyez-vous les autres
entourés d'une lumiére plus claire comme s'ils étaient nimbés de Divinité ? Si ce n'est pas
le cas, votre méditation n'aura été qu'une perte de temps. Aimez-vous davantage ? Parlez-
vous moins ? Aidez-vous les autres avec plus d'entrain ? Voila les signes qui témoignent
d'une méditation réussie. Vos progres doivent transparaitre dans votre comportement et
dans vos actes. La méditation doit transformer votre attitude envers tous les étres et toutes
les choses sinon elle n'est que facétie. Méme un rocher, sous l'action du soleil, de la pluie,
de la chaleur et du froid, finira par se désagréger et se transformer en nourriture pour les
arbres. De la méme facon, le coeur, méme le plus dur, finira par s'adoucir pour laisser
germer en lui le Divin. (My Baba and 11, de J. Hislop, p. 42)

Selon Swami, la meilleure fagcon de mesurer nos progres spirituels est de considérer nos

réponses aux questions suivantes : « Est-ce que je deviens plus serein ? Est-ce que j'aime
davantage les autres ? »

94



8. Samadhi

Samadhi est la huitieme et derniére branche de I'Ashtanga Yoga. De nombreux termes tels
que béatitude, Réalisation, fusion tentent de décrire cet état qui survient spontanément
lorsque, suite a de longues méditations, le mental devient silencieux. A la page 59 de son
livre Sai Baba-Holy Man and the Psychiatrist, Samuel Sandweiss nous dit : Dans la
littérature orientale traitant de la conscience, il est écrit que les pensées naissent, prennent
forme et disparaissent au rythme fulgurant d'un trillion par seconde. A l'aide d'exercices
spirituels tels que la méditation, il est possible, dit-on, d'accéder a un niveau de conscience
permettant d'observer la formation de nos pensées. Naturellement, un espace existe entre
la fin d'une pensée et le début d'une autre et, lorsque le pratiquant a atteint un niveau de
conscience suffisamment avancé ou élargi, il est capable de pénétrer dans cet intervalle et
de s'établir ainsi au-dela du mental. Cet état, appelé samadhi, est caractérisé par un bonheur
absolu.

Au premier stade du samadhi, il existe encore des traces de dualité. C'est encore le « je »
qui médite sur « sa » forme préférée de Dieu, le pratiquant n‘ayant pas encore renonceé a ce
dernier attachement. Pour nous faire une idée de la magnificence de cet état, nous pouvons
seulement nous fier aux dires de ceux qui I'ont vécu. Swami Ramakrishna décrit ainsi sa
premiére expeérience de nirvikalpa samadhi : Toutes les fois que je rassemblais mes esprits,
je me trouvais face a la radieuse forme de la Mére divine. Quels que fussent mes efforts
pour me libérer de la présence de la Mere, je n'avais pas la volonté d'aller au-dela.

Un jour cependant, je réunis toutes les forces de ma volonté et, a lI'aide de I'épée du
discernement, je parvins a briser la forme de la Mére. Mon mental devint immédiatement
sans ride et j'entrai en nirvikalpa, un état totalement impossible a décrire. (How to know
God, p. 93) Celui qui est bien établi dans cet état est, dit-on, réalisé. « L'étre est considéré
comme libéré, y compris dans cette vie, lorsqu'il se maintient dans cet état d'lllumination
», affirme le sage Shankara. C'est seulement quand le stade de nirvikalpa samadhi est atteint
que la nature de l'univers peut étre véritablement connue, car seul le saint "réalisé" en a une
perception globale depuis I'aspect grossier jusqu'au subtil et du subtil jusqu'a I'absolu. (How
to know God, p. 93-94)

Cet état d'lllumination n'est pas réservé a ceux qui pratiquent les religions orientales. De
nombreux saints et mystiques chrétiens du début de notre ére ont eu des expériences
similaires, y compris saint Paul sur le chemin de Damas. Jésus aussi a acceédé a cet état
comme le rapporte saint Luc (9 : 28-29) : « Jésus prit avec Lui Pierre, Jacques et Jean et
monta sur la montagne pour prier. Tandis qu'll priait, son visage se transforma et ses
vétements devinrent d'une blancheur éclatante ». Cet incident appelé la « Transfiguration
» semble avoir toutes les caractéristiques de I'état de samadhi. Voici comment Swami
définit le samadhi : Ce terme formé de « sama » (méme, identique) et de « dhi »
(conscience, intelligence), signifie : disparition de la dualité, vision de I'identique en tout
et partout, chaque élément devenant le Un sans second. Le « je » est alors libéré du cocon
dont il s'était entouré, il s'envole vers la liberté qui est son domaine, vers le firmament
illimité ou n'existe ni distinction, ni division.

95



Celui qui est parvenu a I'état de samadhi ne peut plus retourner dans son cocon ! Il est
facilement reconnaissable : ses pensées sont sathya, ses actions sont dharma, sa nature est
shanti et son aura est prema. Cependant, ce n'est pas un étre supérieur trénant a I'écart sur
un piédestal. Selon la Bhagavad Gita, une mission particuliere lui revient a laquelle il ne
peut se soustraire car elle s'effectue spontanément a travers lui sans qu'il ait conscience
d'aucun effort a faire. Plus aucun égoisme ne subsiste en lui (il a perdu toute notion de « je
» ainsi que le sentiment d'étre l'auteur de ses actes). Cette mission consiste a promouvoir
le bonheur de tous les étres. (Sanathana Sarathi, mars 1996)

« Swami encourage chacun a s'engager sur la voie de I'Ashtanga Yoga et & se mettre en
route vers le royaume de Dieu situé a l'intérieur de Soi », écrit M. Kasturi a la page 60 de
son livre Prashanti. S'adressant a la foule rassemblée a Prashanti Nilayam en 1970, a
I'occasion de la féte de Dasara, Swami dit : « Vous étes tous des Sathya Swarupas, des
incarnations de la Vérité ». Swami Shivananda dit encore : Il vous faut devenir parfaits :
voila ce qu'est le Yoga. Chaque aspect de votre personnalité doit refléter la perfection :
c'est cela le Yoga. Votre corps doit étre robuste et sain, votre mental serein, votre
intelligence brillante, votre coeur débarrassé de toute impureté et votre ame illuminée. La
lumiére de Dieu doit luire en vous et a travers vous. Le Yoga peut opérer tout cela en vous.
(Lectures on Raja Yoga (1972), de Swami Venkatesananda, p. 156)

* * *

Il n'est pas nécessaire d'étre disciple de Sai Baba pour pratiquer I'’Ashtanga Yoga, pas plus
qu'il n'est obligatoire de reconnaitre Swami comme étant un Poorna Avatar pour bénéficier
de sa présence. Baba a pour mission de rendre tous les humains conscients de leur divinité
intérieure... Celui qui désire connaitre Dieu et incarner son Amour au plus haut niveau,
sera guide sur le chemin le plus approprié pour lui et, sans aucun doute, parviendra au but.

96



20 Sai Baba est-1l Dieu ?

Chaque fois que, sur terre, la moralité décline et que progresse I'immoralité, Je prends
forme humaine. Afin de protéger ce qui est juste, d'anéantir le mal et de rétablir la morale,
JAPPARAIS D'AGE EN AGE. Le Seigneur Krishna (Bhagavad Gita, 4 : 7-8)

Pour protéger les vertueux, éliminer les mauvais agissements et rétablir les principes de la
morale sur des bases solides, JE M'INCARNE D'AGE EN AGE. Toutes les fois que la
confusion régne dans le monde, le Seigneur prend forme humaine afin de restaurer la paix.
— Baba —

Dans Vision of the Divine (p. 13), le Dr Erich Fanibunda raconte qu'un jour il eut la chance
de s'entretenir avec Swami et lui demanda de bien vouloir définir les caractéristiques d'un
Purna Avatar. Swami lui expliqua qu'un tel Avatar doit posseder seize qualités décrivant
son omniprésence (étre toujours présent), son omnipotence (toute-puissance) et son
omniscience (tout savoir, étre conscient de tout). Chacune de ces trois caractéristiques
divines (ou kala) est divisée en cing shaktis (énergies ou pouvoirs divins). Chaque shakti
comporte trois aspects : passé, présent et futur faisant ainsi un total de quinze qualités. Ces
cing shaktis sont :

1 Le pouvoir de création ou Srishi

2 Le pouvoir de conservation ou Stithi

3 Le pouvoir de destruction ou Laya

4 La faculté de tenir compte de toutes les vies antérieures ou Tirodhayak

5 Le pouvoir d'accorder une grace toute spéciale ou Anugraha

Ces quinze qualités (également appelées kalas), recouvrent tous les aspects de la nature
omniprésente, omnipotente et omnisciente d'un Poorna Avatar. Au-dessus de ces quinze
kalas se trouve la qualité d'Etre, ou Paramatma, que Swami affirme incarner dans sa forme
actuelle. Ceci rejoint la déclaration faite par Dieu a Moise dans I'Exode (3 : 14) : « Je suis
Celui qui suis », et correspond aussi a la célébre formule védique : « Tat Twam Asi » (Tu
es Cela), dans laguelle Cela est le Paramatma. Tous les Poorna Avatar naissent dotés de
I'intégralité de ces seize kalas.

De tous les hommes qui ont peuplé la terre, tres peu ont eu la chance extraordinaire que
nous avons aujourd'hui : la descente sur terre d'un Purna Avatar est en effet un événement
exceptionnel dans I'histoire de I'humanité. On ne trouve pas d'Avatar ou d'équivalent, c'est-
a-dire Dieu prenant forme humaine, dans la tradition occidentale. « Les Avatars, dit Swami,
ne prennent naissance qu'en Inde ou existe une bonne compréhension des Shastras
(Ecritures saintes). Le Bouddha, le Christ, Mahomet etc. possédaient des pouvoirs divins
certes, mais n'etaient pas des Avatars. » Une des principales caractéristiques qui distingue
un Poorna Avatar des autres personnages divins tels que le Christ ou le Bouddha est qu'un
tel Avatar nait muni de toute la Connaissance et de tous les pouvoirs divins tandis que les
grands étres précités doivent acquérir cette Connaissance et ces pouvoirs aprés leur
naissance. On suppose que les dix-huit années manquantes de la vie de Jésus, de douze ans

97



a trente ans, periode dont la Bible ne fait pas mention, furent passées en Inde ; Jésus y
aurait étudié aupres de maitres spirituels avant de retourner dans son pays pour commencer
sa mission.

Parlant de lui-méme, Baba déclare :

En Vérité, vous ne pourrez jamais comprendre la nature de ma Réalité, que ce soit
aujourd'hui ou apres mille années de constantes austérités ou de recherches ardentes et ce,
méme si I'hnumanité toute entiere unissait ses efforts. Le fait que Je marche parmi vous,
mange comme Vvous et discute avec vous, vous laisse penser a tort qu'il s'agit seulement la
d'’humanité ordinaire. Mais ne vous y fiez pas... Ce corps est I'expression de toutes les
entités divines, de tous les principes divins, c'est-a-dire de tous les noms et de toutes les
formes données a Dieu par 'homme...

Venez, examinez et faites-en vous-méme I'expérience. Ceux qui veulent se procurer des
perles doivent plonger profondément pour en trouver. Il ne sert a rien de rester au bord de
I'eau en se plaignant que la mer ne recele aucun trésor.

* k% %

Développez un esprit d'unité envers tous les hommes. C'est pour apporter ce message que
Sai s'est incarné. Sai est venu faire connaitre de fagcon manifeste I'omniprésence de Dieu.
Voici ce qu'll dit de ceux qui Le dénigrent : Ce que les gens disent de Moi ne me fera pas
changer d'un pouce la ligne que Je me suis tracée. Je n‘ai peur de personne, ni de rien. La
Vérité ne craint rien. Le mensonge tremble devant chaque ombre. Le nom que porte ce
corps est Veérité (Sathya). Le principe qui habite ce corps est également Vérité. La Vérité
contenue dans la Veérité est la Veérité de la Vérité. C'est pour conduire I'numanité du
mensonge a la Vérité que J'ai pris cette forme humaine.

* * *

On assiste aujourd'hui a un ébranlement des grandes religions du monde. Au fil des siécles,
les enseignements originaux se sont deformes et ont fait I'objet de fausses interprétations.
Les autorités religieuses luttent pour retenir leurs fidéles dont le nombre ne cesse de
diminuer. Elles se demandent comment inverser la tendance et endiguer ce flot d'ames qui
quittent le troupeau. Ce phénomene est la manifestation soit d'un pur et simple rejet de
Dieu, soit au contraire d'une attirance pour I'aspect mystique de telle ou telle religion.

De plus, nous assistons a un intérét croissant pour la philosophie du « Nouvel Age ». En
fait, beaucoup d'idées du « Nouvel Age » appartiennent aux « Temps Anciens »,
notamment celles que I'on trouve dans les enseignements du Vedanta. Il semble que les
gens soient de nos jours davantage enclins a s'interroger et a faire preuve de discernement
dans leur recherche de réponses et leur quéte de Vérité. Sommes-nous en train d'assister a
une révolution silencieuse ? Une résurgence de l'essence véritable des religions, d'une
ampleur sans précédent ? Aurions-nous enfin compris que si nous cessons de considérer
comme "autres™ ceux qui appartiennent a une religion/race/nation différente de la nétre en
prenant conscience de I'Un en chacun, nous contribuons a établir la Paix sur terre et la

98



Bienveillance pour tous ? Aurions-nous enfin compris gu'il y a suffisamment de richesses
pour tous si seulement nous consentons a étre moins avides et acceptons de partager ? Ne
voyons-nous pas que les différences existant entre les hommes présentent le méme charme
qu'un jardin empli de fleurs de variétés différentes ?

Sal Baba est-il un vrai ou un faux gourou ? Est-il Dieu ou Avatar ? La réponse a ces
questions réside en chacun de nous. A travers les expériences relatées dans ce livre, j'en
suis venue a la totale certitude que, pour moi du moins, Il est Celui qui montre le Chemin
; ce chemin dont parlent tous les grands Maitres y compris Jésus. Plus importantes encore
que la question de savoir si Sathya Sai Baba est I'Incarnation de I'Omniscience, de
I'Omnipotence et de I'Omniprésence, capable de guérir les malades, ressusciter les morts
et créer des objets a partir de rien, sont les questions suivantes que nous devrions nous
poser : Se pourrait-il que nous soyons non des étres marqués deés la naissance du sceau du
péché, mais des facettes individualisées de Dieu ? Se pourrait-il que non seulement se
trouve en nous une étincelle du Divin, mais que celle-ci soit destinée a s'embraser et a nous
consumer ? Pouvons-nous réellement connaitre Dieu & I'intérieur de nous et I'exprimer a
I'extérieur ?

Aprés des siecles d'endoctrinement, est-il possible a un chrétien de porter un nouveau
regard sur Jésus le Christ et de Le considérer comme Il le faisait Lui-méme, c'est-a-dire
comme une expression achevée du Divin montrant le Chemin qui méne a la Réalisation de
cette méme Divinité en nous. Sommes-nous capables d'accepter que le but de sa vie n'était
pas de « mourir pour nos péchés », mais de vivre pour nous libérer. N'a-t-1l pas dit Lui-
méme : « En Vérité Je vous le dis, celui qui croit en Moi, fera lui aussi les ceuvres que Je
fais et il en fera méme de plus grandes... » ? (Jean 14 : 12)

Il est tres difficile pour I'étre humain d'admettre qu'il s'est fourvoyé mais il est des choses
beaucoup plus importantes que le fait d'avoir raison. Demandons-nous quelle joie le
concept de « péché originel » a apporté a nos vies ? N'est-il pas plus réjouissant de savoir
que Dieu est Amour et que nous sommes faits pour vivre dans I'Amour ? La paiXx,
I'narmonie, la joie et la compassion ne sont-elles pas préférables aux dissensions, querelles,
critiques et récriminations ? La paix et I'abondance, préférables a la guerre et a la cupidité
? Le temps n'est-il pas venu d'oublier nos différences mesquines et égoistes, de réaliser que
nous sommes tous Un et formons le corps de Dieu ? Ceux qui disent aimer vraiment Dieu
répondront certainement par I'affirmative a toutes ces questions.

* * *

Lors du Congres national des travailleurs de I'Organisation Sri Sathya Sai qui s'est tenu a
Prashanti Nilayam le 22 novembre 1970, Swami fit cette déclaration : Dans son discours
d'hier, Swami Karunyananda a dit qu'il a longtemps pensé que les hommes des temps
anciens etaient plus fortunés que ceux de notre époque, car ils pouvaient avoir le darshan
du Seigneur. Mais il est maintenant certain, a-t-il ajouté, qu'il n'y a pas de génération plus
fortunée que la votre... Sans aucun doute, vous étes tous extraordinairement chanceux.

99



Une des plus belles pensées de Swami que j'ai lus, se trouve écrite de sa propre main en
premiere page de Finding God de Charles Penn. J'espére qu'elle remuera le cceur du lecteur
autant qu'elle a fait vibrer le mien.

Apres de longues recherches ici et ailleurs, dans les temples et les églises, sur terre et dans
les cieux, te revoila enfin, fermant la boucle Ia ou tu I'as commencée, c'est-a-dire au niveau
de ton ame. Tu réalises que Celui que tu as cherché partout dans le monde, Celui pour qui
tu as pleuré et prié dans les églises et les temples, Celui que tu considérais comme le
mystére des mystéeres caché dans les nuages est le plus intime de tes proches : c'est ton
propre Soi, la réalité de ta vie, de ton corps et de ton ame. Il est ta propre nature ; affirme-
la, manifeste-la. La Vérite, seule la Vérité, est ta véritable amie et parente. Conforme-toi a
la Veérité, suis le chemin de la conduite juste et pas une épine ne t'égratignera.

* k% %

Ne laissez donc pas cette chance filer entre vos mains. Tenez-la fermement et tirez-en le
meilleur. Avec foi, enthousiasme et dévotion, empruntez le chemin indiqué et parvenez au
but qui est de réaliser la Réalité. Puissiez-vous atteindre cette Réalisation.

— Baba —

Avis au lecteur

Le 4 novembre 2000, lors d'une entrevue, Swami a assuré l'auteur que : « Tous ceux qui
liront ce livre avec amour, foi et dévotion et suivront les enseignements qu'il contient sur
I'Ashtanga Yoga, verront tous leurs besoins immédiats satisfaits ».

Que ces besoins concernent une meilleure santé, la recherche d'un équilibre affectif ou
financier ou tout autre besoin, il leur suffira d'implorer la forme de Dieu qui leur est chére
: Jésus, Allah, Bouddha ou I'un des milliers d'autres noms que I'homme utilise pour adorer
Dieu.

Glossaire

Advaita Doctrine philosophique du "non-dualisme™ enseignant la nature de la
Réalité ultime (Dieu).

Ahimsa Non-violence.

Aparigraha Non acceptation de cadeaux, etc.

Arjuna Disciple du Seigneur Krishna. Celui-ci, juste avant le commencement de la bataille
de Kurukshetra, lui révéla des vérités sur I'existence humaine.

Asana Posture de yoga.

Ashram Ermitage, monastere.

Ashtanga yoga L'octuple sentier menant a I'union avec Dieu.

Astheya Ne pas voler.

Atma L'élément le plus subtil de I'étre humain.

100



Avatar Incarnation de Dieu.

Baba Peére.

Bhagavad Gita « Le chant du Seigneur ». Dialogue entre le Seigneur Krishna et son disciple
durant la bataille de Kurukshetra.

Bhagavan Seigneur, Dieu.

Bhajan(s) Chant(s) de dévotion.

Bhakthi Dévotion.

Brahma Le Dieu créateur de la Trinité hindoue (les deux autres dieux étant Shiva et
Vishnou.

Brahmacharya Littéralement : se mouvoir en Brahman ; contrdle des sens.

Brindavan Nom de I'ashram de Sai Baba a Whitefield.

Buddhi Intellect, discernement.

Chakras Centres d'énergie situés le long de la colonne vertébrale.

Chith Conscience, Connaissance absolue.

Darshan Vision d'un saint.

Dasara Féte hindoue célébrée en I'nonneur des déesses Durga, Kali et

Lakshmi.

Dharana Concentration.

Dharma Code de conduite ; action juste.

Dhyana Méditation.

Ganesha Le Dieu a téte d'éléphant qui Ote les obstacles.

Gunas Les trois qualités de I'étre humain : tranquillité, action et inertie.

Guru Maitre spirituel. Littéralement : "celui qui chasse I'obscurité™.

Hatha Yoga Technique de yoga consistant en la pratique d'asanas, ou postures, visant a
favoriser le bien-étre physique et I'éveil des centres spirituels.

Indra Le roi des dieux.

Ishwarapranidhana Dévotion, adoration et abandon a Dieu.

Japa Répétition du nom de Dieu.

Japamala ou mala Collier (équivalent au chapelet), composé de 108 perles, utilisé pour
réciter un mantra ou le nom du Seigneur.

Jivatman Ame individualisée.

Jnana yoga Yoga de la Connaissance.

Kala Unité de temps.

Karma Loi de cause a effet.

Karma yoga Yoga de I'action.

Krishna (Le Seigneur Krishna). Le précédent Poorna Avatar.

Kundalini Energie spirituelle logée a la base de la colonne vertébrale.

Lilas Jeux divins, miracles.

Lingam Symbole de forme ovoide représentant I'univers manifesté et non manifesté,
associé a Shiva.

Maha Shivaratri Féte nocturne célébrée en I'honneur de Shiva.

Mala Collier, guirlande.

Mandir Temple.

Mangala sutra Collier que le marié offre a sa future femme lors de la cérémonie du mariage.
Mantra Mots ou formules sacrés.

Moksha (ou Mukthi) Libération.

101



Nadis Canaux subtils véhiculant de I'énergie spirituelle.

Nirvikalpa samadhi Le dernier stade du samadhi ou ne reste plus aucune trace de dualite.
Niyama La seconde branche de I'Ashtanga Yoga qui comprend les cing pratiques ou
disciplines.

Paramatma Forme universelle de I'atma (Dieu).

Patanjali Sage d'une époque reculée qui rassembla et écrivit les Yogas sutras.

Péres du désert Moines ayant vécu en petites communautés ou en solitaires, au

4éme siécle, dans les déserts de Syrie, d'Egypte et de Palestine.

Purna Avatar, Avatar possédant tous les pouvoirs et tous les attributs de Dieu.

Prana Souffle vital soutenant la vie.

Pranayama Contrdle et régulation de la respiration.

Prasad Nourriture consacree.

Prashanthi Nilayam "Demeure de la Paix supréme" : nom de I'ashram de Sai Baba a
Puttaparti.

Prathyahara Retrait des sens du monde extérieur.

Prema Amour divin.

Puttaparti Nom du village d'Inde du Sud ou Sai Baba est né et ou il vit actuellement.
Raganuga Courant du bhakti yoga ou le pratiquant fait ses expériences luiméme sans avoir
besoin de regles ni de rituels.

Raja yoga « La voie royale ». Technique de yoga permettant d'atteindre I'union avec Dieu.
Sadhana Pratiques spirituelles.

Sai Mere divine.

Sai Baba Pére et mére divins.

Samadhi Fusion ou union avec Dieu.

Samskaras Tendances psychologiques héritées des incarnations précédentes.

Samyama L'ensemble des trois derniéres branches de I'Ashtanga Yoga : concentration,
méditation et fusion avec Dieu.

Sanathana Sarathi « L'éternel Cocher » : nom du mensuel publié a Prashanti

Nilayam.

Santosha Joie, contentement.

Sathya La Vérité. Premier prénom de Sai Baba.

Savikalpa Premier stade du samadhi.

Seva dals Bénévoles travaillant dans I'ashram de Sai Baba.

Shakti Energie divine créatrice. Nom de la Mére divine.

Shanti La paix.

Shastras « Les Ecritures qui éclairent ». Code moral.

Shiva (Siva) Le Dieu destructeur de la Trinité hindoue. Les deux autres dieux étant Vishnu
et Brahma.

Siddhis Pouvoirs psychiques spirituels.

Soucha Pureté, proprete.

Sutras Littéralement « fil ». Texte faisant partie des Védas.

Swadhyaya Etude des Ecritures.

Swami Enseignant et maitre spirituel. Un des noms donnés a Sai Baba.

Tapas Austérités.

Vaidhi Courant du bhakti yoga dans lequel les autorités établies sont censées savoir ce qui
est le mieux pour vous. Ordre, injonction.

102



Védas Les Saintes Ecritures de la religion hindoue.

Vedique Relatif aux Védas.

Vibhuti Cendre sacrée matérialisée par Swami.

Vishnu Le Dieu conservateur de la Trinité hindoue. Les deux autres dieux étant Shiva et
Brahma.

*k*k

Si I'on m'avait dit il y a quelques années. .. que j'irais un jour en Inde me prosterner partant
d'un milieu anglo-saxon protestant traditionnel, parvient a la conscience élargie de la
fraternité des hommes tous enfants du méme Pére. Loin de délaisser sa religion, elle réalise
que les enseignements de Sri Sathya Sai Baba l'aident a mieux vivre au quotidien sa foi
chrétienne.

Avec sincérité et simplicité, elle raconte ses voyages en Inde, ses tiraillements intérieurs,
les défis qu'il lui faut affronter, la force qu'elle acquiert ; ainsi le lecteur découvre que,
derriére les apparences, I'Orient et I'Occident ne sont pas aussi différents que peut-étre il le
pensait.

**k*

103



