AVIS AUX LECTEURS

L histoire racontée dans ce livre est authentique et
vrais. Des Maitres vivent dans le Gufa Ashram.

Le Nara Narayana Gufa Ashram existe vraiment,
mais, afin de protéger I’intimité des Maitres qui
occupent cette grotte, I’emplacement exacte n’est
point révélé. Les noms des lieux furent changés.

Urvashi Kund est une source sacrée dans la
montagne de Neelkanth et non un lac.

Le Nara Narayana Gufa Ashram n’est pas a I’ ouest
de Badrinath, mais a 60 kilometres au sud.

Nara Narayana Gufa Ashram, Badrinath et
Rishikesh forment un triangle.

Informations recus d’un Maitre qui a visité
plusieurs fois le Gufa Ashram.




SAI BABA et

NARA NARAYANA

GUFA ASHRAM

De Swami Maheshwaranand



Editions Sathyananada
A.S.B.L. Sathyanaanda, Bergique

TABLE DES MATIERES

Préface

La grotte Nara Narayana. Le voyage

L’épisode d’Urvashi Kund. Le douziéme compagnon.

Les jeux divins de Sai

La précieuse plante grimpante. Les deux sages.

Les sages des Himalaya.

Une appréciation critique.

Justification des jeux divins de Sai

Possibilité du retour des Sadhakas.

Baba a-t-1l montré quelque partialité envers les Sadhakas
du Gufa Ashram.

Séjour a 5.400 metres. Route du Gufa Ashram. Miracles.
La cause et la source.

Qui est supérieur, les Sadhakas ou les Pandavas ? L’exil.L
Les Pandavas et le Seigneur Rama. Une controverse.

Qui est supérieur, les Sadhakas ou les Pandavas ? Vanara
Vidala Nyaya. Le douziéme membre du groupe. Ondée
d’une grace spéciale sur le chef du Gufa Ashram.
Glossaire



PREFACE

L’exposé sur le Nara Narayana Gufa Ashram reproduit
dans ce livre,est basé sur le récit de Swami
Maheswarananda. Le texte original est en hindi. Apres
I’avoir étudié en détail, je I’ai trouvé non seulement
passionnant, mais aussi susceptible de nous fournir un apergu
de ’'un des innombrables Jeux Divins de Bhagavan Baba
dans un registre tout a fait différent. Et tellement révélateur !
Il m’a simplement semblé, qu’il aurait été égoiste de ma part
de ne pas partager la joie que j’ai tirée du manuscrit en hindi,
avec les autres freres dévots. Le langage est une matiere forte
délicate, et, traduire les idées et les sentiments d’un auteur,
avec sensibilité et subtilité, dans un domaine comme la
spiritualité, est un travail extrémement difficile, surtout pour
une personne comme moi, tout a fait novice dans ce domaine.
Je me suis posé la question, et j’ai regu une réponse
intérieure. Le Seigneur, dans toute Sa miséricorde, m’a
donné Son approbation et je suis allée de I’avant. Compte
tenu de ’authenticité du récit, je voulus rencontrer 1’auteur
dans sa résidence a Prashanti Nilayam pour savoir s’il avait
quelque chose a me dire. Voici ce qu’il me dit :

« C’est un peu avant le festival de Dussehra que je suis venu
a Puttaparthi pour la premiere fois, en 1978. Comme tout
visiteur, j’avais de nombreuses questions a ’esprit. Mais je
vis le Seigneur et je fus vaincu. En 1982, Swami m’ordonna
de rester simplement ici et depuis ce temps-13, je vis ici. »

« C’est durant mon séjour que j’appris la visite d’un certain
Mahatma de Janakpur, ville située a la frontiere indo-

4



népalaise. Il était accompagné d’un beau jaune homme de 28
ans. Bhagavan leur accorda une entrevue. J’étais impatient
de savoir ce que le Seigneur leur avait dit. Aussi rencontrai-
je le Mahatma le jour suivant. Il m’informa que le Seigneur
lui avait demandé de suivre strictement les rigueurs de Tapas.
Quand je [linterrogeai sur le jeune homme qui
I’accompagnait, 11 m’informa qu’il jouissait d’une grace
spéciale de Bhagavan. Ce que le Mahatma me révéla fut tres
émouvant. Le jeune homme appartenait a une riche et
prospére famille de Janakpur. Baba aimait tant ce jeune
homme qu’ll aborda le chef de famille déguisé en sadhu, et
demanda que le jeune homme soit sa Bhiksha (auméne de
mendiant religieux). Le jeune homme était en train de faire
une maitrise de sciences en mathématiques ; il quitta son
foyer et sa maison et embrassa 1’état de Sanyasa (moine
mendiant).

Le jeune homme se rendit a Prashanti Nilayam une paire de
fois, en 1979-80 et J’eus 1’occasion de le rencontrer et
d’avoir un Satsang avec lui. Lorsqu’il arriva a Prashanti
Nilayam en 1982, Bhagavan lui demanda de rester a I’ashram
tant qu’il le désirerait. Ce fait me rapprocha de ce jeune
homme. En 1983, conjointement avec un groupe de dix
autres personnes, il rencontra Swami a Bangalore et on lui
demanda d’aller a Prashanti Nilayam et d’y attendre. Dés
Son retour, Baba fit appeler deux des membres de ce groupe
ou une personne de plus s’était jointe. C’est a ce moment-Ia
que le Seigneur leur donna 1’Akshaya Patra (récipient dont
le contenu ne se vide jamais, quelle que soit la quantité qu’on
y puise), et leur demanda d’aller dans le Himalaya pour faire
Tapas (pénitence, austérité).



Le groupe partit pour le Himalaya. Le jeune ascete, bien
que tres lie avec moi, ne me raconta pas que Bhagavan leur
avait donné 1’ Akshaya Patra. C’est par un autre dévot, un
certain Shri Shyam Sunda, d’Hyderabad, que je 1’appris.
Mais comme le jeune Sanyasi ne me 1’avait pas dit lui-méme,
j’eus des doutes sur cet épisode. En 1986, ce jeune homme,
qui est aujourd’hui le chef du Gufa Ashram, arriva a
Prashanti Nilayam et, suivant les instructions de Baba resta
3 mois dans le hangar Ganasha. 1l se présenta toutefois sous
une apparence différente et les gens ne purent rien savoir a
son sujet. Lorsque je pris contact avec lui pour savoir ce qu’il
en était a propos de 1’ Akshaya Patra, il ne me donna qu’une
réponse évasive. Alors, je me mis a prier le Seigneur
continuellement pendant 3 jours. Le quatriéme jour, sans
aucun avertissement, le Sanyasi vint me trouver a 8 heures
du soir et me raconta avec force détails tout ce que j’ai écrit
dans ce livre. Toutefois, les commentaires sont miens. J’ai
pris le risque de les écrire seulement aprés avoir obtenu
I’inspiration de Bhagavan. »

L’esprit humain est si soupgonneux que, méme quand des
expeériences spécifiques concernant la gloire du Seigneur et
les facons dont 1l répand sa grace sur Ses dévots témoignent,
il n’est jamais satisfait. Il souleve mille et une questions. De
telles questions furent ainsi soulevées par plusieurs dévots
apres leur lecture sur les Jeux Divins de Bhagavan Baba,
dans la premiére partie de « Sai Baba et le Nara Narayana
Gufa Ashram ».

Swami Maheswarananda a choisi quelques questions
importantes et y a répondu aussi bien qu’il a pu, faisant usage
de son érudition et de sa vaste connaissance des anciennes

6



écritures hindoues. Sa propre discipline spirituelle lui a
donné une tournure d’esprit philosophique et pour les
quelques controverses apparues dans ce livre, il a ses propres
réponses. Au lecteur de les accepter ou de les rejeter, mais
elles méritent d’étre présentées et c¢’est une des raisons pour
lesquelles je me suis attelée a cette traduction anglaise. Ce
qui m’a incité a relever ce défi fut une occasion donnée par
Bhagavan, de lire des exposés sur notre riche héritage
spirituel et de découvrir les idéaux de I’humanité a travers
Ses actions personnelles, quand Il descendit sur terre sous
forme de différents Avatars.

Parmi eux, le Nara Narayana Avatar a pris une signification
particuliere depuis que, dans cet Avatarat, Bhagavan a
présenté 1’idéal le plus élevé d’ascése et de pureté, les deux
caractéristiques de la vie du Seigneur sous la forme de Sri
Sathya Sai Baba. Swami Maheswaranand a traité ce sujet
avec force détails et je suis sire que les dévots et les
chercheurs en quéte de divinité le trouveront certainement
intéressant. De méme, le lecteur trouvera 1’histoire du jeu
Divin de Swami qui créa un singe dans la salle d’interview,
a la demande d’un dévot étranger. Bhagavan Baba, de Sa
maniére inimitable, donne des apercus de Sa divinité a ceux
qui ont un ceeur pur et qui ont dédié leur vie a la cause de
I’humanité. L’innocence, la dévotion, I’humilité et I’abandon
sont des mots d’ordre auxquels on doit adhérer pour gagner
la Grace du Seigneur. Cela se manifeste clairement dans le
récit de I’apparition de Swami sous les traits d’un mendiant,
au domicile du jeune homme qui, par la suite, fut nommé
chef du Nara Narayana Gufa Ashram.



Ces récits, cependant, sont émaillés de profondes discutions
sur les différents aspects de la spiritualité.

Quelquefois cela rend la lecture décousue, mais quand vous
arrivez a la fin du chapitre, vous réalisez qu’il y a une unité
sous-jacente imprégnant tous les épisodes et les débats. Nous
avons fait en sorte que le livre soit de lecture agréable, mais
les efforts humains ont des limites. C’est le Seigneur qui fait
aller les choses dans la vie. Les ages des diverses
personnalités mentionnées dans ce livre sont donnés en 1986
et peuvent étre réajustés en conséquence.

Le récit contient un bon nombre de termes Sanskrits relatifs
a la spiritualité. Leur sens est si subtil qu’aucune traduction
anglaise ne peut le rendre. Aussi ont-ils été conservés tels
quels. Bon nombre de citations de Tulsidas Ramayana sont
aussi mentionnées. En additif, il y a des citations extraites
d’autres écritures. Elles ont été écrites en €criture italique. En
général, I’orthographe hindi a été utilisée mais de nombreux
mots portent 1’orthographe pratiquée dans d’autres langues
voisines.

Il'y a plusieurs références aux Védas, aux Upanishads, a la
Gita et aux Puréna. De grands Rishis et Munis, des saints et
des sages, roi et cohortes sont mentionnés dans le récit. Ils
sont peut-étre tout nouveaux pour le lecteur. De méme, il est
fait mention dans ce livre de pays étrangers et de leurs
habitants ainsi que des processus subtils de la Sadhana
spirituelle dont un lecteur ordinaire n’a peut-étre aucune
idée. Des efforts ont été faits pour fournir toutes ces
informations dans le glossaire qui contient les notes et les
références.



Maintenant que les différentes parties ont été reunies,
I’imprécision trouvée dans le récit ne peut plus venir de 1a et,
une profonde unité impregne le livre entier.

Jose espérer qu’il sera d’une lecture intéressante et
instructive, et qu’il emmenera le lecteur vers ces hauteurs
spirituelles qui illuminent I’ame. Si cela se produit, ce sera
entierement dd a la Grace de Bhagavan Baba qui est un phare
de lumiére pour I’humanité désespérée des temps modernes.

OM JAI SAI RAM



NARA NARAYANA GUFA -
LE VOYAGE

Nous avions entendu parler de ce centre de pélerinage peu
commun mais important et, de temps en temps, des
événements qui s’y déroulaient. Les fideles de Sai qui
venaient de Mathila et du Népal parlaient peu des dévots,
réalisés et enivrés de béatitude, qui résidaient dans ce lieu
saint. Les récits étaient tres émouvants. Mais en mars 1987,
j’eus la rare opportunité de rencontrer le responsable de cet
ashram qui était descendu voir Bhagavan Baba, sur Son
ordre. Cela me donna I’occasion de le rencontrer et
d’apprendre de nombreux détails sur ce saint Ashram. Tout
ce que j’appris me donna I’impression que nous ne vivions
pas dans I’¢re du Kaliyuga. C’était 1’age de Sathya partout.
Et si I’age de Kali existe quelque part, c¢’est seulement dans
les labyrinthes de I’ignorance ot ’homme s’est enchevétré a
cause de sa peur imaginaire.

Le directeur de cet Ashram (qui souhaite conserver
I’anonymat) est connu de moi depuis 1978. J’eus ’occasion
de le rencontrer, et de profiter de sa précieuse compagnie,
quand je vins a Puttaparthi la premiere fois pour y recevoir
le Darshan de Bhagavan. En 1986, c’était un jeune homme
de 35 ans originaire de Janakpur dans le district de Mithila
du Bihar. Il est licencié en mathématiques et particulierement
bien versé dans les écritures indiennes. Voici la description
qu’il donne de 1’Ashram :

A une quarantaine de kilométres du lieu saint de Badrinath,
il y a une montagne en direction du Nord-Ouest connue sous

10



le nom de Narayana Parvata (montagne de Dieu). Il y a une
immense grotte au pied de la montagne. Elle est orientée vers
le Nord. Dans un angle de la grotte coule une riviére d’eau
douce et pure. Les Himalaya sont pleins de grottes mais
presque toutes sont humides, comme la grotte d’ Amarnath
ou I’eau ruisselle, provenant de plusieurs sources. Aussi ne
conviennent-elles pas pour y vivre. Quant & la grotte en
question elle est seche et peut servir de résidence. Selon les
instructions de Bhagavan Sai Baba, le groupe qui y réside est
formé de onze membres. Deux d’entre eux sont de vieux
Sanyasis (ascetes). 1ls ne sont pas seulement avancés en age
mais aussi en expériences spirituelles et dans la connaissance
des écritures. Ils ont eu la chance de recevoir la grace de
Swami quinze ans auparavant et sont pleinement dotés de ce
qui est nécessaire pour la réalisation de I’ame, et ils ont fait
beaucoup de progrés dans ce domaine. Naturellement ils
méritent les congratulations des autres fréres dévots et sont
respectés par ces derniers. On les connait sous les noms de
Shri 108 Swami Virajanandji Maharaj. Méme a cet age-lails
sont en parfaite santé. Les neuf autres membres du groupe
appartenaient autrefois soit au Népal, soit a Mathila. Tous
sont licenciés soit en arts, soit en sciences et quelques-uns
détiennent méme un doctorat en philosophie. lls sont tous
jeunes et ont entre 30 et 35 ans.

Dans le domaine de I’éducation spirituelle aussi, ils sont
parfaitement versés dans les saintes écritures et sont bien
orientés dans 1’ancienne culture indienne. En écoutant les
conversations élevées de ces quelques heureux élus, on se
souvient aisément du dialogue de Krishna et d’Arjuna dans
la Gita. Arjuna, curieux comme il est, demande a Krishna :
« Madhusudhana ! Si un pratiquant de yoga quitte son corps

11



sans avoir réussi a atteindre son but, quelles en sont les
conséquences ? » En disant cela, Arjuna continua et exprima
simultanément ses suppositions : « Krishna, je pense que,
tout comme un amas de nuages dans le ciel est disperse en
lambeaux par une forte rafale de vent, le pratiquant de yoga
qui a échoué doit rencontrer la méme fin. L’influence de
Maya doit le détruire complétement, parce qu’en tant que
Sadhaka, il a malheureusement échoué dans le but final de sa
vie. » Kabir a nettement établi ce fait quand il dit :

« Sai ka ghar door hai, jaise paid khajoor chadhe to chakhe
prem rasa, gire to chaknachur »

« La demeure de Sai est loin devant. Y aller c’est comme
grimper le long d’un palmier. Si vous réussissez a grimper,
vous obtiendrez le jus de I’ Amour Divin, mais si vous glissez
et tombez, vous vous briserez en mille morceaux. »

Lord Krishna répond séveérement a cette question. D’abord
Il met en garde Arjuna en le grondant affectueusement : « Ne
pose plus jamais une telle question. » Puis Il poursuit : « Na
me Bhaktah pranashyathi ». « Mes dévots ne sont jamais
détruits. Seuls ceux qui sont trompés par Maya aboutissent a
cette fin tragique. » Arjuna demanda ensuite : « Bien, mais
malgré sa naissance humaine, cet homme obtiendra sans
doute une demeure peu reluisante. » Cette fois Krishna
répondit au comble de 1’agitation, « Non, jamais! Mes
enfants ne prennent jamais naissance dans une famille
pauvre ou indigente. Plus exactement, ils naissent dans des
familles riches, prosperes, mais soumises a des restrictions. »

Ce qui a été mentionné dans le paragraphe précédent
s’applique parfaitement aux onze membres du Nara
Narayana Ashram. Aucun des résidents ne vient d’une

12



famille pauvre. lls appartiennent tous a des familles nobles,
prosperes et aimantes. Aucun d’eux n’a I’esprit étroit et des
idées mesquines. lls sont tous motivés par un idéal de vie
¢levé. Aucun ne souffre d’un attachement quelconque au
monde matériel. Quand Bhagavan Baba leur demanda de
transmettre leurs richesses et leur héritage a leurs
successeurs avant trois ans et de donner toutes les aumdnes
qu’ils voudraient pendant cette période, tout en leur assurant
qu’Il pourvoirait a leurs besoins spirituels et dévotionnels, ils
se soumirent a cet ordre avec respect et se considéréerent
comme extrémement chanceux. lls disposerent de leur
fortune qui s’¢levait a plusieurs millions de roupies en un
rien de temps. Il est bien évident que, comme c’est écrit dans
la Gita, toutes ces &mes étaient en fait de grands personnages
qui s’étaient élevés grace a leurs progres spirituels dans leurs
incarnations précédentes.

Cet Ashram est installé dans cette immense grotte mesurant
environ 50 metres sur 22 metres. Une partie de la montagne
Narayana ou Bhagavan Nara entreprit son ascese est appelée
la chaine Urvashi. Prés de cette chaine se trouve une
profonde vallée ou coule le Gange sacré. Situé sur la rive de
ce Gange sacré se trouve le célébre lieu mentionné dans les
Purunas sous le nom de Shamyaprash. C’est la que
Maharishi Veda Vyas désigna le Seigneur Ganesh comme
Son écrivain et qu’ll composa le Panchama Veda, le
Mahabharata, en plus de nombreux autres livres sacrés d’une
valeur inestimable. Plus tard, divinement inspiré par le Deva
Rishi Narada, il écrivit Shrimad Bhagavata, un livre
débordant de dévotion. Sur la rive gauche du divin Gange se
trouve la chaine Urvashi ou Bhagavan Sathya Sai Baba,
I’actuelle incarnation de Dieu, a fondé le Gufa Ashram. Seuls

13



les dévots et les prophétes de trés haut niveau demeurent la.
Attenant a cet Ashram se trouve Urvashi Kund. Sri Sai Baba
a Lui-méme expliqué en détail la signification spirituelle et
mythologique de ce lieu saint. En bref, voici ce qu’ll a dit.

Dans I’age de Sathya, Urvashi Kund fut le lieu ou le
Seigneur Nara Narayana avait coutume de faire Son ascese.
Alors que le Seigneur était au plus profond de Ses austérités,
Indra, le Seigneur du Paradis, envoya Kamadeva avec un
groupe d’Apsaras (divinités féminines) pour Le tester. Tous
ses efforts pour distraire Nara Narayana échouerent et
Kamadeva et sa troupe durent accepter la défaite, comme il
avait été obligé de ’accepter pendant les Danses et les jeux
de Krishna avec les Gopis. Les Apsaras et Kamadeva furent
profondément honteux de leur conduite. lls regarderent les
pieds de Lotus de Narayana et prierent le Seigneur
humblement et avec conviction.

« O Omniprésent et Omniscient Narayana, la victoire
t’appartient. Ta gloire est infinie. Tu es la véritable
incarnation de 1’¢lévation et de la dignité. Nous avons
commis un grave méfait. En retour, Tu pouvais nous punir
séverement. Mais, au lieu de nous punir, Tu nous as
pardonné. Exactement comme I’enfant innocent, assis sur les
genoux de son grand-pére, s’agite sans cesse et le taquine de
toutes les maniéres possibles, parfois en tiraillant sa barbe,
parfois aussi en lui donnant des claques, sachant a peine ce
qu’il fait, nous nous sommes comportés avec Toi de la
maniére la plus indigne qui soit, sous I’influence de notre
méchante nature. Mais, a I’instar du grand-pére qui tolére
toutes ces gamineries de 1’enfant et qui, au lieu de s’irriter,
I’inonde seulement de son amour, Tu nous as traités

14



pareillement, comme des enfants ignorants, et Tu nous as
pardonné. Quelle magnanimité, O Seigneur ! »

Par ce moyen, Kamadeva et les Apsaras firent amende
honorable auprés du Seigneur, a plusieurs reprises, et
demanderent la permission de retourner au Paradis. Dans
Son infinie bonté, Narayana sourit avec douceur et dit : « Il
n’est pas convenable qu’une personne reparte les mains
vides quand elle rend visite a cet endroit, et en Ma présence.
Attendez un peu et prenez du Prasadam pour le Seigneur
Indra. » Disant cela, le Seigneur Narayana créa un certain
nombre d’ Apsaras d’une divine beauté et parla a Kamadeva :
« Présente ces Apsaras comme cadeau de Ma part a Indra. »
Devant cela, Kamadeva et sa troupe furent completement
atterrés. lls prierent ardemment et humblement le Seigneur
et dirent : « O Seigneur! A I’instant ou Indra verra ces
Apsaras, nous serons condamnés car, ni par la grace ni par la
beauté nous ne nous rapprochons un tant soit peu d’elles, et
nous sommes destinés a étre expulsés du Paradis par notre
maitre. » Avec un doux sourire, Narayana parla a nouveau :
« Mais il n’est pas convenable que vous partiez comme ¢a.
C’est contre I’étiquette, d’accord, prenez la plus laide des
Apsaras avec vous. » Disant cela, Narayana leur confia
Urvashi. A P’instant ou Indra vit Urvashi, Il fut ensorcelé par
sa beauté¢. Elle était finalement la plus belle d’entre elles, et
comme telle, Indra en fit la reine de toutes les Apsaras du
Paradis.

La victoire de Narayana sur Kamadeva, bien que sport
divin, est une victoire dans le vrai sens du terme. Ce que nous
voyons habituellement dans le monde est quelque chose de
différent. Le vainqueur devient arrogant, dans I’ivresse de la

15



victoire, et le perdant souffre silencieusement sous le coup
de la honte et du remords.

Mais dans ce cas précis, le conquérant, Narayana, est
completement indifférent vis a vis de sa victoire. Il est
totalement dénué de tout sentiment d’orgueil. De méme, le
vaincu Kamadeva se libéra aussi de son chagrin et de son
remords lorsqu’il regut de Narayana Urvashi en cadeau.
Aprés cet incident, Narayana abandonna cet endroit et se
rendit dans un lieu inconnu, de 1’autre c6t¢ de la montagne
Narayana. Il agit ainsi car Il voulut éviter tout contact avec
les autres dieux qui auraient pu I’aborder pour Le féliciter de
Sa victoire. (Kamavijaya)

De par la volonté divine, le lieu ou le Seigneur Narayana
avait entrepris de faire Ses austérités a été changé en un
grand lac, et il est connu aujourd’hui sous le nom d’Urvashi
Kund ou Urvashi Sarovar.

Le Seigneur Sainath, la présente incarnation, a installé le
Gufa (grotte) Ashram pour Ses dévots prés de ce lac sacré.

L’histoire de I’arrivée en ce lieu saint des dévots de Sai
nommeés par Bhagavan Lui-méme est elle-méme tres
étonnante et passionnante. En 1983, Bhagavan Baba
demanda a une douzaine de personnes de venir & Bangalore.
Le groupe comprenait les onze dévots mentionneés plus haut,
et en plus, une personne supplémentaire qui se trouvait étre
aussi un aspirant. lls furent tous les hotes de Bhagavan a
Bangalore pendant une quinzaine de jours. Baba allait les
voir chaque jour et leur communiquait les enseignements
nécessaires et les instruisait en Sadhana et Satsang (dévotion

16



et compagnie des bons). Plus tard, ils vinrent tous a Prashanti
Nilayam ou Baba accorda a deux dévots particuliers
I’honneur d’avoir une entrevue. Apres leur avoir donné les
instructions nécessaires, Swami leur dit ceci :

« Dans I’ére de Dwapara, le Dieu Soleil accorda a Draupadi
la bénédiction d’avoir un récipient divin. Ce vase
extraordinaire aida Draupadi a nourrir les cing Pandavas
avec les Brahmines et les hotes qui étaient 1a au moment du
déjeuner. La nourriture ne manqua jamais car le récipient
¢tait divin et pouvait multiplier tout ce qu’on y mettait
dedans, de sorte qu’on pouvait nourrir autant de personnes
que nécessaire. Le Rishi Dhaumya avait demandé a
Yudhishtira d’accomplir une cérémonie pour plaire au Dieu
Soleil, et c’est ainsi que les Pandavas recurent en cadeau le
vase divin. » Le Seigneur dit ensuite : « Le récipient que Je
vous donne est de loin plus extraordinaire. Il est bien
supérieur a celui qui avait été donné a Draupadi. Dans le
récipient divin détenu par Draupadi, il fallait mettre d’abord
un peu de nourriture et ensuite prier pendant la cuisson. Suite
a la priére, la nourriture devenait Akshaya (sans limite). Mais
le récipient que je vous donne ne nécessite ni priere ni aucun
ingrédient a y mettre. En effet, chaque fois que Je
m’apercevrai que vous avez faim, la quantité nécessaire de
nourriture  dont vous avez besoin  apparaitra
automatiquement dans le récipient par Ma divine volonté.
Vous obtiendrez de ce vase seul, non seulement de la
nourriture mais aussi du lait, des jus de fruits et tous autres
articles dont vous avez besoin. VVous allez demeurer dans une
grotte isolée et inhabitée, dans les Himalaya, avec ce
récipient. Suivant Mes directives, vous allez pratiquer le
forme la plus élevée de méditation, celle qui conduit a
I’extase et vous connecte directement au principe Atmique.

17



Ce que vous n’avez pas pu réaliser dans vos incarnations
précédentes, faites-le maintenant. » Les deux Sadhakas se
prosternerent devant Bhagavan et Lui offrirent leurs
salutations. Le groupe partit ensuite pour les Himalaya avec
les bénédictions de Bhagavan et le vase divin. Pendant pres
d’un an, ils passerent leur temps dans différentes parties des
Himalaya qui s’étendent au Népal, mais ils réalisérent
bientét que, partout ou ils allaient se fixer, les gens
commengaient a venir et se pressaient autour d’eux pour
obtenir une audience et une compagnie spirituelle.

Ils devenaient ainsi un obstacle dans leur ascése. Cela fit
baisser le niveau de leur Sadhana. Aussi déciderent-ils
d’aller vers Badrinath, a la recherche de quelque endroit
solitaire, hors d’atteinte des hommes, ou ils pourraient
étancher leur soif de Sadhana intense. Tout en suivant les
méandres de la route a travers les Himalaya, le groupe
atteignit d’abord le lieu saint de Badrinath. La, ils
accomplirent tous les rituels exigés en un tel lieu, rendirent
hommage au Seigneur Badrinath et ensuite, traversant Rishi
Ganga, ils se dirigérent vers Urvashi Kund, situé a I’Ouest
de Badrinath. En chemin, ils durent passer la nuit sur la
montagne couverte de neige, réfugiés sous un rocher énorme
car le terrain était dangereux et peu aisé. Ils n’eurent aucun
probléme de nourriture car le divin récipient vint a leur aide,
et grace a leur dure vie ascétique et aux bénédictions de
Bhagavan, I’effet du froid fut négligeable. Le matin suivant,
vers 10 heures, ils atteignirent Urvashi Kund. C’était en juin
1984. Quand le groupe parvint au but, Bhagavan Sai Nath se
livra a un Jeu Divin inimaginable. Apres avoir pris leur bain
dans le lac, dés que les membres furent assis en posture de
lotus, ils perdirent tout contact avec ce monde et entrérent

18



immédiatement en extase. Ce fut une extase d’un haut niveau
qui ne dura pas une heure ou deux, deux jours ou trois, mais
dix-huit jours pleins !

Le lecteur imaginera sans peine 1’impossibilit¢é d’un tel
fait ! Les Sadhakas étaient a une altitude de 18.000 pieds
(environ 5.400 meétres) ou, a cause de la raréfaction de
I’oxygene, méme la respiration devient difficile. Les vents
soufflaient avec violence. Tout I’espace en plein air était sous
le coup d’une terrible vague de froid. Et dans ces conditions
extrémes, les dévots de Sai Baba resterent en extase parfaite
pendant 18 jours! Des gens comme nous, qui vivent dans
I’age de Kali ne pourront jamais croire une pareille histoire !
Mais le fait est que ces dévots purent supporter avec succes
ce Samadhi de niveau supérieur, pour la premiere fois de leur
vie, uniquement par la grace infinie du Seigneur incarné,
Bhagavan Baba. Un tel accomplissement était au-dela des
forces humaines. Mais il n’est pas un acte de Dieu qui ne soit
dépourvu d’intention, et comme tel, ce Jeu Divin fondé sur
le Samadhi avait aussi divers buts, dont un fut I’exposé du
principe de dévotion. Il y a un vieux dicton :

« Bhole bhaav milandi Raghuraya

Chaturai na Chaturbhuja paya. »

« Le Seigneur Rama est accessible a celui qui a un cceur pur
et simple, mais si on veut rechercher Sa faveur par la
fourberie, Lord Chaturbhuja est hors de son atteinte.

Le Jeu Divin de Saint mentionné ci-dessous avait aussi un
but identique. En voici les détails :

Quand le groupe quitta Prashanti Nilayam, en plus des onze
membres d’origine, il y avait une douzieéme personne. C’était

19



un grand dévot de Bhagavan Sainath. En témoignage de Sa
grace, le Seigneur lui avait donné une bague et une montre
créées pour lui étre agréable. Ce dévot extrémement
intelligent comptait davantage sur la raison que sur la foi.
Pendant qu’on donnait une féte d’adieu pour le groupe des
onze dévots, a Prashanti Nilayam, le Seigneur fit appeler cet
homme séparément et lui donna un ordre différent. Le
Seigneur Sainath lui interdit d’accompagner le groupe.
« Connaissant ton tempérament et ta nature, J’ai décidé pour
toi un type de Sadhana différent. »

Ce qu'on attendait de lui, c’était qu’il exécute
respectueusement les ordres du Seigneur. Mais se
considérant trop intelligent et éveillé, il n’en fit rien. Il dit a
Bhagavan avant de partir qu’il accompagnerait certainement
le groupe et qu’ll veuille bien I’en excuser. Une fois de plus
le Seigneur lui expliqua ; « Regarde, Je suis plus bienveillant
avec toi qu’avec aucune autre de ces onze personnes et tu
jouis nettement plus qu’eux de Ma Grace. A eux, Je n’ai
offert que le chemin de I’ascése et du yoga, mais sur toi
comme le roi Janaka, Je déverse sans restriction Ma Grace et
Je t’accorde a la fois le Yoga et la pénitence du plaisir. En ce
qui concerne ces gens, Je les ai obligés a se débarrasser de
leur fortune qui s’élevait a plusieurs millions de roupies, car
elle ¢tait le symbole de 1’assouvissement des plaisirs du
monde et Je leur assigne une ascése rigoureuse pour parvenir
a la libération totale. Mais dans ton cas, tu jouiras non
seulement d’une fortune illimitée mais tu acquerras aussi la
maitrise du yoga et de Vidya grace a Mes bénédictions. Tu
devrais donc te ranger a Mon avis et ne pas les
accompagner. »

20



En dépit du ton persuasif de Bhagavan Baba, le garcon ne
Lui obéit pas. Il partit avec le groupe et rejoignit Urvashi
Kund. En outre, il tenta encore une ruse. Un doute s’éleva
dans son esprit. Il pensa, qui sait, que les autres membres du
groupe pouvaient I’abandonner quelque part sur le chemin,
en accord avec les instructions de Swami. En conséquence,
il établit un plan pour se mettre a ’abri d’une telle
éventualité. Il collecta I’argent que tous les autres membres
du groupe détenaient pour faire face aux exigences du
voyage et garda sur lui la totalité de la somme. Personne
n’avait plus un sous sur lui. Il s’empara méme du vase divin
que Bhagavan leur avait donné. Il devint ainsi le chef du
groupe et commenca a diriger les affaires du voyage. Quand
le groupe des dévots arriva a Urvashi Kund, ils n’étaient plus
que onze. Le douziéme homme, qui était leur chef, s’égara et
fut laissé derriére. Aussi il arriva en retard. Pendant ce temps,
les autres dévots étaient entrés en extase, de par la volonté
divine. Quand il arriva sur le lieu saint, il vit tous les dévots
en extase et crut étre le jouet d’une illusion. Il considéra
I’ensemble de la situation comme un acte d’hypocrisie, et, en
dépit de son arrivée a Urvashi Kund qui fut créée par
Narayana Lui-méme, il en résulta qu’il oublia de prendre le
bain. A la place, il se moqua de ses amis pendant une demi-
heure. Mais au bout d’un certain temps, comme il ne
percevait aucune réaction chez ses compagnons, pas méme
un léger mouvement, ses doutes s’élevérent a nouveau.
soupconna que quelque chose n’allait pas a leur sujet, sinon,
lorsqu’il se moquait d’eux pendant toute la demi-heure
précédente, ils n’auraient pas pu rester calmes.

Il aurait d0 se produire quelgue chose, un bruit, une
secousse, un gloussement, des rires. Si bien qu’il s’approcha

21



d’eux pour toucher leur corps. IIs étaient glacés et aussi dure
que de la pierre. Profondément surpris, il pensa qu’ils étaient
morts. Il leur prit aussi le pouls, mais il ne le sentit pas
(naturellement, le pouls s’arréte quand on est en Samadhi).
Finalement, il en vint a la conclusion que tous ses
compagnons étaient morts. Alors, dévoré de chagrin, il s’en
alla en pleurant pendant plus d’une heure.

Un peu plus tard, son esprit fut submergé par toutes sortes
d’arguments. « Sal Baba est un menteur. Il est responsable
de la perte de mes amis. Si c’est un menteur, tout ce qu’ll a
donné doit étre faux. » Le malheur dans tout cela était qu’il
avait oublié totalement un fait évident: tout au long du
voyage jusqu’a Urvashi Kund, c’était 1’Akshaya Patra (le
récipient divin) donné par Baba qui avait pourvu a leurs
besoins, qu’il s’agisse de lait, de fruits, de nourriture ou
autre. Méme les auménes que les chefs de famille croisés en
chemin leur donnaient étaient dues a la Gréace divine. Mais a
ce moment précis, il perdit tous ses sens, il s’embrouilla et,
réunissant tous les objets que Baba leur avait donnés, il les
jeta avec force dans 1’Urvashi Kund. Puis il s’en retourna a
Rishikesh via Badrinath, racontant aux connaissances qu’il
rencontra sur sa route, que tous les autres membres du groupe
avaient abandonné leur corps dans des circonstances
tragiques. 1l voulait ainsi faire passer un mensonge pour une
verité. Ce que les Saints avaient déclaré précédemment fut
prouvé a la lettre.

« Bhole bhav milanhi Raghuraya
Chaturai na Chaturbhujpaya. »

22



Ceux qui acceptérent respectueusement les ordres de
Bhagavan réussirent a établir I'unité avec le Seigneur a
travers le Samadhi et commenceérent a vivre en ce lieu saint
—Urvashi Kund — ou le Seigneur Nara Narayana avait Lui-
méme pratiqué Ses austérités. Mais une personne qui agit
avec ruse et peu de foi fut dépossédée de la Grace de Swami
a cause de ses propres actes. Ce que veut le Seigneur, c’est
un total abandon et non I’habileté.

23



L’ EPISODE D’ URVASHI KUND
LE DOUZIEME COMPAGNON

LES JEUX DIVINS DE SAI

Tandis que les jours passaient, les onze dévots qui étaient
entrés en catalepsie, prés d’Urvashi Kund, pénétrérent dans
un état de profonde méditation, et les caprices du temps, le
vent violent et froid et les chutes de neige, eurent un léger
effet sur eux. Le monde extérieur n’avait plus aucune
signification pour eux.

Le dix-huitieme jour, vers 10 heures du matin, presque tous
sortirent en méme temps de leur état de catalepsie. lls étaient
extrémement gais car, pendant 18 jours, ils avaient eu le
privilege de boire a longs traits le nectar de la proximité du
Seigneur Tout Puissant. La fusion du Soi dans le Soi Divin
est une expérience rare, octroyée seulement a un vrai dévot.
La durée totale des 18 jours ne leur parut pas plus longue
qu’une durée de 48 minutes. Soudain le regard d’un dévot
tomba sur la montre qu’il portait. C’était une montre
automatique qui donnait a la fois I’heure et la date. Elle leur
donna une idée du temps qu’ils avaient passé en méditation.
IIs étaient dans une grande incertitude car ils ne pouvaient
pas juger s’ils avaient passé deux « ghadies » ou 18 jours en
Samadhi. Songeant a cette situation, ils réaliserent que c’était
une grace inhabituelle de Bhagavan Sainath. Pour Ses
dévots, Il peut tout faire. Dans leur cas, ’extension et le
ralentissement du temps était un de Ses miracles. Il y a

24



d’innombrables exemples accomplis par Bhagavan Sainath,
dans Ses précédentes incarnations d’Avatar. Sous la forme
de Krishna, Il transporta tous les habitants de Mathura a
Dwarka, pendant qu’ils dormaient, pour les sauver de la
brutale invasion du puissant Jarasandha. Les citoyens de
Mathura s’étaient endormis dans leur ville mais quand ils
s’éveillerent, ils étaient a Dwarka. La chose la plus étonnante
qui arriva quand ils s’éveillérent, fut leur sentiment de
familiarité parfaite avec la ville de Dwarka, comme s’ils y
vivaient depuis longtemps. Le temps et I’espace n’ont pas de
sens pour le Seigneur, quand il s’agit de voler au secours de
Ses dévots les plus chers. De méme, pendant Son incarnation
sous la forme de Rama, Il transforma un jour en un an.
Encore sous la forme de Krishna, pendant qu’ll célébrait
« Rasaleela », 1l prolongea une nuit de six mois. Le présent
miracle du Seigneur Sainath appartient a la méme catégorie.
Il assouplit toutes les régles du temps pour Ses dévots et les
transporta du monde lié au temps dans le monde lié a la
Gréce.

Pensant a toutes ces choses, les dévots étaient absorbés dans
I’extase, quand un second miracle se produisit. Ils se
rappelérent soudain de leur douziéme compagnon. Ou était
leur chef ? lls regardérent tout autour mais ne le virent nulle
part. lls en furent trés ennuyés, 1l avait la garde du récipient
Divin et de tout I’argent. « Comment nous sera-t-il possible
de vivre a cette altitude sans le secours du vase divin ? Ce
fut la premiere pensée qui vint a l’esprit de chacun.
Finalement, ils abandonnérent tout aux pieds du Seigneur
miséricordieux. « Le Sainath éternellement bienveillant qui
nous a gardés en bonne santé pendant 18 jours sans
nourriture ni eau, qui nous a protégés de la rigueur des

25



bourrasques de vent glacial des Himalaya, prendra aussi
sirement soin de nous dans le futur. Alors, pourquoi
s’inquiéter ? »  Cette décision prise, ils se levérent et
commencérent a chercher une grotte convenable ou ils
pourraient vivre en permanence. C’était le premier
commandement que le Seigneur leur avait donné. Ils avaient
péniblement parcouru 200 metres quand ils trouvérent une
belle grotte seche et spacieuse. Dans un de ses coins coulait
un gentil ruisseau aux eaux claires. lls furent enchantés de le
voir et s’assirent la pour prendre un peu de repos. Mais le
méme souci recommenca a les perturber. Comment allaient-
ils se débrouiller sans I’ Akshaya Patra ? « Le Seigneur nous
I’a d’ores et déja donné, et c’est a cause de notre sottise et de
notre négligence que nous 1’avons perdu », commencérent-
ils a se maudire. Finalement, ils décidérent de s’asseoir en
méditation, car ils étaient slrs que Bhagavan Sainath ferait
quelque chose pour eux. Au cours de la méditation, deux des
membres du groupe eurent la vision du récipient divin qui
reposait au fond du lac d’Urvashi Kund. D’abord, ils crurent
étre le jouet d’une illusion, mais dans leur méditation ils
virent la méme chose a plusieurs reprises et il leur vint a
I’esprit qu’ils feraient mieux d’aller fouiller Urvashi Kund.
Quand ils arrivéerent au bord du lac pour scruter son eau
limpide et calme comme du cristal, ils purent voir sans
aucune difficulté le récipient divin reposant sur le fond. Bien
que le lac ait environ 300 metres de profondeur, 1’eau était
aussi transparente que celle de Manasarovar. Aussi la vision
était-elle tres nette.

Maintenant le probléme était différent. lls avaient retrouvé
la trace de 1’Akshaya Patra et, ils I’avaient localis¢, mais le
probleme se résumait a ceci : comment aller le chercher ?

26



Plonger dans une eau si glaciale et si profonde n’était pas une
plaisanterie. lls discuterent entre eux du sujet, émettant
toutes les possibilités, mais ils ne purent trouver de solution.
En fin de compte, ils en vinrent a la conclusion que la tache
était trop ardue et dépassait les capacités de chacun. lls
pensérent que la meilleure chose a faire était de prier pour
que Bhagavan Baba vienne a leur secours. Le chef du groupe
qui était silencieux depuis un moment se mit tout a coup a
parler . « Bhagavan Sai Baba nous a donné cet Akshaya
Patra extrémement précieux et nous avons profité de la
nourriture la meilleure puisqu’il s’agit de Son Prasad, grace
a Lui pendant un an. Est-ce une chose ordinaire ? Ne pensez-
vous pas que ¢’est Son amour et Sa grace évidents pour nous
qui Lui avons dicté de créer ce récipient et de nous le
donner ? Le préserver et le maintenir en sireté est maintenant
de notre responsabilité. C’est trés inconvenant de déranger
Bhagavan pour une affaire aussi insignifiante. »

De toute évidence, Bhagavan Lui-méme avait répondu a la
question, utilisant le nouveau chef comme médium. C’est
pourquoi, méme une tache aussi ardue que d’aller chercher
le récipient au fond du lac, lui parut si simple et insignifiante.
Puis il se leva soudainement et s’avanca vers Urvashi Kund
pour aller chercher le vase divin, demandant a ses
compagnons de prier Bhagavan pour qu’il réussisse dans son
entreprise.

Ce dévot avait une aptitude particuliere qu’il avait
développée grace a une pratique réguliére et consciencieuse
de Pranayam : il pouvait retenir son souffle pendant une
heure ou méme plus. Il piqua droit vers le fond et se dirigea
directement sur le lieu ou se trouvait le récipient, a la vitesse

27



d’un projectile filant a travers I’eau. Il prit le vase et
commenca sa remontée. Il apparut bient6t a la surface de
I’eau et nagea jusqu’a la rive. L’ensemble de 1’opération
n’avait pas duré plus de 40 minutes. Cependant I’eau du lac
était glaciale. Il tomba inconscient sur le sol. Son corps parut
sans vie. Tous ses compagnons lui massérent le corps sans
arrét pendant une demi-heure, en récitant le nom de
Bhagavan Sainath. Il reprit graduellement conscience et peu
apres il se trouva complétement rétabli.

Un frisson de joie parcourut tout le groupe. Ils étaient une
fois de plus en possession du récipient divin que leur avait
donné le bien aimé Bhagavan et qui leur était certainement
plus précieux que leur vie méme. Enfin, tous leurs problemes
étaient résolus. Grace aux bénédictions de 1’Omniprésent
Seigneur Sainath, ils avaient une grotte spacieuse ou vivre,
un ruisseau d’eau fraiche pour boire et I’ Akshaya Patra qui
leur offrait toutes les sortes de nourriture dont ils avaient
besoin. 1ls commencerent alors a s’occuper de détails
mineurs avant de s’installer enfin pour les chants
dévotionnels et la méditation. La grotte se trouvait a 20 pieds
(6 metres environ) au-dessus du sol. Ils construisirent donc
des marches pour y accéder plus facilement. Ils diviserent
ensuite la grotte en 12 piéces. Ils éleverent des murets pour
séparer les pieces les unes des autres. La piéce centrale, la
douziéme dans D'ordre, fut réservée pour servir comme
temple de Bhagavan Sainath. Sur un piédestal, les dévots
placérent la photo du Seigneur. En chantant des mantras et
avec beaucoup de vénération, ils rendirent aussi le culte au
vase divin et le placérent aux pieds du Seigneur. lls réunirent
aussi différents articles et matériel pour célébrer le culte dans
les régles et accomplir 1’Aarti. Ainsi chaque dévot

28



commenca a vivre dans la piéce qui lui avait été attribuée, et
la méditation, la pratique du culte et Aarti rythmerent leur
vie en ce lieu avec régularite.

Tout ceci prit environ deux semaines. Une fois installés,
leur Sadhana se mit a battre son plein. Chacun se retirait pour
dormir a 9h du soir et se levait aux premieres heures du jour,
entre 2h et 2h30 du matin. Ils terminaient leurs ablutions et
leur bain matinaux vers 4h et offraient leurs prieres a
Bhagavan Sai Baba, suivies de Bhajans et de I’Aarti. De
4h30 du matin & 4h30 du soir, ils étaient assis en méditation
et pratiquaient Dhyana. Trois des dévots étaient les
Agnihotris réguliers. lls arrétaient donc leur méditation a 8h
du matin, accomplissaient leur Agnihotra (cérémonie du feu)
et peu apres, entraient a nouveau en Samadhi. A 4h30 du soir,
ils terminaient leur journée de méditation, faisaient quelques
Iégers exercices pour redresser leurs membres, faisaient un
brin de toilette et une demi-heure aprés, aussitot qu’ils
entraient dans le temple de Sainath pour le Darshan et qu’ils
enlevaient le couvercle du vase divin, ils trouvaient de la
nourriture  fraichement accommodée, préte a étre
consommée. Ils prenaient joyeusement le Prasadam
(nourriture). Un moment plus tard, ils avaient leur culte du
soir, Bhajans et Aarti. Dés que 8h arrivait, le récipient divin
se remplissait de lait bouilli. Aprés avoir bu chacun un verre
de lait chaud, ils avaient une conversation spirituelle d’une
demi-heure, qui faisait partie de leur programme d’étude du
Soi. A 9h exactement, ils allaient au lit. C’était leur routine
quotidienne.

Une fois, il arriva aussi qu’ils restent en Samadhi trois jours
et trois nuits, 72h sans interruption. Le troisieme jour, quand

29



ils reprirent conscience et souleverent le couvercle du vase
divin, au lieu de nourriture, ils y découvrirent un délicieux
jus de fruits frais. IIs étaient tous trés heureux, parce que c’est
toujours bon de rompre le jetine avec du jus de fruits. Si les
dévots prennent un autre type de nourriture ce jour-la, cela
peut affecter leur systéme digestif. Etre continuellement
assis pendant longtemps affecte le fonctionnement normal
des intestins. Les selles deviennent séches et collent aux
parois de I’intestin. Le jus de fruits aide a normaliser le
systéme. C’est pourquoi presque tous les yogis utilisent le
jus de fruits comme premiére boisson aprés une longue
méditation ininterrompue.

Naturellement, lorsqu’ils découvrirent le jus de fruits
celeste dans le récipient divin, ils furent submergés de joie et
remercierent Bhagavan pour I’attention extréme qu’Il portait
a Ses dévots. IIs réaliserent ainsi que le Seigneur Sai n’est
pas seulement un Pére pour eux, mais aussi une Mere
aimante. Qui d’autre sans cela prendrait autant soin d’eux ?
Ils furent convaincus que la Mére Sai les inondait de mille
fois plus d’amour et d’affection, sinon, qui se soucierait de
leur fournir un tel jus de fruits céleste et rafraichissant?

La vie dans la grotte était maintenant bien organisée et bien
réglée. Selon leurs besoins, le récipient divin leur fournissait
de la nourriture, du lait, du jus de fruits, etc. réguliérement.
Non seulement ¢a, mais, quand les Sadhakas prenaient place
vers 5h de I’apreés-midi pour le repas (prasadam), parfois de
grands Sidhas et des yogis agés de 500 a 1.000 ans
descendaient de I'intérieur des Himalaya vers cette grotte
pour partager le Prasadam. Au moment méme ou ils
apparaissaient dans la grotte, la quantité de nourriture se

30



multipliait dans le vase divin, et, méme ces sages ressentaient
de la joie parce que la nourriture qu’ils prenaient leur était
offerte par Bhagavan Sainath en personne. Donc, tous les
dévots présents en ce lieu n’avaient aucun souci et étaient
toujours immergés dans la joie. Ils pensaient qu’ils n’avaient
aucune raison de s’inquiéter au sujet de leurs besoins
matériels, car le Pére Omniprésent avait pris sur Lui la
responsabilité de s’occuper d’eux.

Malgré tout, I’inquiétude les assaillait par moments. C’est
juste quand ils pensaient a leur douziéme compagnon. « Ou
était-il allé ? Que lui était-il arrivé ?» De telles pensées
hantaient leur esprit. Un mois et demi passa. lls avaient
terminé leur méditation habituelle & 16h30 ce jour-la et
étaient juste en train de se reposer sur le sol du temple, quand
soudain Bhagavan Sainath leur apparut. Tous se
prosternerent devant le Seigneur et Le priérent, Lui,
I’Incarnation de I’Amour, de les honorer en prenant place
parmi eux. Bhagavan avec Son sourire bienveillant et
charmeur inonda de grace et d’amour tous ceux qui étaient
la, s’assit sur le sol et levant Sa main apaisante leur demanda
de s’asseoir.

Il s’enquit alors de leur bien-étre et répondit a leurs
questions importantes pour satisfaire leur curiosité.
Bhagavan déclara : « C’est grace a Mon impulsion que vous,
étres humains, avez pu atteindre le plus saint des lieux saints
et solitaires. Vous étes tous inquiets au sujet de votre
douziéme compagnon. Ecoutez juste ceci.» Bhagavan
raconta alors aux dévots I’histoire compléte du douziéme
dévot telle que narrée précédemment. Enfin, le Seigneur
ajouta : « Je lui ai demandé de renoncer a vous accompagner,

31



mais il n’a pas tenu compte de mon avis. Il a fatalement été
le jouet d’une illusion. Mais il est sous la protection de Ma
grace et de Ma miséricorde, ou qu’il soit. Tout comme vous
M’avez remis tous vos ennuis, remettez-Moi aussi celui-la et
consacrez-vous totalement & votre instruction spirituelle. »
Ensuite, le Seigneur fit un récit vivant des origines
mythologiques d’Urvashi Kund, et qui ont été racontées
précédemment. Bhagavan fit ensuite allusion au souci des
trois Agnihotris qui se trouvaient parmi les onze dévots
demeurants 1a. Ils étaient ennuyés parce qu’en 1’absence de
ghee (beurre clarifié) et du matériel nécessaire pour le
sacrifice, il ne leur était pas possible d’accomplir leur
Agnihotra quotidien, qui faisait partie des traditions de
famille depuis la nuit des temps. Le Seigneur les assura que
cela ne se produirait plus jamais. Par Sa volonté, le récipient
divin leur fournirait 2kgs de ghee et le matériel pour le feu
du sacrifice, ce qui devrait leur suffire pour tout le mois. Cet
approvisionnement se répéterait tous les mois. Apres leur
avoir donné cette assurance, Bhagavan Sathya Sai Baba
devint invisible. Depuis lors, Bhagavan Baba continue a
apparaitre devant ces dévots de niveau élevé qui vivent dans
la grotte, une fois par mois ou tous les deux mois, et Il dirige
les affaires du Gufa Ashram, leur prodiguant Ses conseils et
leur donnant des instructions chaque fois que c’est
nécessaire.

Parfois aussi, Bhagavan procure de la joie aux résidents de
la grotte par Ses jeux divins. Par exemple, un jour, vers 17h,
au moment ou tout le monde avait fini de manger, le Seigneur
apparut. Le chef de groupe avait le sentiment que la
compagnie du Seigneur Sai leur manquait a [’heure du diner,
et il se lamentait a ce propos. Quelle joie ce serait si le

32



Seigneur était avec eux a un tel moment ! Naturellement,
I’apparition du Seigneur les combla d’une joie immense.
Soudain Son regard tomba sur le vase divin et ils eurent la
surprise de le trouver rempli de jus de fruits frais.
Immédiatement le jus fut versé dans 12 verres et on pria le
Seigneur d’accepter un des verres. Le Seigneur ordonna
qu’un verre soit posé¢ devant chaque dévot. Puis Il leur
demanda de boire avant Lui. Alors seulement Il consentirait
a boire a Son tour. Bien que cela soit tres incorrect, personne
n’osa désobéir a Bhagavan et ils firent ce que Swami désirait.
Ils se saisirent de leurs verres respectifs et commencerent a
boire a petits coups, mais ils trouverent le jus trés amer. Cela
se vit clairement a 1’expression de leurs visages. Le Seigneur
sourit et demanda avec esprit : « Qu’y a-t-il ? C’est amer ?
D’accord, apportez-Moi vos verres. » Les dévots tendirent
leurs verres a Bhagavan Baba. Il plongea le bout de Son doigt
dans Son verre et ensuite jeta quelques gouttes dans chaque
verre. Puis Il leur demanda de boire afin de savoir a quoi il
avait go(t. La toute premiére gorgée apporta une sensation
de fraicheur et de joie, et cela se vit clairement sur les
visages. Les dévots et le Seigneur se mirent a rire de concert.
Toutefois le Seigneur fit passer un profond message a travers
ce rire. Ce monde d’illusions est constamment rempli de
chagrin. L expérience qu’on en fait est toujours amere. Le
bonheur n’est rien d’autre qu’un intervalle entre deux peines.
C’est comme une halte au cours de votre voyage. Vous ne
pouvez-vous arréter qu’un bref instant, juste pour vous
reposer et vous détendre ; puis vous vous relevez et reprenez
votre voyage qui est long et difficile. 1l en va de méme pour
le bonheur qui dure peu dans ce monde d’illusion, alors que
la souffrance et la peine sont chroniques. Malgré tout, méme
si vous n’obtenez qu’une goutte de la grace du Seigneur,

33



I’amertume de votre souffrance se transforme en douceur et
en joie. Vous commencez a y godter et finalement ce Jeeva
(principe vital individuel) se fond dans le Seigneur. Tels sont
les Leelas de Bhagavan Sainath, chacun d’eux contient un
message spirituel.

Une fois aussi les 11 dévots souhaitérent participer a des
divertissements et des parties de rire avec Bhagavan. lls
étaient fatigués de manger du sambhar et du riz tous les jours.
Aussi décideérent-ils de prier ensemble pour un changement
de menu. Chaqgue fois qu’ils avaient le temps, ils priaient
Baba pour qu’ll introduise un changement dans 1’ordinaire
de leur repas, suivant leur goQt. lls prierent continuellement
pendant trois jours mais sans succes. lls changérent alors de
méthode, de I’insistance ils passérent a la résistance passive
(Satyagraha). Mais leur mouvement fut d’une certaine facon
unique. Aujourd’hui nous pratiquons une forme dénaturée de
Satyagraha. C’est devenu courant d’avoir recours aux
gréves, au sabotage, au terrorisme, au nom de la résistance
passive. Ce sont des actes honteux. Les habitants du Japon
sont de loin les meilleurs sur le plan du respect de cette forme
de résistance. Leur fagon d’exprimer leur mécontentement
n’est peut-étre pas conforme a la forme juste de satyagraha.
Mais elle n’est certainement pas aussi absurde et aussi teintée
de passion qu’en Inde. Chaque fois que les citoyens japonais
présentent leurs doléances, s’ils n’obtiennent pas de réponse
satisfaisante du gouvernement, ils augmentent leurs heures
de travail. Si la durée de leur temps de travail est 8h, ils vont
se mettre a travailler 9h, 10h, méme quelquefois 11h. En
d’autres termes ils s’infligent une souffrance et une peine
plutot que de bouleverser I’économie nationale et faire subir
des pertes au pays.

34



Mais la résistance basée sur la vérité et la droiture est d’un
niveau encore supérieur. Cela signifie que si notre attitude
est basée sur la vérité, alors Dieu, qui est I’Incarnation de la
Vérité, viendra indéniablement & notre secours. Il sera un
témoin de notre attitude et la fera accepter aux autres. Si le
résultat escompté n’est pas obtenu, nous devons croire que
notre coeur n’est pas assez pur. C’est pourquoi Dieu ne tient
aucun compte de nos priéres. Nous devons alors prendre les
mesures necessaires pour nettoyer notre ceeur de toutes ses
impuretés, afin que les priéres qui s’élévent de notre coeur
recoivent une réponse.

Le Mahatma Gandhi, le saint des temps modernes, eut
recours a ce seul type de méthode. Quand il sentit que le
peuple ne prétait attention a aucune de ses suggestions et
démarches destinées au bien-étre de I’humanité, il entreprit
un jedne qui dura une vingtaine de jours. Dans les temps
anciens, la méme pratique fut suivie par des dévots tels que
Dhruva et Prahalad. Quand Prahalad s’apergut que son pére
Hiranyakashipu battait impitoyablement d’innocents
brahmines, juste parce qu’ils étaient des dévots de Vishnu, il
se roula par terre et commenca a pleurer. Son pere lui
demanda affectueusement : « Cher fils, je punis seulement
les adorateurs de Vishnu, pourquoi te montres-tu si faché et
si peiné ? » Les larmes aux yeux, Prahalad répondit : « Pére
vénéré, quand vous punissez ces saintes brahmines
impitoyablement, j’éprouve la méme douleur qu’eux. »

Hiranyakashipu prit cette réponse comme un manque de
compréhension de la part de son fils et recommenca a battre
les saints et les brahmines. Prahalad eut alors recours a la
résistance passive. Il cessa de se nourrir et de boire, et jelina

35



pendant des jours. Hiranyakashipu redemanda a son fils ce
qu’il faisait et pourquoi. Prahalad répondit alors que comme
son pére ne prétait aucune attention a ses prieres véritables et
sinceres, il pensait qu’il y avait des impuretés dans son cceur,
autrement, il lui aurait donné une réponse positive. Quand
une priere s’éleve du plus profond d’un cceur pur, Dieu ne
peut que I’écouter, Lui, par conséquent, dit-il, « Pére, j’ai
commencé a jelner pour purifier mon Etre intime. Quand
J’aurai réussi, je suis certain de toucher votre coeur et vous
faire voir mon point de vue. » Comme nous le savons tous,
Dieu céda finalement a ces prieres et apparut sous la forme
de Narasimha pour protéger Son dévot.

Les dévots de la grotte eurent donc aussi recours a cette
méthode. Quand ils virent que leurs pri¢res n’obtenaient pas
de réponse et qu’il n’y avait aucun changement dans le menu
quotidien des repas, ils en conclurent que leurs cceurs étaient
décidément souillés par quelques mauvaises pensées et
avaient besoin de purification par des austérités. Ainsi donc,
ils renonceérent méme au seul repas qu’ils prenaient a 17h et
se limitérent a un seul verre de lait qu’ils buvaient a 20h
avant de s’endormir. Ils augmenterent méme la durée de leur
méditation. Au lieu de finir & 16h30, ils la poursuivirent
jusqu’a 18h30. Un des membres exprima un doute : « Ne
pensez-vous pas que cet acte de volonté de notre part apparait
comme une marque d’irrespect envers la nourriture donnée
par Bhagavan Baba ? » Un autre membre du groupe trouva
cependant une issue. Il suggéra que soient rassemblés les
différents produits de nourriture que le vase divin leur
procurait chaque jour et qu’ils soient offerts aux saints des
Himalaya qui venaient en visite a cet endroit assez souvent

36



par un ou deux a la fois. Comme il faisait extrémement froid,
il n’était pas possible que la nourriture s’abime.

Ainsi les dévots déciderent-ils de cette stratégie comme
résistance passive. lls suivirent cela pendant 3 jours et le
quatriéeme jour, le récipient divin fut plein de Iégumes,
légumineuses et ‘chappattis’ (galettes plates servant de pain).
Leurs prieres avaient été entendues et tous furent submergés
de bonheur devant leur succes. Il est regrettable que nous,
indiens, ayons oublié cette forme de résistance passive basée
sur la vérité. Aujourd’hui tout mouvement de contestation se
traduit par de la violence et cause des pertes considérables a
la nation. C’est comme se suicider. La perte de la propriété
nationale est en fin de compte compensée par des taxes
supplémentaires sur le peuple. Ainsi, nous-mémes sommes
les perdants.

Le premier de nos ancétres, le saint Manu, mentionne dans
Ses Smurti  (mémoires) : « Etad-desh  prasootasya
sakashadagra janmah », c’est a dire, ‘ceux qui sont nés a
Bhérat serviront de modéle au monde en raison de leur
idéologie de résistance passive basée sur la vérité¢’. Dans le
Rig Veda aussi, il y a un mantra (Neta Sin dhunam), c’est a
dire, ‘le peuple de Bharat guidera le monde’.

La présente incarnation - Bhagavan Sathya Sai Baba -
répand aussi Son message des 5 valeurs humaines - la vérité,
la droiture, la paix, I’Amour et la non-violence - dans tous
les coins et recoins du monde. Il compare ces 5 vertus aux
Panch Pranas. (5 principaux souffles vitaux). En d’autres
termes, de méme que notre corps sans ame n’a aucun sens,
de méme est la vie, quand elle est dépourvue des 5 principes

37



¢tablis par Bhagavan Baba. C’est pourquoi Sathya (Vérité)
est le mot qui précede Sai Baba, le nom donné a la présente
incarnation du Seigneur.

LA PRECIEUSE PLANTE GRIMPANTE

LES DEUX SAGES

On a déja mentionné que le Seigneur avait donné un
Akshaya Patra a onze de Ses dévots. Ces derniers occupent
une immense grotte située dans la montagne Nara Narayana
et ont entrepris une méditation et des austérités réguliéres. Le
Seigneur leur apparait quand et comme Il veut, et les guide
dans leur sadhana, la voie intérieur.

Efficacité du SOMA grimpant
Et autres plantes médicinales

Une des plus importantes fonctions de 1’ashram Nara
Narayana est de veiller a ce qu’il y ait toujours sous la main
des morceaux de bois de chauffage pour entretenir le feu de
I’Agnihotra. En conséquence, le plus souvent tous les
sadhakas vont ramasser du bois une fois par mois. Comme
I’ashram est situ¢ a 5.500 meétres d’altitude, il n’y a ni forét

38



ni arbre, de sorte qu’ils doivent descendre vers les foréts
distantes de 7 a 10 km.

Pour un profane cela peut paraitre simple, mais en vérité
cela comporte des risques. Cependant, quand Dieu incarné
est avec vous, rien n’est impossible, et c’est ainsi que les
miracles arrivent. Le miracle se produisit sous la forme de
I’efficacité de plantes médicinales précieuses, telles que le
Soma (Somalatha). A 1’époque védique, les sacrifices (yaga)
et les agnihotras (priéres au dieu du feu) étaient accomplis
par la seule grace du Soma grimpant. C’est le jus du Soma
qu’on offrait aux dieux tels qu’Indra ou Varuna, pendant le
sacrifice. Ce n’est qu’apres ce rite que les dieux se plaisaient
a accorder des bienfaits tels que la production abondante de
graines alimentaires, la richesse et toutes autres choses
nécessaires a I’existence et au maintien de la vie. 1l y a des
références dans les Sastras a propos du Soma grimpant et de
ses merveilleuses vertus de kaya kalpa, ce qui détruit toutes
les maladies et redonne la jeunesse aux vieillards décrépis.

Dans le monde actuel, il y en a beaucoup qui pourraient
penser que kaya kalpa n’est rien d’autre que pure invention
de D’esprit. Entre 1940 et 1950, le vénéré Swami 108
Vishnudas Tapasvi a parfois accompli kaya kalpa pour une
dizaine de personnes bien connues, parmi lesquelles le
Pandit Madan Mohan Malaviya, Raja Saheb de Manikpur,
Raja Saheb de Suketu et Raja Saheb de Mandi. Il entreprit
pour lui-méme le traitement de kaya kalpa et parvint a 1’age
de 185 ans. Le traitement recut une large publicité dans de
nombreux journaux contemporains américains, anglais et
européens, et les gens furent forcés d’accepter cela comme
la huitieme merveille du monde. Tout cela fut le résultat de
I’usage systématique et méthodique du Soma grimpant.

39



Dans les védas, il est fait référence aux montagnes
Moozban. C’est 1a que le Soma grimpant poussait et se
développait en un épais feuillage. Avec le temps, les aryens
se répandirent dans les régions orientales et occidentales de
I’Inde, abandonnant leur terre natale, et il arriva un moment
ou leur contact avec le Soma grimpant diminua de plus en
plus. Le méme effet se produisit a propos de la foi des
hommes. La plupart des dons divins de la nature se firent
rares au fur et & mesure que le temps passait. De 1’age de
Satya a 1’age de Treta, de Treta a I’age de Dwapara, et plus
tard de 1’4ge de Dwapara a I’¢re de Kali, on ne les vit plus
nulle part. Somalatha ou le Soma grimpant ne fit pas
exception. C’est pourquoi, dans les sacrifices accomplis
pendant 1’¢ére de Kali, les gens se sont mis a utiliser le
Puteeklatha au lieu du Soma grimpant. Cette plante
grimpante est en comparaison d’une qualité inférieure au
Somalatha et pousse dans certaines parties des montagnes
Vindhya.

Comme tout le monde le sait, tout ce qui est divin ne peut
périr. Quand quelque chose apparait a la surface, nous
prenons note de sa présence. Quand quelgue chose disparait,
nous disons que c’est perdu. Mais la vérité admise est que
I’univers contient tout ce que I’homme peut imaginer, mais
cela n’est accessible qu’a la personne audacieuse et capable.
Dans la mesure ou I’homme se livre a des actes coupables,
de telles choses lui sont inaccessibles. Mais une fois qu’il
s’est débarrassé¢ des désirs matériels et qu’il a purifié son
ceeur, ces choses réapparaissent et I’homme peut les obtenir
par des efforts sinceres. Cet éternel principe de la nature s’est
manifesté & ces chercheurs de Dieu résidant au Nara
Narayana Gufa Ashram. Pour ramasser le samidha (bois de

40



chauffage), ils devaient déambuler dans la jungle.
Occasionnellement, ils remarquerent une étrange plante, a
une certaine distance. Quand ils s’en approchérent, ils purent
la reconnaitre. C’était cette précieuse et divine plante
grimpante appelée Somalatha. Deux membres du groupe
étaient tres versés en science ayur-védique et autres sciences
médicales. Ils n’eurent aucune peine a 1’identifier et furent
tres émus de la trouver. La plante grimpante fut ainsi
rapportée a 1’ashram avec tout le rituel nécessaire, €n
chantant des mantras des védas (hymnes vediques). Dans la
culture indienne, nous ne traitons pas les plantes et les
remedes comme s’ils étaient de la maticre inerte (jada
padartha). Ils nous commandent plut6t le respect car ils sont
bénis par les dieux et renferment un élément de divinité.
C’est pourquoi nous observons obligatoirement le rituel
établi lorsque nous ramenons une plante de la jungle.

Un jour ou le Seigneur leur apparut, ils Lui mirent le soma
sous les yeux et le Seigneur confirma qu’il s’agissait bien de
cette plante. Cependant, le fait qu’ils aient pu obtenir ce
remeéde divin n’eut lieu que par la grice de Bhagavan
Sainath. Sans Sa gréace, il est impossible de trouver de tels
remeédes aussi efficaces en cet age de Kali. Plus tard, le
Seigneur planta le soma grimpant en un lieu convenablement
choisi pres de I’ashram. Il y a toutes les chances pour que
dans D’avenir la plante se répande tout autour du Nara
Narayana Ashram. De méme, les Sadhakas trouverent une
autre plante divine merveilleuse. Le jus de ses feuilles, si on
le met dans les yeux, donne a I’'usager une vision inhabituelle
qui le rend capable de voir les choses et les objets méme dans
I’obscurité la plus dense de la nuit, aussi clairement qu’en
plein jour. IIs trouverent en plus d’autres plantes précieuses.

41



Deux sages au Nara Narayana Ashram

Dieu descend sur terre pour le bien étre de ’humanité toute
entiere. Qu’il soit riche ou pauvre, grand ou petit, plongé
dans les affaires du monde ou détaché d’elles, un chef de
famille ou un ascete, chacun tire bénéfice de la présence du
Seigneur. Vous appelez encore cela une coincidence que,
parmi ceux qui ont renoncé au monde pour devenir sanyasi
(renoncant), trés peu se trouvent en contact étroit avec
Bhagavan Baba. Il est donc pertinent de parler de deux de
ces personnalités qui étaient membres de ce groupe de 11
sadhakas et qui vivaient avec eux dans cet ashram.

108 Shri Swami Vamadeva Maharaj
Swami Vamadeva a 104 ans. A I’origine de son choix pour
le renoncement, il y eut un tres vif désir d’acquérir Sadhana
Chatushtaya.

Comme on le sait, celui dont la vie est basée sur la
discipline et le détachement qui sont une partie des six types
de richesse, et qui est doté des 4 vertus que sont Viveka
(discrimination), Vairaga (détachement), Shad Sampatti et
Mumuksha (désir de libération), a bonne dose, a droit d’opter
pour la vie de sanyasi. Ces 4 vertus sont connues comme
Sadhana Chatushtaya.

De ce c6té, Swami Vamadeva avait beaucoup de chance car
il était doté des 4 vertus quand il se destina a étre sanyasi. On
a vu que trés souvent, méme les sanyasis, dotés de toutes les
vertus, tombent dans le piége de créer une tradition de
disciples, et de fonder des ashrams de briques et de chaux.
Mais Swami Vamadeva mérite des félicitations car, au lieu

42



de demander aux autres de devenir ses disciples, il considéra
qu’il valait mieux contrdler son mental et ses sens afin d’en
devenir le maitre. Les efforts de toute sa longue vie furent
orientés vers ce but. Jusqu’ici, I’expérience de tous est
semblable. « Si votre mental vous domine vous étes perdu.
Si vous pouvez vaincre votre mental, vous serez assuréement
victorieux. L’Univers entier est un ami de celui qui contrdle
son mental et ses sens. »

En d’autres termes, une personne qui accepte la défaite face
a son mental, gache sa vie a la fois dans ce bas monde et dans
I’autre. Mais celui qui peut soumettre son mental et en faire
son esclave, améliore ses chances dans les deux mondes. Il
obtient nom et renom dans ce monde-ci et la libération dans
I’autre. C’est ce que fit Swami Vamadeva.

Les vues de Swamiji concernant la vie dans les ashrams
sont aussi trés différentes. Selon lui, notre corps nous fournit
un refuge et est un véritable ashram ou poursuivre notre
quéte de Dieu pour finalement nous fondre en Lui.

Tel quel, ce corps humain est le véritable ashram parce qu’il
donne Ashraya (asile) au chercheur de vérité, c’est a dire
Dieu. Tous les autres types d’ashrams ne sont d’aucune
utilité. Aussi, si vous n’avez pas de disciple et si vous n’étes
pas propriétaire d’un complexe construit appelé ashram, la
question de propriété ou de richesse ne se pose pas et vous
n’étes attach¢ a aucune forme matérielle. Ceci conduit
automatiguement au sens du détachement et a Vairagya, et
plus le temps passe, plus il grandit.

43



Il'y a 20 ans, Swamiji se rendit compte que dans les années
a venir, plus I’age s’avancerait, plus son corps deviendrait
faible et serait sujet a toutes sortes de maladies. Dans ces
conditions, pourquoi ne pas quitter volontairement son
corps ? A cette époque-la il avait environ 85 ans. Il existe une
branche de sanyasis, en particulier ceux qui sont libérés des
attaches du monde (avadhootas), qui suivent le systéeme
Rishabhadeva pour abandonner volontairement leur corps

physique.

Swami Vamadeva décida aussi d’atteindre la libération en
suivant la méme tradition. Quand la forét ou Rishabhadeva
était perdu en méditation prit feu et fut entierement réduite
en cendres, saint Rishabhadeva offrit son corps mortel a ce
feu et atteignit par la suite la béatitude divine. Vamadeva
pensa : « Pourquoi n’irais-je pas a Kashi ou le Seigneur
Shiva réside et ou les eaux sacrées du Gange emportent dans
leur courant tous nos péchés, et n’entrerais-je pas en état de
Moksha (libération) en m’offrant aux flots de Meére
Ganga ? »

Avec ce plan a ’esprit, il se rendit & Kashi et, en méditant
sur Shiva, il sauta dans le Gange. A cet instant précis un
miracle eut lieu. Le saint avait médité sur le Seigneur Shiva
blanc comme du camphre et aux membres barbouillés de
cendres, mais ce qu’il vit fut une silhouette divine vétue de
couleur safran avec une couronne de cheveux sur la téte et
élevant la main dans un geste de divine protection (Abhaya
Mudra) ! 1l se manifesta pendant quelques minutes, puis
disparut. Un autre miracle se produisit. Lorsque le sage
plongea dans le Gange, il s’enfonca d’abord jusqu’au fond
de I’eau, mais I’instant d’apres, son corps apparut a la surface

44



et se mit a flotter dans une certaine direction, sans efforts,
comme un morceau de bois. Il avait a peine parcouru 200
meétres dans cette situation, qu'un troisiéme miracle survint.
Une énorme vague se leva sur les eaux calmes du Gange,
porta son corps jusqu’au bord du fleuve et ensuite se retira.
L’instant d’aprés, les eaux étaient redevenues calmes et
paisibles. Swami Vamadva prit la décision ferme de rester la
ou précisément Mere Ganga [’avait déposé. Il se dit:
« J’entrerai en extase ici méme, en position de Padma Sana
(de lotus). Pendant les pluies, quand le Gange est en crue, je
serai automatiquement balayé. Une fois que mon corps a été
offert au Seigneur Shiva et a Mére Ganga, il n’a plus besoin
de protection. C’est a eux de veiller sur lui, si tel est leur
désir. »

La méme nuit le malicieux Seigneur Sainath envoya un
réve étrange a un officier supérieur de I’armée qui était un
dévot de Sai. L’officier vit Bhagavan Baba en train de faire
asseoir un sanyasi sur ses genoux, comme s’il s’agissait d’un
petit enfant, et de le nourrir avec des ladus (patisseries).
L’expression de Son visage montrait tout I’amour d’une
meére pour ce saint semblable a un enfant. Dans ce réve, le
dévot était submergé d’un sentiment d’amour et de
veénération pour le Seigneur. 1l regardait fixement la scéne en
pensant : « Quelle chance a ce sanyasi. Le Seigneur le traite
comme un enfant innocent et le nourrit de ladus de Ses
propres mains. Si seulement j’avais une vision méme bréve
de ce saint, je me considérerais moi aussi comme infiniment
chanceux. » Les prophetes ont dit : « Développe ton amitié
non avec le Seigneur mais avec les dévots. Alors que le
Seigneur t’accorde richesse et prospérité, le dévot, lui, te
donne acces au Seigneur Lui-méme. »

45



En d’autres termes, vous pouvez atteindre Dieu simplement
a travers le satsang, la compagnie des bons et des saints. Tout
comme dans le réve méme, le dévot de Baba se mit a prier
en joignant les mains : « O Seigneur Sai ! Accorde-moi la
bonne fortune d’avoir un apergu de ton bien-aimé saint ! Ma
vie sera assurément pleine de sens si j’ai cette chance de
servir une telle &me réalisée. »

Le soir suivant, ce dévot de Sai alla faire un tour sur les
bords du Gange. Il avait a peine fait 100 metres qu’il trouva
le saint qu’il avait vu dans son réve, assis en padmasana et
perdu en méditation. Le dévot débordant de joie se prosterna
a ses pieds. Il s’extasia de sa chance et se mit a prier
Bhagavan Baba en joignant les mains. Swami Vamadeva fut
tres surpris. 1l dit : « Je ne vous ai jamais vu et je ne connais
pas votre Sai Baba. Nous n’avons jamais eu de contact avant
aujourd’hui. Pourquoi alors chantez-vous inutilement mes
louanges ? Ne pensez-vous pas que tout ceci est pure
imagination et mensonge ? » Le dévot raconta alors le réve
qu’il avait fait la nuit précédente et déclara pour finir : « J’ai
pri¢ Bhagavan Sai Baba de m’accorder votre darshan ainsi
que I’insigne faveur de vous servir. J’ai eu la chance que ma
priere soit tres rapidement exaucée. J’ai obtenu le bonheur
de vous rencontrer, mais ce n’est pas suffisant. Je vous
supplie d’avoir la bonté de m’accompagner jusqu’a mon
humble demeure et de me donner ainsi 1’occasion de vous
servir pendant quelques temps. »

C’est ainsi que Swami Vamadeva fit la connaissance de
Bhagavan Baba, par I’intermédiaire du réve de Son dévot.
Etranges sont les jeux Divins du Seigneur ! En un éclair, le
Swami se souvint de I’apparition divine qui s’était

46



manifestée devant lui quand il méditait sur le Seigneur Shiva
juste avant de plonger dans le Gange. La description de Sai
Baba faite par le dévot correspondait parfaitement a la
divinité qui lui était apparue. « Sai Baba est-Il I’incarnation
du Seigneur Shiva ? » se dit-il. Une voix intérieure répondit :
« Cela te sera confirmé seulement si tu accompagnes le dévot
de Sai Baba et si tu restes avec lui un certain temps pour
¢couter ce qu’il a a te dire au sujet de Son Seigneur. »

Cependant le Swami avait un probléme qu’il expliqua au
dévot : « Tu sais que je suis un sanyasi Avadhoota et que j’ai
passé tout mon temps dans la jungle. Je ne puis accepter
I’hospitalité d’un chef de famille. » Le dévot répliqua :
« Swamiji, je suis tout a fait familiarisé avec votre style de
vie. Je ferai des arrangements pour que vous séjourniez en
un lieu qui vous convienne. » On peut appeler ce qui suit un
‘heureux concours de circonstances’, ou un Jeu Divin de
Bhagavan Baba. Au Ghat de Manikarnika prés de la riviere,
il y a le lieu de crémation. Un certain nombre de sanyasis
dévots du Seigneur Shiva, demeurent la et méditent sur
Bhootbhavana Bhagavan Shankar. Juste la veille de la
rencontre du dévot et de Swami Vamadeva, un des sanyasis
avait ‘transité’ et la cabane qu’il occupait était vacante. Dans
Varanasi, le lieu de crémation Manikarnika est
particulierement prisé des ascetes. De jour et de nuit un
blicher ou I’autre briile et cela renforce le sentiment de
détachement chez les sanyasis et les convainc de la futilité
de ce monde matériel. Le dévot transmit toutes ces
informations au Swami et lui proposa d’occuper la cabane
vacante si elle lui convenait. Swami Vamadeva accepta avec
joie sa proposition.

47



Swami Vamadeva resta dans cette cabane, au voisinage du
lieu de crémation, pendant quelque temps. Ce fut 1a qu’il eut
I’occasion de connaitre Bhagavan Baba plus intimement, a
travers les expériences racontées par le dévot, les images
qu’il prit plaisir a regarder et la description des jeux divins
de Baba que le dévot lui fit. Le moment arriva ou il se sentit
submergé d’amour et du désir intense d’avoir le Darshan de
Bhagavan. Il ne put le contrdler plus longtemps et
finalement, il rejoignit le groupe de dévots qui sont
maintenant installés au Nara Narayana Ashram et se présenta
a White Field avec eux pour recevoir les bénédictions de
Bhagavan. Il fait partie des onze membres sélectionnés par
Baba pour aller résider au Nara Narayana Ashram. Voila
comment un saint homme, imprégné de [’esprit de
détachement, entra en contact avec le Seigneur incarné.

Shri 108 Swami Virajanandaji Maharaj.

Tout comme Swami Vamadeva, Swami Virajanandaji est
un sanyasi de haut niveau. C’est un grand érudit et il est
totalement détaché du monde. Il a 100 ans maintenant, mais
encore en assez bonne santé pour entreprendre de longs
voyages. Il a mené une vie d’austérité dans un ermitage de
I’autre coté¢ du Gange, a Dashashvamedha Gath, au Kashi. 1l
a été un ascéte dans tous les sens du terme. Vertueux,
intelligent, parfaitement instruit dans les Ecritures et malgré
tout humble et sans prétention, il a eu une longue lignée de
disciples qui sous sa houlette menerent des vies pures,
nobles, dignes d’étre vécues.

Il'y ade cela 20 ou 25 ans, il entendit parler de I’incarnation
du Seigneur. En 1970, il se rendit a Prashanti Nilayam avec
15 a 20 disciples, et passa 20 jours dans I’Ashram. Comme

48



cela arrive fréqguemment, les jeux divins de Bhagavan sont
imprévisibles. Quelques fois ils sont si singuliers que méme
les plus grands sages et prophétes sont abusés. Notre
mythologie est remplie de tels exemples. Sati, la conjointe
du Seigneur Shiva, douta du Seigneur Rama quand il alla
dans la forét, et elle voulut tester sa diviniteé, en passant outre
les conseils de Shiva Lui-méme. Narada le grand sage
s’emporta violemment quand il vit que son apparence avait
¢été changée en celle d’un singe par Narayana et qu’il était en
train de se marier avec une belle princesse, Viswamohini.
Une aventure similaire se produisit aussi avec Swami
Virajananda. Aprés avoir passé 20 jours a Prashanti
Nilayam, il en vint a cette conclusion : « Baba est un homme
dieu pour les étrangers et les riches. Une incarnation de Dieu
est I’incarnation de I’amour et ne fait aucune différence entre
les riches et les pauvres. Dans le cas de Baba cela ne semble
pas étre vrai. Nous sommes restés ici 20 jours, et pendant
cette période, il ne s’est jamais tracassé de nous demander ne
serait-ce qu’une fois, qui nous étions et d’ou nous venions !
Il ne peut étre en aucun cas Premaswaroopa ! » Avec cette
idée dans D’esprit, il demanda a ses disciples de quitter les
lieux immédiatement et ils poursuivirent leur route vers le
Nord de I’Inde. Ils passerent la premiere nuit dans un des
refuges, dans le Dharmavaram. Ils occupérent deux
chambres. Swami Virajananda se trouvait seul dans une et
I’autre était occupée par ses disciples et sa suite.

A P’approche de la nuit, quelqu’un demanda : « Puis-je
entrer ? » Le Swami acquiesca et un étranger pénétra dans sa
chambre. Il le salua poliment et lui présenta sa requéte :
« Swami ! Bhagavan Sainath m’a envoyé vers vous pour
vous demander d’accepter de m’accompagner a Puttaparthi

49



tout de suite. Ayez I’obligeance de vous préparer a venir avec
moi. » Le Swami fut tres mécontent. Il répondit sur un ton
accablant : « Non ! Je n’irai pas. Il est peut-étre le Seigneur
des riches, mais certainement pas le notre. Il n’est ni aimable
ni aimant. Il n’est pas I’incarnation de I’amour comme 11 le
prétend. » Le visiteur réitéra neanmoins sa demande, et cette
fois sur un ton péremptoire. « Maharaj ! J’ai été envoyé avec
cette mission et je ne quitterai pas cet endroit sans vous. La
voiture attend dehors. Je vous emmeénerai avec cette voiture
et vous raménerai avec le méme véhicule. » Il'y eut quelques
échanges entre eux deux et finalement le Swami décida
d’accompagner la personne. Apres tout, il pensa que cela ne
lui prendrait pas plus de 2h30 pour un aller et retour en
voiture.

Aussitbt que Swami Virajananda arriva a Prashanti
Nilayam, Bhagavan le fit monter dans Sa chambre. Dés son
entrée dans la chambre, il voulut déverser une volée d’injures
et de doléances sur Bhagavan Baba, mais le Seigneur sourit
et dit cordialement : « Dinons d’abord et ensuite vous serez
libre de me poser autant de questions que vous voudrez. »
Le diner fut immédiatement servi sur place. Aprés diner, le
Swami prit place en face du Seigneur. Dans la seconde qui
suivit, Baba ouvrit Sa main droite et lui en montra la paume.
A peine le Swami avait-il jeté un coup d'eeil dans la main de
Bhagavan qu’il devint tout ému et se mit a transpirer
abondamment. Son visage trahissait son inquiétude et sa
crainte. Toutes ses questions venaient de recevoir leur
réponse.

Dans la paume de Bhagavan, le Swami put voir sa cabane
et son groupe de disciples. De plus, il entendit clairement la

50



voix de Bhagavan : « Amour, Amour, Amour ». Le Seigneur
disait: «Qu’est-ce  que I’amour?  Croyez-vous
qu’abandonner une famille composée de 5 a 7 membres pour
réunir autour de vous une famille plus grande, composée de
quelques milliers de personnes, est le signe d’un véritable
amour ? Vous avez abandonné votre maison de famille, mais
aujourd’hui vous étes sans cesse tracassé pour obtenir la
construction de quelques pucca cottages en guise d’ashrams.
L’autoréalisation, qui est le véritable but de 1’existence a été
complétement oubliée. Vous étes maintenant bien plus
intéressé par vos cottages et vos disciples. Ceci n’est pas de
I’amour. Ceci est D’attachement, Moha. L’amour est
I’essence de la vie, non la convoitise. La dévotion et ’amour
pour Dieu composent seuls 1’objet de I’amour, et non la
convoitise et la gloire temporelle. »

Ce fut I’expérience de toute une vie pour le Swami.
Personne ne lui avait jamais parlé de sujets spirituels et
exposé 1’hypocrisie dont nous sommes victimes tandis que
nous poursuivons notre sadhana. Pour la premiere fois
I’amere vérité lui fut révélée, et qui plus est, par Bhagavan
en personne. Il vit alors Dieu sous la forme de Baba,
Narayana sous la forme de Nara, Madhava sous la forme de
Manava. Le Swami tomba sur-le-champ aux pieds du
Seigneur et resta prosterné. Avec une grande humilité il
demanda au Seigneur de lui donner un Mantra et Ses
enseignements. Le Seigneur répondit : « Le Mantra n’est
donné qu’au disciple, c’est a dire a celui qui s’est abandonné
a la volonté de Dieu. » Indirectement Bhagavan lui fit
comprendre qu’il était plus intéressé par ses disciples et ses
ashrams que par I’Atma Sidhanta, le principe de 1 ‘ame, et
par Mumuksha, la libération. A quoi alors cela servirait-il de

51



lui donner quelque enseignement ? L’ascéte comprit a demi-
mot les sous-entendus du Seigneur, lui offrit ses salutations
avec une grande humilité et lui demanda la permission de
partir. Bhagavan sourit et dit : « Attendez une minute ! » Le
Swami s’assit. En une seconde, il s’endormit. Plus tard,
lorsqu’il s’éveilla, il se retrouva dans sa chambre, au refuge
de Dharmavaram, et non a Puttaparthi. Le Swami fut trés
surpris. Comment avait-il pu couvrir une distance de 40 km
en moins d’une seconde, alors qu’il n’avait méme pas fait un
pas depuis I’endroit ou il s’était assis dans la chambre de
Bhagavan ? 1l médita et son esprit se transporta aux pieds de
lotus du Seigneur. Se souvenir d’eux était déja un acte de
grace. L’instant d’aprées il put se souvenir de ce que dise les
Upanishads a propos des attributs d’un Avatar.

« Apani Paado Jayano Grahita. »

Goswami Tulsidas a exprimé la méme chose dans les
paroles suivantes :

« Bin pag chale, sune bin kana,

Kar bin karma vidhi nana.

Aanan rahi sakal ras bhogi,

Bin vani vakta bada jogi.

As sub bhanti alaukik karn

Mabhina jasu jai nahin barani. »

« Le Seigneur est celui qui marche sans utiliser Ses pieds,
qui entend sans le secours de Ses oreilles, qui godte toutes
les saveurs sans Sa bouche, qui est grand orateur sans utiliser
Sa langue et qui est un prophéte réalisé. En ce sens, tous Ses
actes sont des miracles. 1l est celui dont la gloire est au-dela
de toute description. »

52



Tout comme 1l voyage sur terre et par mer sans bouger
physiquement, Bhagavan peut aussi faire I’impossible a ceux
qui bénéficient de Sa gréace, si nécessaire. Ainsi le Swami en
conclut que, tout ce qui est arrivé était le résultat de I’extréme
grace du Seigneur, car il lui aurait été impossible de couvrir
cette distance en un temps aussi bref et d’arriver au
Dharmavaram. Ce Sri Sathya Sai Baba est Dieu Lui-méme,
aucun doute n’est possible.

En arrivant a Kashi, il appela ses disciples et leur parla
franchement : « Dans ma profonde ignorance, j’ai fait de
vous tous, mes disciples, et je me suis déclaré votre ‘gourou’.
Mais la vérité est que Dieu seul est le vrai Gourou. Nous
avons la merveilleuse chance que Brahma, le Créateur, le
protecteur et le destructeur de cet univers soit déja descendu
sur terre sous la forme de Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. En
conséquence, nous tous, vous et moi, acceptons-Le, Lui seul,
comme notre véritable et unique Gourou. » Il se libéra
ensuite de tous les attachements avec les disciples et
I’ashram, et entreprit de séveres austérités. Reconnaissant la
simplicité de sa vie et son ardente dévotion, Bhagavan
I’appela a Prashanti Nilayam en 1982 et le choisit comme un
des membres qui devait aller s’installer au Gufa Ashram.

Il est agréable de voir que les ascétes qui ont adopté la voie
du renoncement et vivent comme des sanyasis, se soient
décidés a reconnaitre I’incarnation du Seigneur Sai.

En 1987, une assemblée Samaj Sammelan de Sadhus de
I’¢tat de I’Andhra fut organisée a Prashanti Nilayam. En
présence d’une importante réunion de sddhus (sages), de
sanyasis (renoncgant), et de savants de grande renommeée,
Shri 108 Swami Bhoomanand Saraswati, le président actuel

53



de I’académie des sadhus et les deux précédents présidents
reconnurent la descente sur terre de Bhagavan, sous la forme
de Sri Sathya Sai Baba. Nous espérons que les autres états de
I’Inde saisiront le fil conducteur et feront de méme.

LES SAGES DES HIMALAYA

Dans les trois derniers chapitres nous avons vu que
Bhagavan avait donné le Prasad Patra (récipient divin) a un
groupe de onze dévots. Ces dévots fondérent le Gufa Ashram
sur la montagne Nara Narayana, a environ 40 km du lieu
saint de Badrinath, en direction du Nord-Ouest. C’étaient des
aspirants d’un haut niveau et ils avaient commencé a
expérimenter le Samadhi. Bagavan Baba se manifeste parmi
eux de temps en temps et leur donne de précieux
enseignements concernant la sadhana. lls ont aussi réussi a
trouver des plantes médicinales telles que le Somalata. Nous
avons vu aussi comment deux sanyasis de grand savoir sont
entrés en contact, d’étrange manicre, avec Bhagavan, et ont
rejoint plus tard le groupe d’aspirants envoyés par le
Seigneur a la grotte ashram pour y pratiquer des austérités et
le samedi yoga. Il sera certainement intéressant de savoir ce
que les sages de I’Himalaya et les grands siddhis disent au
sujet de Bhagavan.

La vie au Gufa Ashram est menée avec une discipline
stricte, mais de temps en temps elle est agrémentée par la

54



visite de grands sages vivant au sein des Himalaya depuis
cing cent ans ou méme mille ans. Ils ont fait les observations
suivantes a propos du Seigneur incarné, Bhagavan Sri Sathya
Sai Baba.

1 — Shri Avadhootji.

Shri Avadhootji vit au sommet de la montagne Kaka
Bhushundi. Lorsqu’il vint en visite a I’ashram pour la
premigre fois, il y eu quelques discussions d’ordre religieux.
Au cours de ces discussions, une question lui fut posée,
« Quelle est votre opinion sur Bhagavan Sri Sathya Sai Baba,
qui est I’incarnation de Shiva ? » En guise de réponse a cette
question, Shri Avadhoot récita le verset suivant de la Gita :
« Na me viduh suraganah prabhavam na maharshayaha
ahamadirhi devanam maharshinam cha sarvashaha. »

«Le Seigneur Krishna dit & Arjuna: «O Arjuna!
Personne, pas méme les dieux ou les sages, ne peut Me
connaitre, I’Un incarné. Comment alors les gens ordinaires
peuvent-ils Me connaitre ? Je suis 1’Adikirta, le Créateur
primordial de tous ces dieux et de ces grands sages. »

Shri Avadhoot dit ensuite : « Quand les dieux totalement
absorbés dans la Divinité, et les grands Sages qui établissent
le contact avec le Seigneur en chantant des mantras sacrés
n’ont pas connu la Réalité du Seigneur, ou est-ce qu’un
homme comme moi se situe? »

Quelques jours plus tard, une fois encore, une question se
rapportant a D’incarnation du Seigneur fut posée a
Avadhootji. Cette fois la réponse fut différente. Il dit:
« Ceux qui ont la chance merveilleuse d’avoir le Darshan de

55



Dieu incarné, de recevoir Sa Grace et de recueillir leur
nourriture quotidienne du Prasad Patra donné par Lui, sont
réellement heureux. En ce qui nous concerne, 1’ Avatar ne
nous permet pas de I’approcher. Dans ces conditions obtenir
Sa Grace et Ses Bénédictions est tout simplement
impossible. »

Il parait donc évident que Shri Avadhootji a accepté Sri
Sathya Sai Baba comme 1’incarnation de Dieu et qu’il a aussi
essay¢ de se rapprocher de Lui. Qu’il ait échoué dans sa
tentative est une autre affaire.

2 — A Vedanti Parivrajak Siddha Purusha.

11 faut rappeler que personne n’a le courage de demander
les noms de ces sages, étant donné que dans la sadhana du
vedanta, ‘nom et forme’ sont considérés comme faux. Une
question similaire fut posée a la personne mentionnée ci-
dessus. Voici ce qu’il répondit : « Oui le Seigneur Shiva est
descendu sur terre sous la forme de Sai Baba, mais ce qui est
surprenant, c’est que I’ Avatar ne nous toleére pas nous, les
siddhas, quelque part prés de Lui. »

3 — Mahavatar Baba.

Les lecteurs doivent étre bien informés sur la personnalité
mentionnée ci-dessus. Dans le livre ‘Autobiographie d’un
yogi’, Paramhamsa Yogananda fait trés respectueusement
référence a lui a plusieurs reprises. Plusieurs aspirants de
haut niveau, soit venant de 1’Inde, soit de I’étranger
s’approchent de lui pour étre guidés. On pense qu’il a plus
de 1.000 ans. Mahavatar Baba est réputé pour avoir fait
renaitre I’ancienne sadhana du kriya yoga. Le responsable du
Gufa Ashram fut la seule personne qui put obtenir une

56



entrevue personnelle, elle aussi a huit clos. La méme
question concernant 1’Avatar Sai lui fut posée. Mahavatar
Baba répondit: «Je suis un familier des 3 avatars du
Seigneur Shiva. J’ai eu le darshan de Sai Baba de Shirdi ainsi
que du présent avatar Sri Sathya Sai. Je connais aussi le futur
avatar du Seigneur Shiva sous la forme de Prema Sai. »

4 — Baba Sundardas (Nath).

Il y a une histoire populaire sur ce grand étre spirituel a
Badrinath. Tout en parlant de leurs ancétres, les habitants de
ce centre de pelerinage disent qu’il y a environ 125 ans, Baba
Sundardas accorda a tous son darshan. Il atteignit la
perfection dans la sadhana de Pranayam (maitrise du
souffle). Un jour devant tout le monde, il s’envola dans le
ciel. Dés cet instant, sa présence physique cessa, mais ceux
qui sont de grands sadhakas peuvent encore le voir et
I’entendre.

Tous les dévots vivants au Gufa Ashram peuvent avoir son
darshan et aussi tenir conversation avec lui. 1l rend souvent
visite a I’ashram. A la suite de ses visites a I’ashram pendant
environ trois ans, on lui demanda aussi de donner son avis
sur I’Avatar Sri Sathya Sai Baba. Il dit poliment: «La
premiere fois que j’ai entendu parler de 1’Avatar, je ne 1’ai
pas cru. Le plus souvent les on-dit ne sont pas vrais. En ce
qui concerne mon étude approfondie de la personnalité de
I’ Avatar, c’est tout a fait en dehors de mes compétences. Je
ne suis pas capable. Je me suis certainement élevé au-dessus
du niveau des illusions de ce monde matériel rabaissant
I’individu, mais je n’ai pas bien réalisé¢ le Principe Divin.
Pour parler franchement, tant que vous n’avez pas réalisé la

57



Divinité dans sa Véritable signification, il est quasi
impossible de reconnaitre 1’ Avatar, parce que 1’incarnation
de Dieu n’est pas autre chose que la manifestation de la
Divinité, Brahma Lui-méme. »

Un peu plus tard, Baba Sundardas fut tres heureux. Il dit :
« Mais depuis que je vous ai rencontré, et que j’ai entendu
beaucoup de saintes histoires sur Bhagavan Baba, et de plus
avoir étudié a fond des livres saints tels que Jaimini
Mahabharat, je suis convaincu que la Seigneur est descendu
sur terre. Jattends maintenant les bénédictions du
Seigneur. »

Jaimini Mahabharat.

Il 'y a de nombreuses raisons pour que les siddhas vivant
dans les Himalaya viennent en visite au Gufa Ashram. L une
d’entres elle est de partager le ‘Prasad’ produit par le
récipient divin. Une autre raison est la vie austére menée par
les 11 dévots de I’ashram plongeés la plupart du temps dans
une stricte pénitence. Mais il y a aussi une troisieme raison.
C’est ’occasion d’étudier ce vieux livre religieux quasiment
introuvable, le Jaimini Mahabharat. Baba Sundardas a déja
parle de lui précédemment.

L’auteur de cette grande épopée fut le principal disciple de
Maharshi Veda Vyas, Rishi Jaimini. Son ?uvre la plus
importante est 1’exposé détaillé et authentique du Purva
Mimamsa Darshan. Ce Darshan Shastra est le résumé de tout
le savoir concernant le Karmakand (chapitre traitant de
I’action) et I’accomplissement du culte et des sacrifices.
C’est un des six darshanas bien connus. Maharshi Jaimini
écrivit aussi une autre épopée traitant d’une quantité

58



d’incidents extraordinaires et révélateurs que 1’on ne trouve
pas dans le Mahabharat écrit par Maharshi Veda Vyas. Ce
poeme épique s’appelle Jaimini Mahabharat.

Une bonne partie de la littérature spirituelle de 1’Inde fut
détruite en raison de diverses invasions étrangeres
périodiques. On peut imaginer le nombre d’€critures et autres
vieux livres de la Sarasvati bibliotheque de Srinagar,
lorsqu’on lit que les envahisseurs non seulement saccagérent
la précieuse littérature trouvée la mais se servirent des livres
pour faire un pont au-dessus de la riviére Vitasta. De méme,
dans le fort Rouge de Delhi, des livres précieux et des
écritures anciennes furent utilisés pendant presque six mois
comme combustible pour chauffer I’eau des toilettes royales.
L’Inde du Nord notamment eut a subir plusieurs de ces
tornades, et des écritures précieuses comme Jaimini
Mahabharat, soit furent détruites, soit, si toutefois il y en
avait une copie, disparurent simplement de la circulation. En
dehors des 18 Parvas de cette grande épopeée, seul subsiste
celui qui traite d’Ashwamedha Yajna. Les 17 autres restants
sont introuvables. L’Ashwamedha Parva a été réédité par
Gita Press, de Gorakhpur.

C’est aussi un miracle de Bhagavan Baba que ’on ait
retrouvé intact le Jaimini Mahabharat complet, parfaitement
conservé dans une boite, dans I'une des grottes de la
montagne. La personne qui le trouva n’était pas un expert en
sanskrit. Il offrit donc le manuscrit de ce livre au chef de la
grotte Shri Nara Narayan, qui est un érudit en sanskrit.

Ce livre a quelque chose de spécial : il contient un récit
complet et détaillé sur Bhagavan Sri Sathya Sai Baba, une
incarnation du Seigneur Shiva. Il mentionne le nom de

59



I’Avatar, un compte rendu complet de sa dynastie, et il
raconte quelques miracles merveilleux accomplis par le
Seigneur, qui indiquent le commencement d’une nouvelle
ére, par la mise en place de la véritable religion sous la
conduite du Sathya Yuga.

Les siddhas qui vinrent en visite au Gufa Ashram eurent la
chance d’étudier en détail ce saint livre. Ils furent stupéfiés
de voir, de lire et d’entendre son contenu. I1s réalisérent alors
que, quelques 5.000 ans auparavant, le grand Muni Jaimini,
qui était beaucoup plus avancé qu’eux en spiritualité, avait
prédit I’incarnation du Seigneur Sainath. C’est pourquoi ces
siddhas exprimérent leur sincére gratitude envers les
résidents du Gufa Ashram, pour avoir fourni 1’occasion
rarissime de consulter le livre saint qui avait été découvert
grace a leurs généreux efforts. Voila comment Baba
Sundardas exprima aussi sa reconnaissance lorsqu’il se
référa au Jaimini Mahabharat.

5 — Devaraha or Devaria Baba.

Ce grand sage ne vit pas dans les Himalaya, mais plut6t sur
les rives des rivieres qui ont leurs sources dans les Himalaya.
Il demeure au premier étage d’une construction de bois a
deux étages, batie au confluent sacré du Gange, de la
Yamuna et de la Saraswati. A cause de son association avec
ces trois rivieres, il est considéré comme un yogi des
Himalaya. On suppose qu’il a entre 400 et 500 ans. C’est une
vieille connaissance du chef du Gufa Ashram. Un jour le chef
voulut connaitre 1’opinion de Devaraha Baba sur Bhagavan
Sri Sathya Sai. Devaraha Baba déclara en termes clairs et
énergiques que Bhagavan Baba ¢était 1’incarnation du
Seigneur Shiva. « Il est Parabrahma incarné ». Le chef

60



voulut davantage d’éclaircissement sur ce point. Il
I’interrogea donc plus avant: « Maharaj! Je vous suis
reconnaissant d’avoir 6té¢ de I’esprit des gens un doute de
longue date. Mais voudriez-vous avoir I’amabilité de me dire
pourquoi vous avez gardé le secret sur ce fait a mon égard et
a I’égard de ma famille, quand nous vous avons rendu visite,
il y a quelques décennies ? » Devaraha Baba, était calme et
serein. Il répondit d’un ton sérieux : « Il n’est pas bon de dire
de telles choses tant qu’on ne vous les demande pas
vraiment. Il faut étre d’abord un vrai chercheur. De plus, il y
a une autre raison importante. Le Seigneur incarné a
formellement interdit aux siddhas de mentionner ce fait a qui
que ce soit. C’est pourquoi nous ne discutons méme pas de
cela entre nous. Ce mystére concernant 1’incarnation du
Seigneur Sainath peut étre brievement évoqué seulement en
compagnie de sadhakas hautement réalisés, qui sont
vraiment curieux. » Il resta ensuite silencieux quelques
minutes. Puis il ajouta tranquillement : « Le temps n’est pas
bien loin ou les prophétes, les sages et les saints de tout le
pays se rassembleront a Puttaparthi pour recevoir les
bénédictions du Seigneur incarné. »

(Quinze jours apres la parution de ce livre, Devaraha Baba
quitta son corps mortel pour entrer en Maha Samadhi.)

6 — Revered Maharshi Bhrigu Baba.

Maharshi Bhrigu est connu du monde entier pour ses
prédictions justes. Doté d’une intelligence subtile divine, il a
fait d’innombrables prédictions qui nous sont parvenues a
travers Brihgu Samitha. La plupart se sont avérées exactes,
une fois passées par I’épreuve du temps.

61



Quel plus grand hommage peut étre rendu a Bhrigu
Maharaj que celui que lui a rendu [I’omnipotent et
omniprésent Seigneur Krishna en disant de lui dans la
Shrimad Bhagavad Gita: « Parmi les Maharshis Je suis
Bhrigu », alors qu’ll était en train d’expliquer Son
Omniprésence. Un Maharshi occupe une place plus élevée
que les rishis et dans la catégorie des Maharshis, Bhrigu et
au sommet. Bhriguji a donné une information détaillée sur
I’incarnation de Bhagavan Sainath a travers son ceuvre
immortelle, le Bhrigu Samitha. Les disciples du Maharshi
ont fondé une association appelée ‘Manav Dharma Sangh’.
Il 'y a environ 25 ans, quand cette institution fut fondée a
Delhi, le responsable de 1’organisation fut invité par Bhrigu
Maharj a se rendre a Puttaparthi d’abord, pour recevoir les
bénédictions de Bhagavan Sai Baba et ensuite il pourrait
commencer sa sainte mission. Sa volonté fut exécutée et
seulement apres, 1’organisation ‘Manav Dharma Sangh’ fut
fondée. Cette organisation a des ramifications dans toutes les
parties du pays. Cette simple illustration suffit a montrer
quelle importance Maharshi Bhrigu donne a Bhagavan Baba,
I’ Avatar du Seigneur Shiva.

Une appréciation critique :

La question fondamentale qui vient en premier lieu a
I’esprit est: « Pourquoi le Seigneur ne permet pas aux
siddhas de s’approcher de Lui ? » La réponse est simple :
« le temps ou le Seigneur doit se révéler n’est pas encore
arrive. » S’Il permet aux siddhas de venir a Lui pour recevoir
Ses bénédictions, les sadhakas suivront, et un courant sans
fin de sadhakas se produira. Il leur paraitrait naturel en effet
de penser que, étant donné que les siddhas L’ont accepté
comme Avatar, ce serai béte de leur part de na pas se

62



conformer a eux. Trés bientdt Sai sera universellement
reconnu comme Dieu.

En réalité, le véritable but d’un Avatar est de donner
conscience aux gens de Sa venue, mais étant donné ’ordre
des choses, il y a toujours un temps pour chaque chose. Il
vient un moment ou chacun a I’occasion de recevoir Son
Darshan, sparshan et sambhashan. De méme, viendra le
temps ou quelques rares élus pourront aller pres de Lui.

Par exemple, pendant I’incarnation de Vishnou en tant que
Rama, le Seigneur Shiva trouva Rama, 1’habitant de la forét,
pleurant la perte de sa femme Sita et se renseignant aupres
des arbres et des plantes s’ils n’avaient pas vu Sita aux yeux
de biche. En voyant le Seigneur de I’Univers dans une
condition si pitoyable Shiva fut aussi envahi de tristesse et
eut le désir d’aller vers Lui pour offrir Ses priéres. Mais au
dernier moment la discrimination vint a son secours. Il se
souvint du don accordé a Ravana par Brahma

« Ravana maran manuj kar jancha
Prabhu vidhi vachan keenh chah sancha. »

« Ravana avait pri¢ Brahma que, s’il venait a mourir, ce soit
de la main d’un homme et non d’un dieu. Vishnou, par
conséquent, était descendu sur terre sous la forme d’un
homme tel que Rama. C’est pourquoi, si je me mets a le prier
comme Paramatma, les paroles de Brahma ne se réaliseront
pas » pensa Shiva.

On peut se demander comment est-il possible qu’ils se
trompent ? Apres tout, Shiva Lui-méme est le Param Guru

63



de tous les siddhas et le Supréme dans la hiérarchie des
dieux. Mais voila ce qu’il faut éviter. Si Shiva se met a prier
Rama, tous les autres dieux, siddhas, rishis et saints suivront
Son exemple et alors, I’aspect divin de I’Avatar Rama sera
connu de tous et il ne sera plus traité comme un homme. Pour
respecter le don de Brahmé, Rama ne pourra donc pas tuer
Ravana. Sur-le-champ de bataille de Lanka, Ravana se
prévaudra de ce don: « O Seigneur des Seigneurs, posez
votre arc et vos fleches. Brahm4, le créateur de cet univers
m’a fait un don. Personne excepté un homme ne peut me
tuer. Vous étes Ishwara. Doté et investi de la divinité, bien
qu’homme, vous étes vraiment Dieu. Vous ne pouvez pas me
tuer. » Tant que Ravana ne sera pas tué, Rama se comportera
comme n’importe quel étre humain. Une fois Ravana tué,
tous les dieux, y compris Shiva, offriront leurs prieres a
Rama qui est I’incarnation du Seigneur Vishnou, comme au
Maitre Supréme

Juste comme Shiva a offert Ses salutations 8 Rama de loin,
et qui plus est, secretement, Bhagavan Baba ne permis pas
aux siddhas et aux rishis de Le rencontrer. Mais le temps
n’est pas loin ou tous les dieux prendront des formes
humaines et iront a Puttaparthi de concert avec les rishis et
les munis (ascetes) pour offrir leurs pieuses salutations au
Seigneur et recevoir Ses bénédictions. Il y a 20 ans, le
Seigneur avait fait une déclaration similaire. Il était en train
de prendre le petit déjeuner avec quelques proches dévots.
Ils proposérent a Bhagavan : « Swami ! Vos jeux divins et
vos miracles font le sujet de conversation de chaque foyer
dans presque tous les plus grands pays du monde. C’est
pourquoi nous souhaitons organiser une conférence
internationale de tous les chercheurs spirituels et proclamer

64



au cours de ce forum que Dieu, le Créateur de cet Univers,
est déja descendu sur terre. De cette fagon, I’humanité enticre
bénéficiera de la présence du Seigneur. »

Bhagavan Baba les écouta avec un sourire et répondit avec
bienveillance : « Vos sentiments envers vos semblables sont
louables et Je les respecte. Mais ce temps n’est pas encore
venu. Avant cela, Je dois faire venir prés de Moi certaines
personnes qui, dans des vies antérieures ont sans cesse et
infatigablement tenté de M’atteindre & travers une sévére
sadhana. Le moment viendra ou le monde connaitra I’ Avatar,
et cela grace a une déclaration publique. Malgré tout, si
pousse par le sens du devoir, vous souhaitez apporter cette
veérité a la connaissance de vos freres devots et de vos amis,
vous pouvez le faire a un niveau personnel. »

Ceci est une des raisons importantes pour lesquelles
Bhagavan Baba ne permet pas aux sages et aux siddhas de
venir le rencontrer.

On peut donc comprendre aisément pourquoi Swami ne
permet généralement a personne d’écrire a Son sujet des
choses qui pourraient ressembler a une proclamation
publique. Par exemple, lorsque les Sadhakas demeurant au
Gufa Ashram demandeérent la permission de publier le texte
qui fait allusion a Bhagavan Baba dans le Jaimini
Mahabharata. Baba refusa. De méme, Irani Ma, une des
vieilles dévotes de Bhagavan, voulut publier ce que le
prophéte Mohammed avait annoncé dans un de ses célebres
livres ‘Océan de Lumiéere’. Dans ce livre, 27 attributs
appartenant a 1’ Avatar ont été mentionnés en détail. Baba ne
donna cependant pas la permission de le publier. De méme,

65



Acharya Ganjur Narayana de Bangalore est en possession
d’un manuscrit rare du ‘Sai Charitamrutum’. Ce livre fut
écrit par Shuka Muni il y a 5.000 ans. Il contient une
description détaillée de I’incarnation du Seigneur Sai dans le
Kaliyuga. Quelques amis proches de Sai approchérent
Bhagavan pour Lui demander la permission de publier cet
important document. Mais leur requéte n’obtint pas
satisfaction.

UNE EVALUATION CRITIQUE

(Nous avons parlé du Prasad Patra que Bhagavan Baba
avait donné aux 11 Sadhakas qui allérent dans les Himalaya
fonder le Gufa Ashram. llIs résidant la en permanence et se
sont complétement dédiés a la sadhana et au Samadhi. Les
siddhas et les rishis descendent de temps en temps des
Himalaya a 1’ashram pour partager le Prasadam et étre
questionnés sur Bhagavan Baba, pour donner leur opinion.
L’auteur a examiné d’un ceil critique les points de vue de ces
siddhas. - L’éditeur -) (édition originale)

En voyant ce que les siddhas ont dit de Bhagavan Baba, il
est clair qu’ils ont reconnu I’importance de 1’Avatar mais
qu’ils ont aussi exprim¢é leur incapacité a apprécier la
véritable nature du Seigneur dans Sa plénitude. Ils ont cité la
Gita.

66



« Na me viduh suraganah prabhavam na maharshayaha,
Ahamadirhi devanam maharshinam cha sarvashaha. »

« Alors que les dieux totalement établis dans la divinite, et
les Maharshis qui peuvent voir a travers le présent, le passé
et ’avenir par I’invocation de mantras sacrés expriment leur
impuissance devant la manifestation de 1’Avatar, comment
nous, étres humains ordinaires, pouvons-nous savoir quoi
que ce soit a Son sujet ? »

Deux questions fondamentales se posent maintenant :

Si les siddhas des Himalaya qui sont des ames réalisées ne
réussissent pas a identifier I’ Avatar, est-ce réellement dans
les limites de I’effort humain de connaitre Sa Réalité ? Si
Bhagavan Baba n’a pas permis aux siddhas et aux sages de
L’approcher, dans quelle mesure des dévots ordinaires
peuvent-ils parvenir a Lui ? Aussi, si par chance ces dévots
réussissent a L’approcher, rien ne garantit qu’ils ne
tomberont pas en disgrace et qu’ils ne seront pas renvoyes.
Il y a une foule de questions semblables qui viennent a
I’esprit du profane.

Ces questions-la n’ont qu’une seule réponse. Dans quelle
mesure s’est-t-on abandonné a Dieu ? Si votre abandon est
total, vous ne devriez avoir aucune difficulté a L’ atteindre, a
la fois physiquement et spirituellement, ni a identifier
I’Avatar. Le Seigneur Lui-méme donnera au dévot une
occasion de jouir de la gloire et de la vision de 1’Avatar.
Malheureusement, les siddhas souffrent de I’absence de cet
esprit de total abandon au Seigneur. Ils pensent qu’ils sont
des siddhas et donc beaucoup mieux informés que le reste de
I’humanité, et leur ego ne leur permet pas de s’abandonner

67



complétement aux pieds de Lotus de Bhagavan. Méme si ce
sentiment existe en quelques-uns, c’est sous une forme trés
limitée. La raison simple est que I’homme n’est pas méme
libéré du sens égotique d’étre vertueux. L’esprit de total
abandon se manifeste facilement chez les simples dévots et
le commun des hommes et des femmes, mais, en ce qui
concernent les intellectuels, les penseurs et les siddhas, 1’ego
entre en lice.

Le sloka de la Gita cité par ces grands aspirants et réalisés
spirituels contient un mot qui fait allusion a la raison de leur
impuissance a reconnaitre [’Avatar dans Sa plénitude.
« Aham adirhi devanam......... » Le Seigneur dit : « Je suis
I’auteur originel de tous les actes des dieux et des maharshis.
C’est pourquoi ils ne peuvent pas comprendre toute la portée
de Mon incarnation. » Le Seigneur Krishna fait allusion ici a
la particularit¢ de la nature humaine. Chaque fois qu’un
homme accomplit une action, la premiére chose qui lui vient
a Pesprit est qu’il en est ’auteur. Il oublie de se souvenir du
Seigneur. Tout le monde se souvient de ce qu’il fait, mais il
oublie facilement ce qu’on lui a fait. Chacun se souvient bien
de ce qu’il crée, construit ou découvre, mais il oublie souvent
celui qui I’a créé et qui est son Créateur. Il y a une référence
a Brahma, le Créateur, dans le Ramayana. Brahma se rendit
aussi a Mithila ou Janakpuri avec les autres dieux pour
assister au mariage de Sri Ram. En voyant la grandeur et la
beauté de la cité, Il fut franchement stupéfait.

« Vidhihi bhayau acharaj visehi,
Nij karni kahun katahun na dekhi. »

68



C’est en voyant Mithilapuri qu’ll fut grandement surpris. Il
y avait une raison a cette surprise. En tant que créateur, Il
pensait que ['univers entier avait été créé par Lui et Mithila
n’était pas une exception. Mais a Mithila chaque chose était
nouvelle, originale et d’une beauté exquise que méme
Brahma n’aurait pas pu imaginer. Cela montre combien la
vue de Brahma était étroite. Il était venu la pour assister au
mariage du Seigneur Ram avec la M¢re Sita. C’était une
occasion exceptionnelle. Ce qu’il était supposé faire, était de
déposer Ses pieuses salutations aux Pieds de Lotus du
Seigneur Ram. Au lieu de cela, Il s’occupa a découvrir des
échantillons de Sa création. Il était perdu dans la pensée de
Sa propre gloire, comment Brahmand (le cosmos) qui
contient 14 mondes (lokas) avait été créé par Lui. La planete
terre n’en est qu'un parmi les quatorze et Mithila n’est
qu’une cité de cette terre. C’est 1 que se passe le mariage de
Ram et de Sita. Aussi I’honneur de la création de Mithila nait
en Lui. C’est ainsi qu’ll a été plongé dans une maniére de
penser tres égoiste. Mais venir a Mithila ou Il ne trouva
aucune trace de Sa création fut franchement révoltant. Son
ego fut brisé et Il réalisa Sa balourdise. Mithila et Ayodhya
étaient les lieux choisis des miracles du Seigneur, méme
avant cette incarnation. Ce simple fait avait été oublié par
Brahma. Cette vérité est abondamment lumineuse chez
I’Avatar Krishna. Krishna n’a pas plutét quitté son corps
physique que la ville de Dwarka toute entic¢re s’effondre dans
I’océan, et commence le Kali Yuga. De méme, dés que Sri
Ram a abandonné Son corps terrestre a Guptar Ghat, dans la
riviére Sarayu, et renoncé a Ses jeux divins, les cités divines
d’Ayodhya et de Mithila ont été englouties. C’était normal,
aussi, car comment Mithila et Ayodhya auraient-elles pu
exister dans le monde physique créé par Brahma ?

69



Comme Brahma est obsedé par le sens égotique du devoir
qu’il a accompli, le devoir de créer I’univers, Il voit la divine
cité de Mithila comme faisant aussi partie de Sa création.
Dong, Il ne se souvient que de ce qu’ll a créé, mais Il oublie
heureusement celui qui L’a créé, Lui. C’est pourquoi le
Seigneur Shiva, le trés grand instructeur de la Sadhana de
Bhakti, dut expliquer la signification de ce moment favorable
aux dieux.

« Shiva samujhaye deva sab, janiacharaj bhulav,
hradaya vicharahu dhir dhari, Sri Raghubir vivah. »

Le Seigneur Shiva apporta la vérité a tous les dieux qui
étaient réunis a Mithila pour assister au mariage de Sri Ram
et de Sita. Il dit : « O dieux ! Ne soyez pas égarés par ce que
Vous voyez et ce qui vous surprend. Réfléchissez un peu avec
patience. Il ne s’agit pas d’un mariage ordinaire. C’est le
mariage du Seigneur Lui-méme. C’est pourquoi tout peut
arriver. Pourquoi douter ? » 1l dit a Brahma que cette vérité
fondamentale ne peut étre comprise que s’Il se libere des
griffes de ce sentiment égotique d’étre le créateur, et s’il
médite profondément sur le fait qu’il y a un Soi supérieur qui
L’a créé.

« Kartal honhi padarah chari,
Seyi Siyaram kaheu kamari. »

« Le Seigneur Shiva, I’ennemi de Kamadeva, affirma que
les quatre padarthas, Arth (richesse et bien-étre), Dharma,
Kama (désirs) et Moksha (la libération), sont accordés a celui
qui se dédie au service du Seigneur Rama et de Mére Sita. ».

70



C’¢était une allusion indirecte a Brahma de ne pas se laisser
entrainer par son intellect mais de remplir son coeur d’une
véritable dévotion. Brahma accepta avec plaisir ce conseil
opportun du Seigneur Shiva, et ¢’est pourquoi, a 1’occasion
de la rencontre de Radha et de Krishna & Dwapara et a
laquelle tous les dieux assisteérent, I’attitude de Brahma fut
totalement différente. Il était présent dans la forét proche de
Nandgaon. Mais Sa maniére de voir les choses était
complétement différente. Tout cet événement a été raconté
dans les Purunas comme suit :

« Un jour, Shyam Sunder Krishna était allé dans la forét
pour garder les vaches qui étaient en train de paitre. Le jour
pris une qualité particuliere a cause de cette innovation. Baba
Nanda, le frére ainé, Balabhadra et son ami Shridama étaient
déja partis a la maison. Krishna se retrouva seul. Radha,
I’épouse consort de Krishna, était inquiéte de son coté : Elle
pensait que les autres jours elle pouvait apercevoir Son
Seigneur quand Il passait avec Balabhadra et Shridama. »
Mais aujourd’hui tous les autres étaient rentrés a la maison
sauf Sri Krishna et Ses vaches qui n’étaient pas encore
rentrés. « Pensant a Krishna, elle partit elle-méme a la
recherche de son Seigneur et parvint au lieu ou Shyam
Sunder se tenait sous un arbre.

Sri Krishna n’était plus seul maintenant. Il se mit a marcher
lentement a travers la forét, accompagné de Sa shakti
invisible, manifestée sous la forme de Radha. Une musique
céleste sous forme de mélodies divines s’égrenait de la flite
dont Il jouait. C’était le soir et de sombres nuages bleus
avaient envahi le ciel.

71



En cette circonstance exceptionnelle Brahma apparut. Il
était assis sur le cygne et descendait progressivement su la
terre devant Sri Krishna et Radha. Immédiatement Krishna
Lui offrit Ses salutations. Il adressa des prieres & Brahma, le
créateur des Védas qui sont a la base de toute la création.
Brahma, ensuite, parla ainsi au Seigneur : « O Krishna ! Les
gens de Bhuloka (la terre) sont vraiment heureux depuis que
vous étes descendu sur terre pour leur oter leur fardeau et les
délivrer du mal. A votre gauche se trouve votre Leela Shakti,
Radha, celle qui est toujours présente dans votre coeur. De
méme que le feu et son pouvoir de braler sont deux choses
inséparables, qui n’existent pas comme deux sources
d’énergie, mais sont une et indivisible, de méme que 1’eau et
sa vague bien qu’apparaissant sous deux formes différentes
sont essentiellement une, de la méme maniére, Vous et
Radha étes éternellement un et identiques. VVous avez assumé
deux formes humaines pour manifester votre Leela devant
vos dévots. De méme qu’il est de votre nature d’accomplir
des miracles, de méme c’est aussi votre nature de maintenir
Loka Maryada. C’est pourquoi, acceptez le mariage entre
vous et Shri Radha en cette circonstance particuliérement
favorable. Cette sainte alliance ne vous sera certainement
d’aucun bénéfice, mais Moi, J en tirerai assurément un profit
immense. Cette alliance en langage spirituel sera considérée
comme 1’'union de Gnana (la connaissance) et Bhakti (la
dévotion), et comme Je vais avoir I’occasion de servir de
prétre, la forme compléte de Gnana et Bhakti résidera
éternellement dans mon cceur et m’offrira la plus haute
récompense dont Je puisse réver, c’est a dire la fusion avec
le Seigneur. »

72



L’incident ci-dessus montre clairement que la maniere de
penser de Brahma avait subi un changement radical au
moment de ’incarnation du Seigneur Krishna. Il n’y avait
aucune trace d’ego en Lui. Mais cela n’était pas vrai lorsqu’ll
visita Mithila au temps du Ramavathar. Il fut ennuyé parce
que :

« Nij karni katahun na dekhi »

C’est a dire qu’ll ne vit pas de merveille de Sa création en
ce lieu ! Rendre témoignage de Dieu et de Sa gloire n’était
pas le but essentiel de Brahma en ce temps-la. Il voulait
contempler Sa propre gloire et Il ne put la trouver nulle part
a Mithila.

L’occasion du mariage de Rama est particulierement
significative de plus d’une manicre. Il y a une comparaison
entre I’homme ordinaire, celui qui est vertueux et celui qui
est réalisé. Alors que I’homme ordinaire est toujours attaché
a Son Seigneur, car il n’y a pas d’autre alternative, le
vertueux et le savant sont incapables de tirer bénéfice de leur
contact avec le Seigneur. D’un c6té vous avez les citoyens
de Mithila qui décorerent la ville entiére de Mithila de tout
leur amour, de toute leur dévotion et avec tout leur talent,
pour la tres heureuse occasion du mariage de Mere Sita, de
I’autre coté, vous avez des personnalités comme Brahma et
Indra. 1l y a deux références sur les citoyens de Mithila, des
gens ordinaires qui étaient heureux au royaume de Janaka.

« Jo sampada neech graha scha
Tehi viloki surnayak mcha. »

L’homme ordinaire de Mithila était si riche que méme
Indra, le souverain du Paradis ne pouvait s’empécher de

73



tomber amoureux de cela. Le Paradis avec toute sa richesse
et son charme palissait de son insignifiance.

L’autre allusion concerne la beauté de Mithila apres qu’elle
ait été décorée avec le plus grand art par ses citoyens. La
question qui surgit, c’est que tous les deux, Indra et Brahma,
sont au zénith dans leurs domaines respectifs. Qui peut
rivaliser avec Indra en ce qui concerne le confort matériel et
le bonheur qui en découle ? De méme qui peut surpasser le
pouvoir creatif de Brahma ? Aprés tout, quel que soit le
matériel utilisé par les habitants, il était issu de la création de
Brahma seule, que ce soit les fleurs, les feuillages, les
draperies de soie, I’or et ’argent, les pierres précieuses et que
sais-je encore. En plus la nature entiére avec tous ses
charmes et sa beauté, les collines, les vallées, les cours d’eau,
les cascades, les nuages, 1’arc-en-ciel, le soleil, la lune,
I’aube et le crépuscule, les saisons toujours changeantes, tout
n’est que la création de Brahma. S’il en est ainsi, comment
la beauté de Mithila et la richesse de ses habitants pouvait-
elle surpasser a la fois la creation de Brahma et ’opulence
d’Indra? La raison de ce mysteére repose dans 1’esprit
d’humilité avec lequel les habitants accomplirent leur travail.
Le Ramayana décrit ainsi leur maniere d’aborder le travail :

« Vidhihi vandi tinh keenh arambha,

Virache kanak kadali ke khambha ».

Les habitants pensaient d’abord a Sri Ram au plus profond
de leur cceur et ensuite ils offraient leurs prieres & Brahma.
« Nous avons pleinement conscience que cet univers est la
création de Brahma et la force de vie et 1’énergie que nous
utilisons pour décorer Mithila nous est donnée par le
Seigneur Rama. En tant que tels, nous ne sommes rien que

74



des marionnettes entre les mains du Seigneur. En fait,
I’auteur, 1’action et I’inspirateur initial ne sont rien d’autre
que Dieu Lui-méme. Quand Dieu est tout, pourquoi
devrions-nous nous laisser entrainer par le sentiment que
nous faisons ceci ou que nous avons fait cela ?

De cette fagon, ils étaient complétement dénués du
sentiment d’ego et ils s’étaient totalement abandonnés aux
pieds de Lotus de Bhagavan. Avec cette attitude, méme la
personne la plus ordinaire peut réussir beaucoup mieux que
Brahma@, le créateur, et peut étre plus riche qu’Indra, le
Seigneur du Paradis. Ce n’est pas a cause de ce qu’il
accomplit, mais parce qu’il s’est totalement abandonné, lui
et ses actions, au Seigneur, que c’est la volonté du Seigneur
qui prevaut. 1l répand Sa grace sur Ses dévots. Pour un tel
dévot, le temps et la distance n’ont aucun sens. La grace du
Seigneur 1’éléve au-dessus de tout ca, et le dévot réside tout
le temps dans le monde de Sa grace plut6t que dans le monde
matériel. C’est si simple en fait. Aussi longtemps que vous
avez I’ego, vous vivez dans le monde, prisonnier du temps et
de I’espace. Mais des que vous vous abandonnez, vous entrez
dans le monde de la grace du Seigneur. Toutes ces actions
accomplies dans le monde assujetti au temps -kala jagat-
souffrent de I’attachement, Asakti, et la richesse acquise
souffre de la concupiscence, Lobha, mais vos actions lorsque
vous vivez dans le monde de la grace de Swami sont
motivées par la dévotion, et la richesse que vous acquérez
conduit au contentement, Santosham. La dévotion et le
contentement sont bien supérieurs a 1’attachement et a la
concupiscence. C’est la raison pour laquelle les habitants de
Mithila pouvaient posséder plus de richesse qu’lndra et
embellir leur ville mieux que Brahma Lui-méme.

75



Manifestement, Indra et Brahma qui sont investis de la
connaissance, de la puissance, de 1’autorité et de nombreuses
autres qualités, bien que vivants prés de Bhagavan, sont
dévotionnellement, bien loin de Lui, tandis que les gens du
commun vivant & Mithila et Ayodhya sont la véritable
incarnation de dévotion. La totalité de cet argument est
valable aussi dans le cas des siddhas qui, & cause de leurs
pouvoirs yogiques, sont victimes de leur ego et sont
confrontés a la difficulté de reconnaitre 1’Avatarat de
Bhagavan Sri Sathya Sai Baba. Naturellement, ils doivent
attendre et souffrir avant d’obtenir le feu vert du Seigneur
pour venir recevoir Sa grace. Les vrais dévots croient dans le
total abandon et on peut les voir tous les matins se réunir a
Prashanti Nilayam pour une simple vision du Seigneur.

JUSTIFICATION DES JEUX DIVINS
DE SAl

En confiant aux dévots le Récipient Divin, Bhagavan Baba
leur donna I’ordre de ne faire aucune publicité a propos de
I’ Akshaya Patra. « Il est dans votre nature », dit le Seigneur,
« Lorsque vous experimentez le moindre miracle comme
résultat de votre sadhana, de prendre la liberté d’en faire état.
Ne faites pas cela. »

76



C’est tout naturel pour le Seigneur Omniprésent et
Omnipotent de parler ainsi. De par Sa seule volonté 1l crée
les trois mondes et les quatorze univers (Bhuvanas). Les
montagnes infranchissables comme les Himalaya et 1’océan
insondable, les grands Pancha Bhutas (les 5 éléments)
résultent de Sa simple volonté. Naturellement, envoyer onze
véritables aspirants avec 1’Akshaya Prasad Patra a une
altitude de 5.600 metres n’était qu’un jeu d’enfant pour Lui.
Il n’y avait par conséquent rien de surprenant a ce que de la
publicité soit faite. Malgré tout, Ses jeux divins présentent
un autre aspect important. Des nombreux buts pour lesquels
Dieu s’est incarné sur la terre, I’'un d’eux est :

« Soi jas gai bhagata bhava tarhin

krupasinchu janhit tan charahin. »

« Le Seigneur sans forme assure une forme parce qu’aucun
miracle ne peut s’accomplir sans le corps. »

Sous la forme de I’Avatar, le Seigneur accomplit
d’innombrables jeux divins fondés sur I’amour pur et
véritable qui L’unit a Ses dévots. Les gens chantent la gloire
des Leelas, sanctifient ainsi le terrain de leur cceur et
réussissent a'y semer la graine de I’amour. Quand elle germe,
elle est arrosée par les récits des miracles et les leelas de
Bhagavan dans la compagnie des bons et des nobles.
Graduellement ce plan d’amour s’enracine solidement dans
le cceur des dévots et grandit en un arbre immense qui leur
octroie les fruits de la libération (Moksa). C’est cet amour et
la dévotion qui aident un dévot a traverser 1’océan du monde
matériel. C’est avec ces saintes intentions que ce livret a été
composeé.

77



Il'y a encore une autre raison. Bon nombre des dévots du
Seigneur qui sont venus a Son contact, occupent dans la vie
publique des fonctions de responsabilité, que ce soit en Inde
ou a I’étranger. Swami leur a demand¢ de s’acquitter de leurs
devoirs comme de vrais serviteurs publics. Mais dans leur
vie quotidienne ces gens-la sont parfois confrontés a des
situations qui sont de véritables défis. Pour eux, un
renforcement de la foi est nécessaire. C’est chose possible
s’ils apprennent de plus en plus sur la gloire de Bhagavan qui
se développe et touche toujours. Le Seigneur Lui-méme a
dit: «II est treés difficile aux gens qui m’entourent de
comprendre que Je suis le Seigneur. Seul un Sadhaka
toujours en éveil peut y parvenir.

Pourquoi ? Goswami Tulasidas a donné une belle
explication de cette énigme dans le Shri Rama Charit manas.

« Nirgun roop sulabha ati

Saguna jan nahi ko,

Sugam agam nana charit,

Suni muni, mana bhrama hoi. »

« C’est tres facile de comprendre 1’aspect Nirguna (sans
guna) et I’aspect Nirakara (sans forme) du Seigneur, mais
pour ces dévots qui croient en Sagunopasana (adoration d’un
Dieu personnel), ou le Seigneur s’incarne sur cette terre avec
tous les attributs d’un étre humain, il est extrémement
difficile de L appréhender.

La citation ci-dessus est paradoxale, car I’opinion populaire
affirme toujours que Nirgunopasana est la plus difficile des
deux formes d’adoration. Méme dans la Gita, le Seigneur
Krishna décrit I’adoration du Dieu sans forme et sans attribut

78



comme extrémement difficile. Au contraire, I’adoration de
Dieu avec forme et avec un nom est beaucoup plus facile.
Comment alors Tulsidas a-t-il pu faire une telle déclaration ?
En voici ’explication :

Du point de vue de la Sadhana, I’adoration du ‘sans forme’
et ‘sans attribut’ est plutot difficile. Saguna Marga (voie avec
attributs) est comparativement plus facile. Mais du point de
vue des doutes et des illusions, la Sadhana basée sur Saguna
Bhakti (dévotion avec attributs) est plus difficile. Dans la
Nirguna la non-dualité est 1’ultime but. Dans toute cette
création il n’y a rien d’autre que Brahma « Eko Brahma
dwiteeyo nasti ». Par conséquent il n’y aucun doute a avoir.
Le doute n’apparait que s’il y a deux ou plusieurs choses.
Mais pourquoi douter quand il n’y a rien d’autre que Brahma.

Vedanata dit :
« Yada Sarvam Brahmaiva abhuta vijantah,
Tatra ka mohah ka shokah akatvam anupashyan. »

Quand c’est absolument certain que Brahma est
omniprésent, pourquoi alors devrions-nous entretenir une
illusion quelconque ou se sentir désolé ?

Mais dans la Sadhana basée sur la dévotion a un Dieu avec
une forme définie et posseédant des attributs spécifiques, qui,
bien sdr, est la base pour tous les aspirants, il y a toujours des
contradictions et des doutes. Quel genre de contradiction le
sadhaka peut-il rencontrer ?

Tulasidas dit :
« Sugam agam nana charita. »

79



A savoir, « les jeux divins du Seigneur sont simples autant
que compliqués. lls sont pleins de mystére et, parfois,
trompeurs. A cause de la simplicité de ces leelas, le dévot
ordinaire se met & douter de son aradhya : est-1l vraiment
Dieu ou non ? Il ressemble a une personne ordinaire, Il parle
et se comporte comme elle. Quand le Seigneur s’incarne,
toutes Ses activités sont celles du commun des mortels. |l
mange, boit, parle, joue et dort comme tout un chacun et cela
améne les gens a penser qu’ll n’a rien de spécial. Il est
comme n’importe lequel d’entre nous. Quand Bhagavan
accomplit quelque leela, tout parait bien mystérieux. Vous
ne pouvez pas argumenter sur tous Ses actes, et méme les
plus grands érudits, ascétes et sages ne parviennent pas a Le
comprendre, ce qui les trouble beaucoup. Des doutes
s’infiltrent.

La chose la plus extraordinaire est que, le méme leela de
Bhagavan apparait simple et mystérieux a la fois. Il y a un
bon exemple de ce genre de leela dans 1’histoire de Krishna
Avatar. Jeune garcon, Krishna se joignait aux autres bergers
qui surveillaient les vaches quand elles allaient paitre. 1l se
mélait a eux trés librement et participait a toutes leurs
activités ludiques. Il déjeunait avec eux, jouait avec eux et
quelquefois méme jouait des tours pendant le jeu. Subal et
Sudama ainsi que d’autres amis L’emmenaient juste pour
une promenade. Ils L’appelaient Kanhaiya, Kanha et
quelquefois ‘Kanna’, dans leur humeur folatre. Ils se
disputaient aussi, en jouant. lls montaient a califourchon sur
Son dos et ne se souciaient pas de partager avec Lui la
nourriture qu'ils étaient en train de manger. Il arriva un jour
que Brahma, le créateur des védas, passe par-la. Trouvant
Krishna engagé dans ces activités et voyant les libertés que

80



les bergers prenaient avec Lui, Il en vint aussi a douter
pendant un moment de la divinité de Krishna et Il mit Sa
divinité a I’épreuve. Ainsi le méme leela du Seigneur était
simple pour Ses compagnons de jeu mais dépassait la
comprehension de Brahma. De la méme maniere Bhagavan
Sathya Sai Baba a accompli plusieurs de ces leelas qui sont
a la fois simples et difficiles.

Prenons seulement un de Ses miracles concernant le Gufa
Ashram. En arrivant & Urvashi Kund, le douziéme membre
du groupe de sadhakas jeta, le récipient divin (Prasad Patra),
la bague et la montre données par Bhagavan, dans le lac. Il
quitta le lieu et revint chez lui. Des doutes sur la divinité de
Bhagavan Baba I’envahirent. La portée de tels miracles est
tres simple :

« Bhole bhav milanhi Raghuraya
Chaturai na chaturbhuj paya »

Celui qui n’élimine pas son ego, ne se rend pas pur et
simple, et ne s’abandonne pas totalement a Dieu, ne peut pas
comprendre la magie (maya) de Bhagavan. Malgré sa chance
d’étre proche du Seigneur, ce membre ne préta pas attention
aux instructions de Bhagavan et les viola. Naturellement il
ne pouvait pas comprendre la Divinité. Il fut donc rejeté
spirituellement a un point de non-retour, tandis que ceux qui
s’étaient completement abandonnés a la volonté du Seigneur
gagnerent la Grace de Bhagavan. Mais ce leela de Bhagavan
eut une autre dimension mysterieuse. Aucun des onze
membres du groupe ne 1’a su. Un jour ou le Seigneur se
manifesta au Gufa Ashram, Il leva le voile de ce mystere.
Bhagavan révéla que, lorsque les membres du groupe avaient
proposé de Le prier pour qu’ll les aide a récupérer le

81



récipient sacré au fond de 1’Urvashi Kund, le chef du groupe
s’y était opposé. Il choisit de plonger lui-méme dans les eaux
profondes du lac et d’en ramener 1’Akshaya Patra. C’était
une tdche impossible et personne ne pouvait 1’accomplir
avec succes. C’est la volont¢ de Bhagavan Sainath qui
motiva le chef du groupe, d’abord pour s’opposer a la
proposition et ensuite pour s’offrir a plonger et a ramener le
récipient divin.

En entendant cette révélation de Bhagavan, un membre
aspirant demanda par curiosité : « Maharaj ! ’acte était
extrémement difficile. Ne pensez-vous pas que cela aurait été
aussi bien si, au lieu de lui suggérer de prendre un tel risque
Vous vous étiez arrangé pour le récupérer vous-méme ? A
vrai dire, le chef a sans doute ramené le récipient mais il
tomba inconscient et était quasi mort. Avec beaucoup de
difficultés, il revint a la vie au bout d’une demi-heure. Le
Seigneur sourit et dit: « C’était comme cela devait étre.
C’est ce que Je voulais. » Tous ceux qui se trouvaient la
furent grandement surpris.

Pour calmer leur instinct de curiosité et de surprise,
Bhagavan dit : « Le vrai mystere de ce miracle repose sur le
fait que cet homme était destiné a mourir aujourd’hui. C’était
le jour ou cet homme avait fini sa vie et ou il devait mourir.
Il était né avec un capital de vie de 33 ans et quelques mois,
et c’était arrivé a écheéance. Ce malheur fut prévenu en le
rendant inconscient pendant une demi-heure. L agonie qu’il
aurait d0 vivre au moment de la mort fut transformee en une
demi-heure d’inconscience. En outre, un nouveau délai de
vie de 120 ans a été accordé au dévot. J’ai di le faire parce
que ce dévot s’est completement abandonné a Moi. Aussi

82



dans ses naissances antérieures, il avait constamment mené
une vie tres pieuse et accompli uniquement de nobles
actions. »

Nous savons tous que Bhagavan a prolongé la vie d’un
dévot ameéricain, Cowan. Le Seigneur a parlé a Yamaraja (le
dieu de la mort) pour ce dévot. « Dans toutes ses précédentes
incarnations cet homme n’a accompli que de saintes actions
et a mené une vie pure, et dans cette vie-ci il n’a pas été a
méme d’atteindre son but, c’est a dire I’achévement d’une
sadhana orientée vers la libération, aussi la fin de sa vie peut
étre retardée. »

Ce point précis fut mis en lumiére par Bhagavan dans un
contexte différent. Tout comme un honnéte négociant est
traité avec compassion par le gouvernement s’il a fait faillite
dans ses affaires, et tout comme ce gouvernement lui consent
un prét avec des remboursements faciles et de faibles
intéréts, Dieu demanda de méme a Dharmaraja d’accorder
quelques années de vie supplémentaires a Cowan et au chef
de groupe des onze dévots, en accomplissant le miracle
d’Urvashi Kund. Ce dévot naquit a nouveau dans le méme
corps et il continuera a vivre pendant 120 ans a dater de ce
jour.

Apres avoir entendu la révélation du mystere d’Urvashi
Kund, les dévots furent tous ébahis. lls réaliserent que, vu de
I’extérieur les actes de Swami, qui ne sont rien d’autre que
ses jeux divins, paraissent simples, mais que vus de
I’intérieur, ils ont un sens profond. La vérité est que personne
ne devrait essayer de connaitre le Seigneur, estimant
simplement qu’ll est trop sage. Sharanagati I’abandon total,

83



est le seul moyen de s’approcher de Lui. Vient ensuite le
moment ou Il dévoile Lui-méme le mystére a Ses dévots.
Tout comme les dévots du Gufa Ashram ne purent connaitre
les mystéres de Bhagavan Sainath que par Sa gréce, les
autres peuvent aussi tirer bénéfice des expériences racontées
ci-dessus. Nous devons tous étres trés prudents dans notre
approche du Seigneur. Ne le prenons pas pour une personne
ordinaire a cause de Ses simples jeux divins quotidiens que
nous voyons. En méme temps, ne le considérons pas comme
hors de notre portée parce qu’ll est si mystérieux, si difficile
a comprendre. Ne laissons aucun doute envahir notre esprit.
Notre foi dans le Seigneur devrait étre aussi inébranlable
qu’une montagne. Sainath donne souvent a Ses dévots des
occasions de demander ce qu’ils désirent. C’est I’instant du
test pour eux. llIs ne devraient rien demander au Seigneur si
ce n’est Sa grace infinie et d’avoir une foi absolue dans les
Pieds de Lotus de Bhagavan.

Avant de terminer, je dois exprimer ma sincére gratitude
envers le Chef du Gufa Ashram qui m’a raconté tout cela en
détail quand il était ici.

Bien a vous

Maheshwaranand
Prashanti Nilayam

84



POSSIBILITE DU RETOUR
DES SADHAKAS

Question

Qu’est-il arrivé aux onze sadhakas qui étaient allés au Nara
Narayana Gufa Ashram ? Sont-ils revenus ? Sinon, y a-t-il
une possibilité pour leur retour ?

Réponse

Seul le Seigneur Sainath qui donna I’ordre aux dévots
d’aller dans les Himalaya pour faire pénitence connait la
verité. Mais selon mon opinion, les yogis ne sont pas allés
la-bas pour revenir mais pour achever leur sadhana qu’ils
n’avaient pas pu faire dans leurs vies précédentes. C’est
pourquoi, ils sont supposés rester la durant toute leur vie. On
peut affirmer que si ces dévots n’avaient pas accompli de
progrés louables dans leur sadhana, Sai Baba ne les aurait
pas choisis pour les envoyer dans un endroit aussi sacré que
le Gufa Ashram. Méme avant, alors qu’ils menaient une vie
de famille, leur sadhana était ininterrompue. Comment se
fait-il alors que Bhagavan leur ait demandé de s’engage dans
une sadhana encore plus intense ? Cela nous conduit aux
differentes questions que nous devrions nous poser a propos
des diverses phases dans le processus d’une sadhana
continue et de leur durée. Le Seigneur Krishna dit dans la
Gita :

85



« Anek jarma samsidhastato yati paramam gatim. » (Chap.
VI —45)

Cela signifie que la libération est 1’aboutissement
d’austérités ininterrompues, plusieurs vies durant. Que veut
dire le mot ‘plusieurs’ ? Goswami Tulasudas a éclairci ce
point :

« Nara sahasra mahan sunahu purari,

kou ek hohi maha vrata dhari.

Dharmasheel kotik mah koi,

Vishaya vimukh virag rat hoi. »

(Manas-Uttarkand)

Donc le mot ‘plusieurs’ signifie des milliers et des millions
de vies. A ce propos, I’exemple de Dhruva mérite d’étre cité.
Quand Dhruva n’avait que six ans, il eut la chance d’avoir le
darshan du Seigneur aprés s’étre soumis a de rigoureuses
austérités pendant six mois et il atteignit ainsi cette fameuse
libération qui n’est accessible qu’a quelques trés grands
rishis et ascétes, avec une carriére de centaines d'années de
sadhana. Cela souleva une controverse parmi les dieux
inférieurs et les sadhakas, et ils accusérent méme le Seigneur
de favoritisme. lls prétendirent que Dhruva avait obtenu cette
faveur rare parce qu’il appartenait a la méme lignée que le
Seigneur. lls soutinrent que Brahma était né du lotus qui
sortait du nombril de Vishnou, et Manu et Shatrupa étaient
nés des deux bras de Brahma. Le roi Uttanpada qui était le
pére de Dhruva, était né de Manou et Shatrupa. Ainsi Dhruva
appartenait a la quatriéme dynastie du Seigneur Narayana.
Alors que cette discussion allait bon train, une personne
apparut qui invita les dieux a un voyage en bateau sur
I’océan. Les dieux I’acceptérent avec joie. Tandis qu’ils

86



profitaient de cette promenade en bateau sur la mer, les rishis
remarquérent un certain nombre de monticules de couleur
blanche dans 1’eau. lIs se renseignérent auprés du marinier a
propos de ces monticules qui €taient trés insolites et qu’ils
voyaient pour la premiére fois. Le marinier répondit que les
milliers de monticules qu’ils voyaient étaient faits des os de
Dhruva, abandonnés par lui dans ses nombreuses vies
antérieures. Dhruva avait deja achevé ses austérités dans sa
précédente incarnation et avait droit a la libération, mais au
dernier moment un couple royal obtint le privilége de voir un
saint et un dévot tel que Dhruva, car, pendant un bref instant,
Dhruva fut encore dominé par le désir de jouir du luxe royal.
Pour cette seule raison, il dut renaitre comme fils
d’Uttanpada. Maintenant pensons un peu au progres des onze
sadhakas dans leurs austérites, au Nara Narayana Gufa
Ashram. Selon les Védas, il y a trois principaux types de
sadhana - Dharma Sadhana, Bhakthi Sadhana et Gnana
Sadhana-. On peut trouver a ces trois fagons d’agir une forme
pratique avec | ‘aide de Yoga Sadhana seulement. Ainsi, a
un moment ou a un autre, un homme vertueux, un dévot, un
prophéte, devront tous les trois passer par Yoga Sadhana
(I’'union avec le divin) pour récolter les bénéfices de leurs
sadhanas respectives. Bien que la base du Samadhi ainsi
acquis soit yoga (I’union avec Dieu), elle revét trois formes
principales : Jada Samadhi, Chetana Samadhi et Chinmaya
Samadhi.

Jada Samadhi : Il est aussi connu sous le nom de Shoonya
Samadhi. Quand un yogi réussit a controler son mental et ses
sens grace a une méditation rigoureuse et réduit ses désirs a
zéro ou shoonya, on dit qu’il a atteint 1’éclat de Jada
Samadhi. Ce genre de Samadhi amene le sadhaka tres prés

87



du Seigneur, mais cela ne I’aide pas a se stabiliser a ce
niveau. A ce point, il a besoin d’un type de sadhana plus
elevé.

Chetana Samadhi : Quand les forces antagonistes qui
brouillent I’esprit en pénitence cessent de fonctionner et sont
réduites a zéro, nous avons Chetana Samadhi. Les
constituants mémes, - le corps, les sens, le mental, 1’intellect
et le Soi - se coordonnent les uns avec les autres et aident le
sadhaka a réaliser le Soi Supréme. Il y a dix a douze ans le
Directeur du Nara Narayana Gufa Ashram se rendit dans
I’épaisse forét de Shiva Puri, qui s’étend sur les collines au
nord de Katmandou, la capitale du Népal, et se soumit a
Shoonya Samadhi pendant 40 jours. Le 41éme jour, quand
son Samadhi toucha a sa fin, un certain nombre d’aspirants
et de dévots se rassemblerent pour tirer profit de sa bonne
compagnie. Les gens 1’ornérent de guirlandes, lui offrirent
des fruits et il recut une chaleureuse réception de la ville de
Katmandou, ou il prononca des discours sur la spiritualité.

Quelques années plus tard, ce vrai yogi se rendit a
Puttaparthi pour avoir le darshan de Bhagavan. Pendant
I’entrevue, le Seigneur remarqua : « Oh, depuis quand avez-
vous commencé a faire des discours ? Aprés le contrdle de
votre mental grace a Shoonya Samadhi, vous 1’exposez au
monde extérieur en faisant des discours ?

Cela va affaiblir nettement votre Shoonya Samadhi. » Le
Seigneur fit remarquer autre chose, « C’¢tait bien de se
soumettre a Shoonya Samadhi mais vous n’avez pas prété
attention & une chose. »

88



Dans la Gita Sri Krishna dit :
« Suchi deshe pratisthapya sthirmasanamatmanaha »
(chap. VI, 11éme Sloka)

Le yogi devrait pratiquer la pénitence et le Samadhi dans
un lieu saint et sar. En particulier, une longue et profonde
méditation devrait étre pratiquée en un lieu dépourvu
d’animaux sauvages et dangereux et a I’abri des caprices du
temps. 1l ne devrait y avoir aucune chute de pluie en un tel
lieu. L’endroit que tu avais choisi pour ton Samadhi avait ces
deux défauts. J’ai dii te sauver. J’ai motivé le garde forestier
de cette zone pour qu’il te protége des animaux sauvages. Le
Seigneur remarqua ensuite : « Il est surprenant que, tout de
suite apres que tu aies atteint Shoonya Samadhi, tu aies été
tenté par ta publicité. Tu as commencé a faire des discours
publics. N’oublie pas le but ultime. La premiére chose a faire
pour toi est de transformer ton Jada Samadhi en Chetana
Samadhi, puisque a ce stade la on a toutes les chances de
succomber a la richesse et aux femmes. Mais un yogi qui
pratique Chetana Samadhi atteint un niveau plus élevé de
Sadhana ou ces pieges ne le menacent pas. Tu devrais donc
faire de ton mieux pour atteindre Chetana Samadhi. »

Dans le yoga de Pantajali, la signification de Chetana
Samadhi a été décrite ainsi :
« Tato manojayitwan vikaranbhava pradhan jayashecha ».

Une fois Chetana Samadhi atteint, votre corps devient si
l1éger et si plein d’énergie qu’il acquiert la vitesse de 1’esprit
et peut faire 1.000 miles (1.600 km) en un clin d'il. Tout en
restant au méme endroit le yogi a une vue de toutes les choses
ou qu’elles puissent étre, sur le plan physique, mental ou

89



spirituel. Il domine complétement la nature externe. Pour lui,
les limites du cosmos n’ont aucun sens et il devient quasi
omniprésent. Par exemple, Thakur Harnath Pagal qui pouvait
reproduire les leelas de Shri Caitanya Mahaprabhu a la
perfection avait atteint Chetana Samadhi. L’éditeur des
éditions Allahabad d’ Amrita Bazar Patrika était son disciple.
Quelques américains demandérent a 1’éditeur 1’adresse de
son instructeur. L’éditeur répondit : « Mon Maitre a atteint
Chetana Samadhi et il est omniprésent. Je ne peux pas vous
donner d’adresse particuliére. » Pour tester I’omniprésence
du Maitre de [I’éditeur, ils écrivirent sur une simple
enveloppe « Yogi Harnath, I’Omniprésent », et ensuite ils
posterent leur lettre. Le jour suivant, ils recurent une carte
postale avec la mention suivante : « Cher monsieur, j’ai bien
recu votre lettre. Le fait est, que j’étais méme avec vous
lorsque vous étiez en train de 1’écrire. J’étais la dans votre
cceur, entant que conscience éternellement vigilante.

Bien sincérement a vous,
Harnath Yogi »

Voila comment Chetana Samadhi fonctionne.

Ce serai trés inconvenant de ma part d’évoquer Bhagavan
Baba en parlant de Jada et Chetena Samadhi, puisqu’ll est le
Seigneur Omniprésent, Omnipotent et Omniscient, et tous
les Samadhi sont pour Lui un jeu d’enfant, cela n’empéche
pas Swami de réaliser Ses jeux divins aux deux niveaux,
humain et divin. Parlons donc de quelques-uns de Ses leelas
au niveau humain.

90



Une personne qui maitrise avec succes Shoonya Samadhi
devient aussi le maitre des huit types de siddhis (pouvoirs).
Un de ces pouvoirs est connu sous le nom de ‘Prati’. En
d’autres termes, quand le siddha désire quelque chose sur le
plan physique, cette chose apparait instantanément. Quand Il
était écolier, le jeune Sai pouvait sortir n’importe quoi de son
sac a livres, pour ses camarades de classe. En arrivant a
I’école, Sathya s’asseyait a 1’ombre d’un arbre, créait une
image d’un des dieux qu’ll souhaitait, offrait pri¢re et aarti
et ensuite plongeait Sa main dans Son sac et commencait a
distribuer le prasad a Ses amis, sous forme de noix de cajou,
dates, pommes, mangues, etc.... Ainsi, le sac de Sathya
devint I’Akshaya Patra de 1I’Annapurna dont Il pouvait
extraire tout et n’importe quoi. De méme, de par Sa volonté
Sathya pouvait produire toutes sortes de friandises pour Ses
amis. En classe, ce méme sac pouvait donner des plumes, des
crayons, des gommes, des agendas, des livres qu’il
distribuait & Ses compagnons de classe. Si quelqu’un Lui
demandait d’ou Il tirait tous ces articles, Il riait et disait :
« C’est la grace de la déesse du village. » Tous ces leelas sont
directement rattachés au Jada ou Shoonya Samadhi de Bala
Sai.

De méme, quand nous passons a 1’étape suivante, c’est a
dire Chetana Samadhi, Il a accompli des miracles qui sont
proprement stupéfiants. Sathya s’en allait a Bukkapatanam
avec Ses camarades. Le hasard voulut que la Chitravathi soit
en hautes eaux. Il y avait de I’eau partout. Les éléves
décidérent donc de retourner chez eux. Ils demanderent aussi
a Sathya de revenir, mais Il prit cela a la 1égére et en dépit de
leurs prieres pour qu’ll n’entre pas dans la riviére en crue, Il
s’avanca. Les garcons étaient terrorisés. IIs se précipitérent a

91



la maison de Sathya et informerent Easwaramma de ce qui
se passait. La mére aussi fut terriblement inquiete et effrayeée,
et arriva en courant a la riviére, mais a son grand étonnement,
elle trouva son trés cher fils debout au milieu du courant, qui
souriait. La mere poussa de grands cris et agita sa main pour
Lui demander de revenir, mais son fils lui dédia un sourire
malicieux, lui fit un signe d’adieu et détourna le regard. En
quelques minutes, il était sur 1’autre rive de la riviere.

N’oublions pas que dans Shoonya Samadhi, il faut faire un
effort pour faire usage de son pouvoir. Mais dans Chetana
Samadhi, aucun effort n’est nécessaire. Les pouvoirs font
partie de la nature du yogi. Par exemple, un yogi parvenu au
stade de Shoonya Samadhi devra se livrer a Kumbhaka
Pranayama (rétention du souffle), et ainsi il rendra son corps
léger et dépourvu de pesanteur. Seulement alors il peut
marcher sur 1I’eau. Mais un siddha en Chetana Samadhi n’a
pas besoin d’un tel exercice. Son corps devient 1éger quand
il le veut. Sathya a dit ‘ta, ta’ a Sa mere tandis qu’Il marchait
dans I’eau. S’Il avait été sous l’influence de Kumbhaka
Pranayama, il lui aurait été impossible de parler. Sathya était
dans la phase de Chetana Samadhi a ce moment-la. Quand Il
était enfant Sathya Narayana attribuait Ses leelas a la grace
de la déesse du village mais en réalité ils étaient des miracles
que seuls les yogis d’un niveau supérieur peuvent accomplir.

Chinmaya Samadhi : Chinmaya Samadhi est le degré
supréme dans la Sadhana Yogique. Les Maharshis comme
Bhrigu, Vashieshtha et Saptarshi se sont tous engagés dans
de séveéres austérités pour atteindre ce niveau de Samadhi. Le
grand sage Baba Sunderanath a dit au directeur du Nara
Narayana Gufa Ashram que, bien qu’ayant atteint un niveau

92



ou les attractions mondaines ne 1’affectent plus et ne
I’affaiblissent plus, il n’avait pas atteint le degré supréme de
Chnmaya Samadhi. C’était la raison pour laquelle il avouait
son impuissance a reconnaitre la divinité de 1’ Avatar Sai. Un
yogi qui a atteint Chinmaya Samadhi devient le maitre de
I’espace et du temps. Il peut tout créer a partir de rien. Il peut
créer un nouvel univers tout entier qui ne dépend pas du
temps mais de la grace. Il fond son identité dans le Soi
supréme —Parabrahma Lui-méme — qui est supérieur a la
Trinité de Brahm@, Vishnou et Mahesh.

Aidons-nous des écritures pour comprendre le sens de
Chetana et Chinmaya Samadhi. Nous rencontrons plusieurs
exemples de ce genre dans Srimad Bhagawat et autres
Purunas. Dans le Srimad Bhagawat il y a une référence sur
Brahma en visite a Brindavan et trouvant Krishna qui prenait
sa nourriture dans le méme ustensile ou les vachers avaient
mangé. Brahma se mit a douter de la divinité du Seigneur
Krishna.

Extérieurement les leelas de Sri Krishna semblaient trées
curieux mais chacun de Ses jeux divins contenait une
signification profonde. Un jour dans 1’apres-midi, Krishna et
ses amis s’assirent pour prendre leur repas. Krishna demanda
a ses amis de Lui montrer ce qu’ils avaient apporté a manger.
Tous Lui montrérent ce qu’ils avaient apporté. Un de Ses
amis, Madhumangal, qui était de nature tres gaie, ne Lui
montra rien. Krishna dit : « Madhawa, pourquoi caches-tu ta
nourriture ? » L’ami répondit : « Qu’est-ce que j’aurais a
cacher ? Je n’ai pas de nourriture. Ou plutot, ma mére a dit
que Nanda et Yashoda sont nos hétes. Tu peux partager aussi
la nourriture qu’ils ont donnée & leur fils, Kanhaiya. »

93



Krishna cependant, n’accepta pas ce raisonnement. Il dit :
«Je sais que le nom de ta mere est Purnamasi.
Naturellement, toute la nourriture qu’elle prépare doit étre
trées savoureuse. Je ne peux par conséquent accepter ta
proposition. 1l vaut mieux que tu ailles de suite chez toi et
que tu apportes n’importe quelle nourriture que tu y
trouveras. « Madhumangal courut a sa maison et demanda a
sa mere de quoi manger. Sa mére se trouva dans un grand
embarras. Sa condition était aussi misérable que celle de
Sudama. Il n'y avait rien a manger. Seulement dans un des
pots de terre il y avait un peu de babeurre rance prépareé trois
jours auparavant. Elle lui donne juste cela. Madhumangal
emporta le pot de babeurre avec lui. Sur son chemin, il se
sentit honteux d’offrir ce babeurre rance et sans golt a son
ami Krishna. Il le but donc lui-méme et dit a Kanhaiya que
sa mére ne lui avait rien donné. Krishna connaissait
cependant la vérité. 1l se moqua de lui et dit : « Je sais. Ta
mere t’a donné pour moi du délicieux babeurre. Mais tu as
tout bu avant d’arriver ici. Il y a encore des traces de babeurre
sur tes levres. » Avec ces paroles, le vilain Krishna se mit a
Iécher les levres de son ami et dit : « Oh ! que c’estbon ! Tu
m’as privé de ce plaisir. »

On peut se demander comment le Seigneur pouvait-I|
savourer le babeurre rance et aigre ? L’aimait-1l vraiment ?
Mais le fait est que ce n’est pas la chose offerte que le
Seigneur apprécie, c’est avant tout le sentiment avec lequel
le dévot fait ’offrande qui Le réjouit. Le méme Seigneur
Krishna de Dwapara s’est maintenant incarné en tant que
Bhagavan Sainath. Une grande dévote de Bhagavan Baba,
Kamal, vit a Shetphale, village du Maharashtra. Un jour le
Seigneur lui apparut et manifesta le désir de manger. Elle dit

94



avec soumission et humilité ; «J’ai déja préparé des
‘chapaties’ (galettes) mais cela prendra quelques minutes
pour que les légumes soient cuits. Je servirai ensuite mon
Seigneur avec beaucoup d’amour et de plaisir. Ce sera pour
moi un bonheur exceptionnel. « Mais le Seigneur Sai n’était
pas disposé a attendre. Il entra dans la cuisine, pris une
chapatie et se mit & la manger avec du chatani. La dévote,
Jamal, se sentit non seulement embarrassée mais honteuse
quand elle vit le Seigneur de I'univers prendre ainsi la
nourriture la plus frugale qu’elle pouvait offrir. Elle retira
I’assiette de chatani (sauce) de la et se leva pour servir les
légumes qui entre temps avaient fini de cuire. Mais le
Seigneur prit immédiatement une autre assiette, la remplit de
cendre de charbon de bois et se mit & manger la chapati avec.
Swami dit a Kamal : « ¢’est encore meilleur que le chatani.
Je n’ai jamais autant apprécié un repas. »

Il n’y a que Dieu pour trouver du golit a une chapati
saupoudrée de cendre. Ce n’est pas la nourriture aussi
délicieuse soit-elle qu’Il aime mais bien ce que Son dévot
Lui offre. Nul doute que les érudits et les Jnanis qui n’ont
acquis que la connaissance toute faite des écritures le
trouvent difficile a croire, mais c’est la vérité. C’était
exactement la raison pour laquelle Brahma se mit a douter de
la divinité de Krishna quand Il Le vit lécher les gouttes de
babeurre qui se trouvaient sur les lévres de Madhumangala.
Un autre témoin de cette scéne fut le sage Narada qui eut des
apercus du Vedanta Panchikaran en ce qui concerne ce leela
de Krishna. Mais Brahma ne le comprit pas. Il décida donc
de tester la divinité de Krishna.

95



Une fois, Il rendit les vachers et les veaux inconscients, les
cacha dans une grotte et retourna a Brahmaloka (le monde de
Brahma). D’abord, Krishna fit comme s’Il ne savait pas ou
se trouvaient les veaux et les vachers et Il les chercha ¢a et
14, mais bientdt Il abandonna Ses recherches et créa de
nouveaux vachers et de nouveaux veaux de méme forme et
de méme nature que les précédents. Le hasard voulut que
Brahma oubliat tout I’incident pendant un an. Il se rappela
soudainement ce qu’ll avait fait et vint immédiatement a
Vrajabhoomi. Il fut surpris de trouver Krishna en compagnie
des mémes garcons et des mémes veaux. Il pensa:
« Comment Krishna a-t-1l pu les retrouver ? lls étaient
inconscients au fond d’une grotte. » Regardant les vachers
et les veaux de plus pres, 1l fut d’autant plus surpris qu’ils
ressemblaient exactement a ceux qu’ll avait créé, ou plutot,
ils étaient supérieurs a Sa création.

Lorsque Sri Krishna retourna chez Lui avec Ses
compagnons, Balaram remarqua une expression inhabituelle
d’amour dans les yeux des meres des vachers et des veaux.
Elles regardaient leurs enfants respectifs et les caressaient
avec un sentiment d’amour inoui. Balaram se mit en
catalepsie pendant une minute et le mystére fut totalement
éclairci. Il savait que les étres vivants qu’ll voyait devant Lui
appartenaient au monde de la grace de Krishna et non a celui
créé par Brahma. En un sens ils étaient divins parce qu’ils
portaient en eux la grace de Krishna. Il était donc naturel
pour les méres de se sentir encore plus attachées a leurs
enfants. Ce que Balaram apprit en ce jour, Brahma ne le sut
qu’au bout d’un an. Mais le jour ou le mystere fut révélé,
Brahma reconnut I’aspect Chinmaya du Seigneur et Il
adressa Ses prieres a Krishna.

96



L’exemple ci-dessus montre clairement la différence entre
Chetana et Chinmaya Samadhi. Brahma est arrivé au niveau
de Chetana Samadhi ; c’est pourquoi Il peut créer 1’univers
basé sur ses samskars (impulsions innées), mais Sri Krishna
est Chinmaya Swaroopa (forme spontanée de 1’esprit pur).
C’est pourquoi Il n’a pas besoin des samskars quel que soit
le genre de creation. Quand Krishna sut que Brahmé avait
emprisonné les veaux et les vachers inconscients dans une
grotte, Il ne s’inquiéta pas de les délivrer et les créa de
nouveau avec les mémes formes et attributs qu’ils
possédaient avant. Krishna agit ainsi parce qu’ll voulait faire
savoir au monde qu’ll n’était pas seulement 1’aspect Vishnou
de la Trinité mais bien Parabrahma, le Seigneur Supréme
Lui-méme.

Prenons une illustration simple. Nous savons que les potiers
peuvent donner n’importe quelle forme a un pot s’ils ont
I’argile nécessaire a leur disposition. Mais que penseriez-
vous d’un potier qui créerait des pots et des récipients sans
argile ? Un tel acte ne peut étre que ‘divin’, puisque aucun
homme ne peut 1’accomplir ? Krishna fit la méme chose.
Pour Brahma, la base de ses samskars, ses actions passées et
présentes sont essentielles. C’est 1’argile qu’ll utilise pour
donner des formes aux différents étres qu’ll crée, mais
Krishna a créé des créatures plus gracieuses, identiques a
celles créées par Brahma4, sans utiliser ses samskars comme
argile.

Le leela qui fut accompli par Sri Krishna pendant Dwapara

(le 3éme yuga) a été perpétré plusieurs fois par Bhagavan Sai
Baba, la présente incarnation de Dieu.

97



Une dame américaine, grande dévote de Baba avait un mari
qui n’avait aucune foi en Baba. Il avait plut6t ’habitude de
Le critiquer et refusait de croire en Sa divinité. La dame
cependant persista et le persuada de I’accompagner a
Prashanti Nilayam au moins une fois. Aprés beaucoup de
cajoleries, il accepta d’accompagner sa femme mais a une
condition. La condition était que, s’il obtenait une entrevue,
il défierait directement Swami de prouver Sa divinité. Le
hasard voulut cependant que le mari parte seul a Puttaparthi.
Sa femme resta pour certaines raisons.

Selon la volonté du Seigneur, I’américain eut une entrevue.
Une fois a I’intérieur de la piéce, il dit a Baba : « Monsieur,
je n’accorde aucune importance a vos créations de vibhuti,
médaillons ou bagues. A moins que vous ne créiez un
véritable étre vivant, je ne croirai pas en votre nature divine
et ne vous considérerai pas comme Dieu. » Le Seigneur ne
tint aucun compte de ce qu’il disait. Avec son style naturel et
inimitable, 1l attira son attention en disant : « Regardez, iln’y
a rien dans Mes mains. Elles sont vides. » Le dévot le
confirma. Puis Il mit Sa paume droite contre la gauche. Pour
convaincre I’américain que les mains étaient vides, Il les
ouvrit et les ferma trois fois de suite. Quand I’homme fut
pleinement satisfait, Baba lui demanda : « Approchez. Quel
étre vivant dois-je créer pour vous ? » « Un singe » répondit-
il. Swami souleva Sa paume du dessus a une hauteur de 10
cm. L’américain poussa un cri d’étonnement. « Un singe, un
bébé singe, un adorable singe. Quelle merveille, Baba ! »
Une deuxieme fois la paume droite s’¢leva encore. Elle était
maintenant a une hauteur de 20 cm. Le singe grandit en taille
et se mit a bavarder. L’homme s’écria avec une surprise
totale : « Oh, Seigneur, il parle ! » Une troisieme fois Swami

98



tint Sa paume a une hauteur de 40 cm environ. En un clin
d’?il le singe atteignit sa taille normale. Il sauta de la paume
et se mit a sauter dans la piece, d’un endroit a 1’autre. Il
s’assit un moment sur I’appui de la fenétre. Un peu plus tard,
il était sur le bras du fauteuil de Swami. Tandis que tout ceci
se passait dans la piece, I’américain se sentit tout confus et
chercha une occasion d’exprimer ses regrets pour obtenir le
pardon de Swami. Il demanda ensuite a Swami de calmer le
singe et de le contrbler de peur qu’il soit privé de la précieuse
conversation avec Bhagavan. Swami créa immédiatement
une banane qu’ll offrit au singe. Le singe la prit et assit au
sommet de ’armoire, il se mit a la manger tranquillement.
L’américain était maintenant une autre personne. Il toucha
les pieds de lotus de Swami avec une grande révérence et
implora Son pardon. Le Seigneur lui dit : « Regardez, si Sai
peut créer des choses de nulle part, Il sait aussi comment les
détruire. » A ces mots, Swami fit un geste au singe de venir
s’asseoir sur Sa paume. Il se mit ensuite a le presser avec Son
autre main. Le singe devint de plus en plus petit et finalement
disparut. Quand le Seigneur ouvrit Sa main une fois encore,
elle était vide sans aucune trace du singe nulle part.

Pendant les jours qui suivirent le bureau de poste auxiliaire
et le télégraphe fonctionnérent depuis le campus de Prashanti
Nilayam. L’américain envoya a sa femme un télégramme
détaillé ou il lui racontait le miracle dont il avait été le témoin
dans la piéce de réception de Swami. Le public vint a le
savoir, seulement grace au receveur des postes. Le Seigneur
accomplit chaque jour, chaque minute, d’innombrables
leelas de ce genre, seulement nous ne le savons pas. Sans le
bon geste du receveur, personne n’aurait jamais rien su de ce
miracle.

99



Le Créateur tout puissant, dont la simple volonté peut creer
les sept mers, des riviéres et des montagnes innombrables et
les étres vivants, résidant dans les 84 centaines de milliers de
matrices (yonis), n’a guere besoin d’effort pour créer un
singe. En fait, tout ceci n’est rien d’autre qu’un signe de la
grace desintéressée du Seigneur envers les gens ignorants
que nous sommes. Nous pouvons seulement prier pour que
le toujours bienveillant Seigneur Sainath continue de
répandre sur nous Sa grace par le biais de tels miracles.

Dans ce contexte, Bhagavan Lui-méme a raconté 1’histoire
de la création de 1’univers a partir du vide. Quand ’univers
fut créé, il n’y avait ni argile ni samskaras. C’était le vide
total. Par Sa volonté le Seigneur donna différentes formes et
configurations a Sa création. Le méme miracle fut accompli
par le Seigneur Sainath dans 1’dge de Dwapara, quand, en
tant que Krishna, Il créa les vachers et les veaux. C’est pour
atteindre la véritable forme de Chinmaya Samadhi que
Maharshi Bhrigu, Vashishta et Vamadeo pratiquent sans
cesse des austérités rigoureuses.

On trouve davantage d’éclairage sur cette question dans les
Purunas. Vint un moment ou le Seigneur termina tous les
leelas qu’ll accomplissait en tant que Krishna et se prépara
pour Son voyage au pays de Goloka. Ce fut I’un des moments
les plus émouvants et les plus exceptionnels de la vie de
Krishna. Dans le Prabhas Kshetra, a Gujurat, Krishna était
en train de se reposer a I’ombre d’un arbre (peepul). Il avait
posé Sa jambe droite sur Son genou gauche. Une lumiére
inhabituelle émanait de la plante de Son pied droit. Un
chasseur prit cette lumiere pour un ?il de daim et il lui
décrocha une fleche qui transperca la plante de pied. Le sang

100



se mit a couler et en quelques minutes, le corps mortel de
Krishna fut sans vie. Les dieux dans le paradis observerent
que le Seigneur devait retourner dans Sa demeure, au
Goloka. Alors, Brahmé, Vishnou, Shiva Yama, Varuna et
tous les autres dieux se réunirent pour Lui adresser leurs
prieres. Avant, aussi, ils avaient coutume de se rendre a
Dwarka pour y recevoir le Darshan du Seigneur, mais pour
I’instant, ils étaient impatients de voir quelle voie Krishna
allait emprunter pour retourner au Goloka. Ils pensérent : « Il
n’y a que deux chemins qui conduisent aux mondes
supérieurs. La voie noire (Krishna marga) et la voie blanche
(Shukla marga). Les vertueux prennent Krishna marga, alors
que les propheétes et les érudits prennent Shukla marga. » Ils
pensérent que Krishna serait obligé de prendre Shukla marga
puisque Jnana (la connaissance de la vérité) est supérieure a
Punya (acte vertueux). Indra et Yama étaient heureux parce
que le long de la route, s’étendent les mondes dont ils sont
les souverains. Ainsi, ils auraient 1’occasion d’accueillir
Krishna et de Lui faire une réception chaleureuse. Brahma
¢tait plus heureux qu’Indra et Yama parce qu’il pensait que
le Seigneur ne resterait pas dans le monde d’Indra et de
Yama mais qu’ll ne refuserait pas de passer un moment dans
le Satya loka en tant que son hote.

Mais tous ces dieux, y compris Brahm@, furent trés dégus.
Lorsque Krishna quitta Son corps mortel, Il choisit une
troisiéme voie pour regagner le Goloka. C’était un chemin
inconnu méme des dieux. Dans le Shrimad Bhagavata,
Maharshi Vedavyas le mentionne comme ‘Murarestriteyah
panthah’. Quelle est cette troisiéme route alors ? peut-on se
demander. La réponse est, « le Sankalpa lié a la Grace ».
C’est ce chemin que prit Krishna. Il était hors d’atteinte de

101



Brahma et des autres dieux. C’est le sentier que suivent les
dévots du Seigneur quand ils se fondent en Lui. La création
toute entiére est le résultat de ce Sankalpa lié a la Grace.

Creusons ce point un peu plus avant. Dans nos écritures,
nous avons des débats a propos du Poorna Jnani et du Poorna
Bhaktha, et de leur fagon d’approcher Dieu. Quand un Jnani
(sage) meurt, son esprit ne quitte pas le corps comme le fait
I’esprit des gens ordinaires. Il se fond dans sa propre forme
subtile. «Na Tasya pranah utkkramanti attraiva
samvileeyate ». La question qui se pose est la suivante :
pourquoi I’esprit de tous les gens qui meurent quitte le corps,
alors que cela n’arrive pas avec un Jnani ? La réponse simple
est que, dans le cas d’un Jnani, rien ne reste, pas méme dans
la forme d’un corps subtil. Les corps physiques et subtils sont
soumis a I’influence des désirs surgissant de nos sens. Le
Jnani transforme sa Jnana shakti en éclat du feu et quand un
tel phénomeéne se produit, un miracle arrive. « Jnanagni
dagdh sarva karmani ». Le feu puissant de Jnana brile
complétement toutes les actions motiveées par les sens et il ne
reste rien. La conscience individuelle se fond dans la
conscience supréme qui impregne tout.

Tout comme le Poorna Jnani se fond dans la conscience
supréme et n’a pas a errer a I’aventure quand sa fin arrive, de
méme, le Poorna Bhaktha est mis dans une situation
identique avec cependant une légere différence. Dans la
Jnana sadhana, I’individu perd son identité totale et est Un
avec le Supréme. Mais dans la Bhakthi sadhana I’individu
conserve son identité séparée, sa Jeev bhav. Mais une chose
prodigieuse lui arrive. L’esprit du Bhaktha n’a pas besoin de

102



se déplacer au Vaikuntha ou au Goloka ; ¢’est plutot la Grace
du Seigneur qui apporte Vaikuntha a sa porte.

Quand Sri Krishna quitta Son corps mortel, toutes Ses
reines furent plongées dans la douleur. Huit d’entre elles
choisirent le feu et abandonnérent leurs corps, mais les autre
furent convaincues par Arjuna de ne pas abandonner leurs
corps afin de sauver la vie de Vajranabh, arriére-petit-fils de
Krishna. Arjuna partit pour Hastinapur avec les reines. En
chemin, les Abhirs attaquerent Arjuna et sa suite et
enleverent par la force quelques-unes des reines. Mais
comme les reines n’étaient pas des femmes de ce monde mais
nées des dieux, dans le paradis, elles sauterent
immédiatement dans I'eau, reprirent leurs formes divines et
regagnerent leurs lokas respectifs. Il en restait encore
quelques-unes et elles furent emmenées a Mathura par
Parikshit et Vajranabh. Vajranabh fut choisi comme
souverain par les Pandavas. En arrivant a Mathura, Parikshit
dita Vajranabh : « Tres cher, ne t’inquiéte pas a propos de la
défense, des finances et de I’armée du royaume. Il vaut
mieux que tu me transmettes cette responsabilité. Ton devoir
principal dans I’immédiat est de veiller au bien-étre physique
et mental de tes meres qui sont toutes éplorées a cause de la
perte de Krishna.» Le roi Vajranabh accepta cette
responsabilité comme son devoir le plus sacré. Il eu aussi la
chance d’étre guidé par Maharshi Shandilya qui fit une
suggestion trés utile pour consoler les reines éperdues de
chagrin. Il dit que le Seigneur Krishna, avant Son dernier
voyage, lui avait donné la responsabilité de guider Ses dévots
vers Uddhava. Uddhava, en tant qu’ame réalisée, était
engagé dans les austérités pres du lieu saint de Badrinath et
d’autre part, il guidait les dévots et les vrais chercheurs du

103



Seigneur dans la Vrajbhoomi. Ainsi conseillé par le sage
Shandilya, le roi rencontra Uddhava qui proposa la
célébration de ‘Srimad Bhagawat Saptah’ pour accorder la
paix aux reines veuves. Toute la cérémonie fut remplie avec
une grande vénération et le dernier jour, au moment de
Poornahuti, Gokuldham apparut devant leurs propres yeux.
Dans ce monde divin les reines reconnurent leurs résidences
respectives et elles se fondirent en lui.

Cela prouve simplement que, tout comme un prophete et un
Jnani n’ont besoin d’aller nulle part pour leur libération, pour
le Bhaktha aussi, la demeure céleste du Seigneur apparait
devant lui et il n’a pas besoin d’aller nulle part. En fait,
Paramatma et Sa divine demeure ne sont pas deux identités
séparees.

Tulasidas dit dans le Ramayana :
« Hari vyapak sarvatra samana
Prem te prakat hohin mai jana. » (Balkanda)

C’est seulement la grace du Seigneur qui dissipe I’obscurité
de I’ignorance, et le lieu divin destiné au dévot et qui existe
déja dans le Vaikuntha (paradis de Vishnou) lui est révélé.
Le Seigneur Krishna ne quitta donc pas ce monde pour aller
ailleurs. Au lieu de cela, Il retira juste le rideau de I’illusion
et le Goloka fut en face de Lui. Le Seigneur et Ses dévots
occupérent leurs places respectives dans le Goloka, mais
Indra, Varuna, Brahma, etc.... en furent ¢loignés parce qu’ils
n’avaient pas atteint Chinmaya Samadhi. C’est pourquoi ils
n’avaient aucune idée de la maniére dont Krishna entra au
Goloka. C’est la forme de Samadhi la plus élevée et des

104



saints comme Shukdev ou les reines du Seigneur Krishna
purent I’atteindre grace a leur extréme dévotion.

On peut se demander combien de temps cela prend-il a un
aspirant pour atteindre le degré le plus éleve de Samadhi ?

I1 est mentionné dans le Mahabharatha qu’une fois, sur le
mont Sumeru, de grands rishis comme Vashishtha, Atri,
Pulaha, Pulastya, etc.... se réunirent. IIs étaient tous des amis
de I'univers. Mais quand ils essay¢erent de jeter un coup d’ceil
dans le futur, ils virent des millions d’étres vivants en train
d’aller vers le bas. Afin de les racheter de leurs péchés, ils
déciderent d’organiser un mahatapa (grande pénitence) sur
le mont Sumeru, qui durerait 1.000 ans. Suite a cela le
Seigneur Narayana envoya Saraswati pour leur fournir
Panchratra, une écriture qui traite de la véritable forme de
tapa (pénitence) et du culte. La procédure prescrite dans ce
livre était une garantie sre pour atteindre Kalyanasiddhi.
Soudain une voix venant du paradis se fit entendre. Elle
ordonna aux rishis de se rendre a Shveta Dweep pour avoir
la vision de leur dieu désiré.

Shveta Dweep est situé dans la partie nord de ’océan de
Lait, Ksheera Sagara. Les rishis se mirent a marcher dans
cette direction. Mais ils n’avaient pas plutot atteint le rivage
de I’océan qu’ils durent s’arréter. Il y avait une lumiére si
éblouissante qu’ils ne purent y résister. La encore ils se
soumirent a une sévere ascese pour une durée de 100 ans.
Seulement alors ils eurent assez de force pour continuer leur
voyage. Enfin, ils apergurent Shveta Dweep. C’est le monde
le plus céleste de Chinmaya Bhava (amour divin de I’esprit
pur). lls virent aussi les dévots vivants-la qui allaient rendre
le culte au Seigneur Narayana avec une grande révérence et

105



beaucoup d’enthousiasme. En avancant un peu plus loin, ils
trouvérent tous les dévots en train d’accomplir 1’Aarti du
Seigneur Narayana. Cependant il était étrange que le
Seigneur Lui-méme soit invisible, bien que les rishis voient
les dévots. A ce moment-la, ils entendirent la voix de
Narayana. « O rishis ! puissiez-vous étre élevés a votre soi
supérieur. Votre désir concernant le bien-étre de I’humanité
sera satisfait. Dans 1’avenir, vous ferez beaucoup pour le bien
public, mais afin d’obtenir ma vision directe vous devrez
vous soumettre a une sadhana rigoureuse pendant encore
quelques temps. »

Le débat ci-dessus nous montre la différence entre Chetana
et Chinmaya Samadhi. Vashishtha et d’autres avaient I’entier
controle de Chetana Samadhi et sur cette base, ils pouvaient
atteindre Shveta Dweep, mais ensuite ils ne pouvaient plus
rien faire. Leur entrée en Chinmaya Samadhi ne fut pas un
succes total. Ils ne purent avoir le Pratyaksha Darshan de
Narayana (vision directe de Narayana), en dépit de leur
ascese sévere pendant 1.100 ans. De méme, il faut plusieurs
milliers d’années aux yogis pour atteindre Chetana Samadhi
aprés leur entrée en Jada Samadhi. C’est pourquoi nous ne
devrions pas nous attendre a ce que les Sadhakas du Nara
Narayana Gufa Ashram en reviennent un jour. Ils doivent y
rester leur vie entiére pour parvenir aux différents stades de
Samadhis avant d’atteindre le point culminant, Chinmaya
Samadhi.

Le récit ci-dessus peut conduire a penser que, s’il faut des
milliers d’années aux chercheurs et aspirants pour atteindre
ces samedis et obtenir la libération, les gens ordinaires dans
cet age de Kali, peuvent difficilement aspirer a leur libération

106



puisqu’ils n’ont ni la patience et la persévérance ni cette vie
ascétique qui est tellement essentielle pour le Sadhaka.

Cependant, il ne faut pas se sentir abattu a ce sujet. Il y a
deux chemins qui conduisent & la libération, dominer par
I’effort et dominer par la grace. Le chercheur doit cultiver le
contréle des sens, mener une vie d’ascése et avancer pas a
pas. Si son attention est distraite par les attraits du monde
physique et s’il s’écarte un peu, il est perdu. Mais il y a
encore une voie courte et simple qui est la domination par la
grace, c’est a dire c’est la grace du Seigneur qui accorde la
libération, et cette grace peut certainement étre gagnée par
une dévotion sincére et un abandon total.

Selon la littérature puranique, il y a onze fagons d’atteindre
lalibération. Ce sont (1) la droiture, (2) la dévotion, (3) Jnana
(la connaissance divine), (4) le Yoga, (5) la méditation sur le
nom, la forme et les miracles du Seigneur, (6) ’abandon de
la vie en des lieux saints tels que Kashi, Kanchipuram,
etc...., (7) ’abandon du corps les jours saints tels que
Mahashivaratri et Ekadashi, (8) I’abandon du corps physique
pres d’un Shiva Linga ou d’un Shaligram, (9) le sacrifice de
sa vie en se battant pour une noble cause sur un champ de
bataille, (10) I’attachement a une ame réalisée avec Guru
Bhava (I’amour divin pour le gourou), (11) I’obtention de la
libération par le sankalpa (pensée) d’un grand saint ou d’une
divinité.

On peut choisir une des Sadhana mentionnées ci-dessus
selon son intérét et son tempérament mais la derniére fagon
d’obtenir la libération est sans doute la plus facile. Dans le
Kaliyuga, il est difficile de rencontrer de véritables saints a

107



cause de I’absence de pureté dans les pensées, la parole et les
actions chez les individus, mais nous avons 1’énorme chance
que Parabrahma Sadashiva Sainath soit descendu sur terre et
réunit en Lui les deux qualités rares de sainteté et divinité.
Le contenter et obtenir Sa grace sont les moyens les plus
faciles et les plus sOrs pour étre libéré de ce monde. En
plusieurs occasions, Lui-méme touche quelques mots a ce
sujet pour le profit de Ses dévots. Bhagavan dit : « VVous dites
souvent que vous étes des dévots de Sai, mais avez-vous
jamais pensé et essayé de savoir si Celui dont vous vous
vantez d’étre les dévots, vous a accepté comme tel. »

Indirectement, le Seigneur Sainath veut faire remarquer
que, généralement, quand les dévots viennent a Puttaparthi
pour avoir Son darshan, ils font preuve d’une grande réserve
et d’une grande politesse, et ils observent les régles et le
régime en vigueur ici, mais du jour ou ils retournent chez
eux, ils retombent dans leurs vieilles habitudes. Leurs petits
ego s’opposent les uns aux autres, et ainsi ils perdent
I’occasion de gagner Sa grace. Baba n’insiste jamais sur les
rituels et les rigueurs de Tapas (ascése). Il ne demande jamais
a personne de quitter son foyer et sa maison pour aller dans
les Himalaya. Il condamne plut6t ces gens et les appelle des
hypocrites, sauf s’ils se sont purifiés physiquement,
mentalement et spirituellement. Et si, selon Lui, vous étes
réellement une ame pure, vous n’avez besoin d’aller nulle
part. Vous pouvez poursuivre votre vie de famille si vous
suivez les cing principes incontournables de Sathya (vérité),
Dharma (action juste), Shanti (la paix), Prema (I’amour) et
Ahimsa (la non-violence), les cing piliers sur lesquels repose
tout I'édifice de I'humanité C’était ’ancienne véritable voie
suivie par les rishis et les Munis. « Quels que soient les

108



obstacles qui se dressent sur votre chemin, appelez-Moi et Je
serai-la » dit le Seigneur. « J’ai toujours protégé Mes fid¢les
dans Mes précédentes incarnations d’Avatar et maintenant
aussi, Je suis toujours au service de Mes dévots. » Gagner la
grace de Bhagavan est, par conséquent, le moyen le plus
facile pour atteindre la libération.

109



BABA A-T-IL MONTRE DE LA PARTIALITE
ENVERS LES SADHAKAS DU GUFA ASHRAM ?

LE CARACTERE EXCLUSIF DE LA SADHANA DE
LA DEVOTION.

COMMENT LE DEVELOPPER ?
Question

Le Seigneur Sainath a fait preuve de favoritisme envers les
onze membres du Narayana Gufa Ashram en leur donnant
I’Akshaya Patra. Quand Dieu Lui-méme est partial,
comment peut-on empécher Sa création de montrer de la
partialité ?

Réponse

Parlant de la persévérance religieuse, Tulasidas dit :
« Karma pradhan vishva rakha,
Jo jas karahi so tas phal chakha »

En d’autres termes, Dieu a créé I’univers d’apres les karmas
antérieurs des étres vivants (Jivas). Dans cette vie aussi, un
homme godte les fruits de ses actions suivant leurs qualités.

La persévérance religieuse est basée sur I’acceptation du
bien et le refus du mal. Une personne jouit du bonheur et de
la prospérité en proportion des bonnes actions qu’elle
accomplit et vice-versa. Les onze membres du Gufa Ashram
avaient a leur crédit d’abondantes et nobles actions. C’est
pourquoi ils ont obtenu la grace du Seigneur Sai Nath sous
la forme de I’Akshaya Patra. Vous ne pouvez donc pas

110



qualifier de partiale I’action du Seigneur. Le récipient divin
leur a été donné a la lumiere des bonnes actions de leurs vies
antérieures et ils ne lont pas volé! De plus, c’était
moralement irréfutable.

Du point de vue historique, la tradition de 1’Akshaya Patra
ou autre chose similaire s’est toujours rencontrée sous une
forme ou une autre. Au commencement du Sathya Yuga
(I'age d'or), les gens, aux idées pures et pieuses, montraient
un grand intérét pour la quéte spirituelle qui prenait la forme
d’une Sadhana. Pour libérer les chercheurs de leurs besoins
matériels, Dieu a créé un Kalpa Vraksha accessible a toutes
les familles. Le chercheur pouvait obtenir n’importe quoi de
I’arbre, a sa demande.

Dans 1’age de Treta, on trouve les vies de grands rishis
comme Vashishtha et Jamadagni. Lorsque Indra et les autres
Dieux remarquérent que ces sages devaient sortir de leur
profonde Sadhana pour chercher dans le monde extérieur
leur nourriture et autres besoins quotidiens, ils offrirent
immédiatement Kamadhenu aux sages. Cela les dégagea de
leurs besoins quotidiens et ils se dédierent complétement a
leur sévére ascese.

Dans I’age de Dwapara, chacun sait que Surya (Dieu soleil)
accorda I’ Akshaya Patra comme faveur a Yudhishthira. Dans
I’age de Kali aussi, plusieurs incidents de cette nature se
produisent de temps a autre. Nous savons déja comment,
pendant Son enfance, le Seigneur Sai Nath a pu extraire des
tas de choses de Son sac d’écolier. Le sac en tant que tel
jouait le méme role que le récipient divin. A 1’age de 14 ans,
quand Il renonca a la vie de famille et déclara que le monde

111



entier était Sa demeure, des miracles semblables a ceux de
I’ Akshaya Patra eurent lieu de temps a autre.

Tous les dévots qui se rendaient a Puttaparthi pour recevoir
le darshan du Seigneur étaient nourris par Subbamma de la
part du Seigneur. Subbamma se trouvait parfois dans des
situations embarrassantes. Elle préparait de la nourriture
pour 40 a 50 personnes, mais au moment de servir les repas,
le nombre d’invités s’¢levait a 500. Subbamma était trés
ennuyeée. Elle allait alors trouver le jeune Sai pour Lui
exprimer son angoisse. Le Seigneur, qui n’avait que 15 ans,
la rassurait en disant : « Pourquoi avoir peur quand Je suis
Ia ? » 1l prenait une noix de coco, la cassait en deux d’un seul
coup et versait son eau sur la totalité des aliments. Il
ordonnait ensuite & Subbamma de servir les repas. Quelle
merveille ! Tous les invités mangeaient a satiété et méme
apres, il restait encore de la nourriture. Ainsi dans 1’age de
Kali aussi, le jeune Sai a accompli des miracles pour
satisfaire les besoins des dévots. L’ Akshaya Patra joue aussi
le méme réle.

Bhakti Sadhana :

On nous dit dans le Dharma Sadhana que Dieu n’est partial
envers personne. Il est juste et impartial, et procure bonheur
ou malheur a I’homme selon ses actes. Mais a la lumicre de
la Bhakti Sadhana la réponse sera le contraire de la
précédente. Il a été dit que le but réel de Bhakti est d’attirer
le Seigneur prés de soi. Quel que soit le cas, méme si le
Seigneur n’accorde des faveurs qu’a un seul dévot, c’est pour
le bien-étre de I’humanité toute entiére.

112



Dans les préceptes de la Bhakti (Bhakti Sutra), Devarshi
Narada décrit la Bhakti comme ‘Bhagavaderasakti iti
Bhaktih’. En d’autres termes, Bhakti est le nom donné a
attachement profond au Seigneur.

C’est pourquoi il n’y a rien qu’un individu ne posséde pour
pratiquer la dévotion. L’amour et I’attachement sont des
qualités que 1’on trouve chez tout le monde. La tragédie,
cependant, réside dans le fait que nous donnons une fausse
orientation a ces qualités et que nous les utilisons a des fins
purement matérielles. Prenons un exemple :

Un jour, un saint eut a traverser Vrajbhoomi, le pays
d’enfance de Krishna. Soudain il remarqua une gopi
(adoratrice de Krishna) qui méditait dans la pose du lotus sur
les bords de la Yamuna. 11 fut un peu surpris. C’était trés bien
pour les gens du monde de chercher un lieu retiré pour
méditer sur Dieu. Mais qu’est-ce qui poussait la gopi a
méditer sur Lui ? « Le Seigneur Krishna n’est-1l pas son
compagnon permanent ? Ne vit-1l pas et ne marche-t-1l pas
en compagnie des gopis, comme leur propre ombre ? »
pensa-t-il. Ne pouvant réprimer sa curiosité, il demanda a la
gopi : « Bhadre ! Le pourvoyeur de tout ce qui est bon dans
le monde est constamment avec vous. Pourquoi étes-vous
assise en position de lotus et méditez-vous sur Lui ? » La
gopi répondit : « O prophéte ! je ne médite pas sur Krishna.

Jessaie plutot de méditer sur ce bas monde pour que je
puisse 1’oublier. » Le saint homme resta perplexe en
entendant ce type de réponse. Il dit poliment: « Devi!
qu’est-ce qui vous pousse a agir ainsi ? »La gopi répliqua :
« Grand saint ! le charme et la beauté de Shyam Sunder, avec
Sa couronne en plumes de paon sur la téte et Sa robe jaune

113



sur le corps m’ont ensorcelée et je suis devenue
complétement folle. Sa posture en triple inclinaison et son
sourire enchanteur dominent totalement mes sens. Quand je
vagque a mes occupations ménageres, tout va de travers.
Quand je vais allumer la lampe, je me brdle les doigts. Quand
je cuis le pain au four, il devient tout noir. Quand je trais les
vaches, le jet de lait ne tombe pas dans le seau, il tombe sur
le sol. Rien que I’autre jour, j’avais mis quelques morceaux
de bois a briler dans I’atre et j’avais allume le feu. Un peu
plus tard, quand j’ai voulu I’alimenter, au lieu de prendre un
morceau de bois, j’ai attrapé la jambe de mon bébé et je 1’ai
mise dans le feu. L’enfant hurla aussitot de douleur, mais
méme cela ne me fit pas reprendre mes sens. En entendant
les cris de I’enfant ma belle-mere accourut sur les lieux et
comme a l'ordinaire, elle me réprimanda comme tout. Plus
tard, en repensant a cet épisode, je voulus connaitre la raison
de ce comportement inhabituel et je ne trouvai comme
réponse, que mon profond attachement au Seigneur Krishna.
J’ai donc décidé de tourner toute mon attention vers le monde
matériel et faire un vigoureux effort pour L oublier. Sijen’y
parviens pas, ma vie de famille sera un vrai gachis ! C’est le
seul motif de ma méditation. » Finalement le saint
demanda : « Mais, Mére, pourriez-vous me dire jusqu’a quel
point espérez-vous réussir dans votre entreprise ? » Une
timidité naturelle se manifesta chez la gopi et d’un air
découragé elle soupira: « C’est bien la que se trouve la
difficulté, O Vénérable ! Plus j’essaie d’oublier ce brun
Kanhaiya malfaisant, plus Il apparait dans mes pensées sous
une forme séduisante et ravissante. Quand Il joue de la flGte,
Il prend la pose de Tribhangi, ployant Son corps des trois
cotés. Et c’est cette posture de Krishna qui me va droit au
cceur. Une fois qu’elle y est installée, elle ne peut plus en

114



sortir. Il est devenu une part de moi-méme, et, malgré de
nombreux efforts, je ne parviens pas a I’oublier. » Disant
cela, elle devint triste et pensive.

Le saint homme fut submergé d’amour, se prosterna devant
la gopi et toucha ses pieds. Puis il lui dit : « O femme beénie !
recevez un millier de salutations ! Vous étes une incarnation
vivante de Naradiya Bhakti. Vous avez donné la pureté au
processus de méditation. »

Quand nous nous installons pour méditer, notre esprit de
singe ne reste pas en place. Pendant une seconde il pense a
Dieu, et la seconde d’apres, il est attiré par le monde
extérieur. Toutes sortes de choses nous viennent a I’esprit et
distraient notre attention. Mais si nous réussissons a focaliser
notre attention sur Dieu et & ne pas nous laisser distraire par
les seductions du monde, nous sommes préts a pratiquer la
dévotion, et arrive le moment ou, comme la gopi, nous
voyons le Seigneur partout. Goswami Tulasidas appelle cette
sorte de dévotion, Naradiya Bhakti. Il dit :

« Siyaram maya sab jag jani,

Karahun pranam jori jug pani. »

« Comme cet univers tout entier ne fait qu’un avec Sitaram
et que Sitaram est, avec Son épouse Sita, enchassé dans tous
les cceurs, je joins les mains pour lui offrir mes salutations.

En bref, chaque individu se sent attaché a une chose ou a
une autre. Mais les objets de son attachement sont tous
matériels et transitoires. Ce qui nous est demandé¢, c’est de
tourner ce sentiment vers Dieu qui est Sathchidananda
Swaroopa, la source de la béatitude éternelle. Si vous
réussissez a faire cela, vous devenez un vrai dévot de

115



Seigneur. Pour une telle Sadhana vous devrez suivre les
étapes suivantes : choisir d’abord un nom parmi les
nombreux noms et formes du Seigneur et I’adorer comme
votre deité préférée (Ishta Deva). Matin et soir, en dormant
ou en marchant, dites Son nom avec une grande piété et
offrez-Lui vos priéres. Accomplissez Son Aarti et offrez-Lui
Navedya. En d’autres termes soyez toujours avec Lui en
pensee, paroles et actions.

Dans tout ce processus, nous avons été remplis de partialité
envers le Seigneur. De Ses nombreuses et belles formes nous
n’en choisissons qu’une, de Ses innombrables noms nous
n’en sélectionnons qu’un, de Ses attributs infinis, nous ne
chantons la gloire que de quelques-uns. Ainsi, nous
constatons que dans la Sadhana de la dévotion, nous devons
étre selectifs. 1l y a une reférence au sujet de Goswami
Tulasidas. Un jour, pendant sa visite a Mathura et
Vrindavana, il se rendit au temple de Dwarakadish pour le
darshan.

La statue du Seigneur Krishna était magnifiqguement
décorée et les dévots venaient Lui rendre hommage.
Tulasidas contemplait fixement la statue mais ne Lui rendait
pas hommage. Quelques dévots s’étonnerent de ce
comportement et voulurent en connaitre la raison. Tulasidas
dit :

« Kaha kahaun aap ki, bhale bene ho naath,

Tulasi mastak tab nave, dhanush ban lehu haath. »

L’instant d’apres, la statue sourit et se transforma en statue
de Rama avec un arc et des fleches. Tulasidas se prosterna
aux pieds du Seigneur et quand il se releva, c’était a nouveau

116



la statue de Dwarakadhish Krishna. Tout cela pour prouver
que si notre dévotion est véritable, méme Dieu doit satisfaire
nos souhaits et assumer la forme et le nom que le dévot
désire.

On peut se demandes quelle est la pierre de touche d’une
véritable dévotion. La réponse est simple. C’est I’intensité et
la sincérité. Le Seigneur Krishna dit dans la Gita :

« Anannyaschintayanta maam, ye janah paryupaasate.

Tesham nityabhiyaktanam, yogakshema vahamyaham. »

« A ceux qui M’adorent et méditent sur Moi sans aucune
autre pensée, a ces dévots a jamais inébranlables, J’assure la
sécurité et Je pourvois a tous leurs besoins. » (Je porte leur
fardeau).

Le Seigneur dit : « Je suis Poornaswaroopa. Si le Jiva a de
I’inclination pour Moi et veut s’abandonner a Moi, ce doit
étre un abandon total. Je crois dans le Poorna Sharanagati.
S’il en existe un, Je serai avec lui comme maitre, ami et
méme serviteur. »

Parler de ce type de dévotion exclusive est facile mais
pratiquer est difficile. Un jour, a Prashanti Nilayam,
Bhagavan faisait Sa ronde matinale. Pres de la porte centrale,
alors que Baba se trouvait en face de quelques femmes
dévotes, une dame se leva dans la derniere rangée et cria :
« Swami ! j’ai besoin de votre grace. » La dame répéta ces
mots a plusieurs reprises. Swami sourit et avanca. Les devots
sont habituellement assis quand Baba passe. Mais cette dame
éleva un peu plus la voix et continua a répéter les mémes
mots. Soudain le Seigneur s’arréta, se retourna vers elle et

117



dit : « La grace, la grace. Connaissez-vous vraiment le sens
du mot gréce ? » La dame répondit : « Swami, cela veut dire
votre compassion, votre bénédiction. » Baba déclara : « Non,
cela veut dire bien plus que ¢a. Si vous voulez réellement Ma
grace, vous devez vous préparer a affronter toutes sortes de
calamités. Vous allez perdre votre fortune et votre bonheur,
et, de plus, au lieu de pleurer et de vous repentir, vous devrez
vous plonger totalement dans la méditation sur Moi et repéter
Mon nom dans votre cceur. Tous ceux qui vous sont proches
se retourneront contre vous. Les gens vous impliqueront dans
des conspirations avec lesquelles vous n’avez rien a voir. Ils
vous chargeront de fautes dont vous serez totalement
innocente. En de telles circonstances vous n’aurez plus que
la ressource de penser a Moi et a Moi seul, et a souffrir en
silence. Alors étes-vous préte a affronter tout cela? » La
dame fut abasourdie. Elle ne put dire un mot et se rassit
calmement.

Un couple de cinghalais eut une entrevue avec Bhagavan
Baba. La dame sollicita Bhagavan : « Baba, nous vous
invitons dans notre résidence de Ceylan.» Swami trés
innocemment dit : « Amma, une maison construite avec de
la chaux et du ciment n’est pas Ma maison. C’est dans votre
c? ur que Je réside. Ma place est dans votre cceur, mais
malheureusement il est trop étroit. Une seule personne peut
s’y asseoir. Et Je découvre que Kama (le désir) occupe déja
la place, aussi comment pourrais-je y venir ?

Tulasidas a dit justement:

« Jahan kaam tahan Ram nahin, Jahan Ram Nahi Kaam :
Tulasi Kabahunk rahi sakai, ravi rajani ek tham. »

118



En d’autres termes, tout comme la lumiére et 1’obscurité ne
peuvent vivre ensemble, Ram et Kama ne peuvent pas non
plus cohabiter

Une dame américaine fit observer a Swami : « Baba, il n’y
a pas pénurie de richesses et de biens. Les coffres sont pleins
de diamants et de perles. Je ne demande que votre gréace.
Seigneur, s’Il-vous plait, permettez-moi de rester a Prashanti
Nilayam et de Vous servir pour le restant de ma vie. »
Bhagavan la regarda et dit : « Vous n’avez vraiment besoin
de rien ? » Il lui montra alors la paume de Sa main. Ce
qu’elle vit dans la main de Swami fut effrayant. Elle vit que
son petit-fils dévalait une colline. Elle cria : « S’Il-vous plait
Swami, sauvez mon petit-fils ! » Bhagavan tourna Sa main
sens dessus dessous et dit : « Si vous aviez pensé que I’enfant
m’appartenait, vous ne M’auriez pas demand¢ de sauver
‘mon’ petit-fils. Mais ce que vous avez demande était de
sauver ‘votre’ petit-fils. Vous le voyez toujours comme
voétre. Si vous avez un petit-fils, vous avez aussi besoin
d’argent pour 1’¢lever, I’éduquer et le marier... Vous avez
aussi besoin d’une famille et d’une maison ou ils puissent
vivre heureux. N’est-ce pas ? Comment pouvez-vous dire
ensuite que vous n’avez besoin de rien ? »

Les trois illustrations ci-dessus prouvent seulement que,
bien que dans la Bhakti, nous sommes toujours partiaux
envers la divinité de notre choix (exactement comme les
gopis qui étaient attachées a Krishna et a personne d’autre),
mais notre dévotion n’atteint pas le point d’achévement tant
que notre abandon a notre ‘Ishta Deva’ n’est pas total. C’est
pourquoi nous ne jouissons pas de I’entiére grace de
Bhagavan. Cependant cela ne veut pas dire que nous ne

119



pouvons pas pratiquer I’exclusivité dans la Bhakti. Nous
pouvons. Le Bhaktamal est rempli de tels exemples.

Une fois, Bhakta Namadeva était en train de rendre le culte
a Dieu dans un coin de sa maison. Au méme instant, 1’autre
partie de sa maison prit feu et se mit a brdler. Ceux qui étaient
dehors se précipiterent a I’intérieur. Ce qu’ils virent les rendit
perplexes. lls trouverent Namadeva en train de saisir les
articles ménagers et de les jeter dans le feu. lls criérent :
« Etes-vous devenu fou, Namadeva ? Que faites-vous ? »
Namadeva répondit avec sang-froid : « Je ne suis pas fou. Je
suis juste en train de servir mon Vitthala. » « De quel genre
de service s’agit-il ? » Namadeva dit : « Mon Vitthala s’est
révélé a moi sous la forme du feu et Il prend plaisir a braler
des articles ménagers. Puisqu’ll souhaite étre heureux de
cette facon, je ne fais que partager Sa joie en coopérant avec
Lui. »

Tandis que cette conversation se poursuivait, le feu
commenca a se calmer. Immédiatement Namadeva prit les
articles restants et se mit a les accumuler dans un autre coin.
L’assistance alors remarqua: «Comment se fait-il ?
Maintenant tu es devenu rapace. » Namadeva dit : « Non, je
ne suis pas rapace. Je ne fais que coopérer avec Mon
Seigneur dans Son travail. 1l est maintenant satisfait et ne
veut plus brdler et détruire les affaires, aussi je les enleve de
Sa présence. » Ceci est le caractére exclusif d’ Anannyata ou
Unicité. Dans ses Sakhies, Kabir dit la méme chose :

« Kabira khada bazar me, liye lukathi haath,

Jo ghar jare aapana, chale hamare saath. »

120



« O homme », dit Kabir, « Je suis au marché en train de le
traverser avec une torche enflammée a la main et j’invite
chacun a m’accompagner a condition qu’il veuille mettre le
feu & sa maison. » C’est ce sentiment-la d’abandon complet,
ce caractere exclusif de I’amour pour le Seigneur, qui apporte
la libération. Il faut se préparer a tout abandonner par égard
pour son Seigneur. Seulement alors on obtient Sa gréce, Ses
Faveurs et Son amour.

Une question importante se pose : pourquoi demande-t-on
au dévot de quitter son foyer et sa maison et de tout détruire,
s’il a le désir de conquérir la grace de Bhagavan ? Kabir
demande aux aspirants de mettre le feu a leurs maisons et de
I’accompagner.

Au cours de Son circuit matinal pour donner Son Darshan,
le Seigneur a dit la méme chose, mais de maniére différente,
a la dame qui implorait Sa grace. « Dieu se sent-1l heureux
lorsque Ses dévots souffrent? » On peut soulever cette
question. Evidemment, il n’en est pas ainsi. Bhagavan est
Anandaswaroopa (celui qui ne connait ni la joie ni la
souffrance). Il vient sur terre uniquement pour sécher les
larmes de I’humanité souffrante. Il répand sur tous Sa joie et
Sa béatitude. Lorsque Kabir parle de mettre le feu a sa
maison ou quand le Seigneur dit de tout abandonner, Ils se
référent a la loi du karma signalée par Krishna dans la Gita :

« Yesham twantagatam paapam,

jananaam punya karmanam,

bhajante maam dradhavratah. »

Le Seigneur dit: «O Arjuna!, ceux qui s’engagent
naturellement dans I’accomplissement de bonnes actions et

121



mettent ainsi un terme aux péchés qu’ils ont faits dans leurs
vies antérieures sont totalement libres de toutes sortes de
doutes et d’attachements, et sont absorbés par la seule
occupation de chanter Ma gloire. Ils sont les ames
inébranlables qui finissent par obtenir la libération et par se
fondre en Moi ». Cependant, ceux dont la qualité des actions
n’est pas assez bonne pour qu’ils puissent obtenir
I’élimination de leurs anciens péchés, ne peuvent pas se
consacrer entierement a Lui et agissent comme un pendule,
oscillant entre Dieu et Sa Maya.

Quand Bhagavan veut que vous détruisiez tout, Il veut
simplement que vous détruisiez votre ego, sans quoi vous ne
pouvez ni détruire vos péchés, ni vous abandonner
complétement. Quand le Seigneur Sai affirme a quelqu’un
qu’il obtiendra Sa grace, c’est une facon déguisée pour
I’avertir de se préparer a subir les souffrances et les calamités
qui vont suivre. Si vous demeurez fermes et ne déviez pas du
droit chemin, si vous prenez chaque chose comme Sa
volonté, le point final sera naturellement Parmananda (la
félicité supréme). Le roi Harishchandra du Sathya Yuga, est
le meilleur exemple. Depuis peu, I’exemple de Shri Kutumba
Rao mérite d’étre mentionné.

Une nuit, Bhagavan Baba apparut en réve a Shri Kutumba
Rao et lui demanda de venir le rejoindre a I’ Ashram. A cette
époque-la, Shri Kutumba avait 41 ans et travaillait dans le
service juridique de I’ Andhra Pradesh. Il démissionna de son
poste de juge adjoint et s’abandonna au Seigneur. Il obtint
une gratification de 100.000 roupies en remerciement des
services rendus. Depuis ce moment-1a et jusqu’au 29 mars
1989, Shri Kutumba Rao fut au service de 1’ Ashram comme

122



Karma Yogi. Ce fut un record de service désintéressé jamais
égalé.

Shri Kutumba Rao fut un Karma Yogi dans le vrai sens du
terme. Sa méthode de travail avait une qualité particuliére. Il
¢tait totalement Nishkama (sans désir) et n’eut jamais aucun
intérét acquis dans tout ce qu’il fit. L’intérét de Swami était
son unique intérét. Abandonnant tout gain matériel, il ne
voulut jamais gagner quelque crédit pour lui-méme. Malgré
tout, comme le dit Bhagavan, « Vous avez besoin d’un corps
sain pour vous aider dans votre Sadhana». Le Shastra
(Ecritures sacrées) dit « Shariramadhyam khalu dharma
saadhanam ». Le service désintéressé n’est possible que
grace a un corps sain. Mais dans le cas de Shri Kutumba Rao,
c’était quelque chose de différent. On ne peut qu’imaginer
I’agonie d’un malade cancéreux. Le jour précédant sa mort,
il donna encore des instructions sur les affaires de 1’ Ashram.

Pendant six ans, il souffrit du cancer. Les derniers six mois
furent extrémement douloureux. Mais, ni il ne manqua un
seul jour a son devoir, ni jamais il ne pria Swami de le guérir.
Invariablement, il rencontrait Swami chaque jour pour
discuter des affaires de 1’Ashram et demandait 1’avis de
Bhagavan si nécessaire. Mais pas une seule fois il ne pria
Bhagavan de le guérir de cette maladie redoutable. La plupart
de son temps était consacré au service des autres. On peut
penser qu’il aurait prié Bhagavan de le soulager de son
agonie, mais il n’en fit rien. Pourquoi ? C’est parce qu’il
savait que la loi du Karma devait s’accomplir. Il devait
souffrir de ses actions soit de cette vie, soit de la précédente.
En méme temps, il était convaincu que la Mére Sali,
Omnipotente, Omniprésente et Omnisciente savait tout sur
Son enfant, une fois qu’elle I’a eu pris dans Son giron. Elle

123



connait tout de ses vies antérieures et choisit le meilleur
chemin pour sa libération. Comme une mere bienveillante et
bien intentionnée, Sai ferait tout ce qu’il fallait dans son
intérét. Tulasidas dit :

« Jimi sisu tan vran hoi gusayeen,

Matu chirav kathin ki naayeen ;

Jadapi pratham dukh pavahi, roye bal adheer,

Vyadhi nas hit janani, ganati na sisu ki peer. »

« Exactement comme une mere, remarquant un furoncle sur
le corps de son enfant ne pense pas qu’il subira I’opération,
sans qu’elle ait a supporter ses cris, de méme Dieu, Lui aussi,
ne préte pas attention aux souffrances temporaires de Ses
dévots, parce que c’est le bien ultime de Son dévot qu’ll a a
I’esprit. »Shri Kutumba Rao avait la totale conviction
pendant ses derniers jours, que tout ce qui arrivait était dans
son intérét le plus grand. Mere Sai lui avait donné assez de
force pour combattre la maladie et affronter la mort. A ce
sujet, cela vaut la peine de citer Browning :

« Craindre la mort ? Sentir le brouillard dans ma gorge,

La brume sur mon visage,

Quand les neiges commencent et les rafales de vent signifie
que je me rapproche du lieu ;

Le pouvoir de la nuit, la pression de la tempéte,

Le poste de I’ennemi

Ou il place la Maitresse Peur sous une forme visible,

Cependant I’homme fort doit s’en aller.

Je fus toujours un lutteur, et méme plus que cela,

Le meilleur et le dernier !

Je détesterais que la mort me bande les yeux, et se montre
patiente,

Et m’invite a me faufiler dans 1’au-dela.

124



Non ! Que je prenne la totalité, que je partage le méme sort
que mes pairs, les héros de la vieillesse.

Soutenir le choc, en un moment payer les arriérés de
souffrance, d’obscurité et de froid d’une vie joyeuse. »

Comme le narrateur dans le Propice, Kutumba Rao affronta
la mort franchement et avec patience, persévérance et
détermination. Il n’est plus avec nous, mais il a laissé un
exemple de la maniére dont un homme peut vivre et mourir.

Chacun de nous porte le fardeau de ses pechés. Uniquement
a cause de Maya, nous ne réalisons pas et nous considérons
que nous avons de la chance. Mais lorsque, par la grace du
Seigneur Sainath, nous venons a le savoir, nous sommes
horrifiés.

Un fois, un monsieur accompagné des membres de sa
famille et venant de Delhi eut la bonne fortune d’obtenir une
entrevue avec Bhagavan. Le Seigneur leur dit je ne sais
combien de choses et finalement 11 ajouta qu’ils étaient sous
I’influence de la grace de Swami. Tous les membres de la
famille furent extrémement heureux car ils penserent que
désormais la main invisible du Seigneur Sainath conduirait
leur destin et les emmeénerait vers le but ultime de la
libération.

Mais la série d’incidents qui se produisit fut juste I’inverse.
En I’espace de trois mois la famille dut faire face a une crise
sociale et économique. Pour soulager leur chagrin, chaque
fois que la famille venait a Puttaparthi pour le Darshan de
Bhagavan, Swami ne leur prétait aucune attention. Une
entrevue avec le Seigneur était un réve lointain. Cela les

125



rendit trés malheureux. Ils continuérent a souffrir en silence
pendant trois ans mais ne perdirent pas patience. Ce n’est
qu’au bout de trois ans qu’ils furent gratifiés d’une entrevue.
Remplis d’un pur amour, les enfants se plaignirent au
Seigneur : « Baba, nous souffrions intensément mais chaque
fois que nous venions ici, vous ne vous informiez jamais de
nous. » Bhagavan, comme une mére au cceur généreux sourit
et, montrant leur pére, dit avec douceur: « Il était une grande
ame vertueuse dans sa précédente incarnation. Mais il
commit par hasard un grand péché. Un saint lui avait confié
la direction de son Ashram. On attendait de lui qu’il serve et
accomplisse son devoir loyalement. Mais sous prétexte du
service il fit mauvais usage de son intelligence. 1l y avait une
terre agricole attachée au Goshala. 11 s’empara de la terre
avec doigté et entra en sa possession. C’était une grande
faute et elle effaga toutes les bonnes actions qu’il avait
accomplies. Mais quand dans cette vie il s’abandonna a moi
comme a une mére, comment pouvais-je tolérer une impureté
dans son corps, son mental ou son esprit ? C’est pourquoi,
les péchés que trois vies n’auraient pas suffit a laver furent
effacés par Moi en le soumettant seulement a trois années de
souffrance. Aucune rencontre avec vous pendant ces trois
années n’a eu lieu simplement, que pour prolonger vos
souffrances. C’est pourquoi Shri Krishna dit dans la Gita :

« Yesham twantagatam paapam,

jananam punya karmanam,

Te dwanda moha nirmukta

Bhajante mam dradh vratah. »

(Chap. 7-28)

126



« Mais ces hommes aux actions vertueuses, dont le péché a
pris fin, libéré de I’illusion des paires d’opposés, m’adorent
avec une ferme détermination. »

Comment développer I’exclusivité dans la Sadhana de la
dévotion ?

Pour porter votre Sadhana & un niveau supérieur, la
dévotion nécessite I’exclusivité. Comme Arjuna, vous devez
vous concentrer sur le globe oculaire de 1’oiseau et ensuite
tirer. On peut se demander comment cela est-il possible ? I
y a tant de diversions et de distractions qu’une concentration
aussi exclusive est difficile a atteindre. 1l y a beaucoup
d’obstacles sur le chemin. Mais ce n’est pas ainsi. Le sentier
de la dévotion est le plus facile a suivre, pourvu que vous
ayez un ceeur pur et innocent. Dans 1’age de Treta, le premier
message que Shri Rama délivra aux membres de la famille
royale apres le couronnement fut : « Kahau bhagat path kaun
prayasa, Jog na jap, tap makh upavasa. »

« O sages et amis présents ici ! Vous n’avez pas besoin de
faire un effort spécial pour atteindre le Seigneur si vous
suivez le chemin de la dévotion. Vous n’étes pas obligés de
suivre les regles strictes de 1’Ashtanga Yoga (Yoga en 8
parties), ni la minutie de Karmakand (verset traitant de
’action), ni la subtilité¢ du Vedanta (la théorie indoue). Tout
ce qu’il vous faut c’est la simplicité du cceur et une véritable
dévotion.

« Saral swabhav na man kutilayee,
Jatha labh santosh sadayee. »

127



« Soyez simples et non pervers. Quelles que soient les
circonstances, soyez heureux et satisfaits. » Il n’y a rien de
plus simple que cela. La simplicité et la perversité sont
respectivement associées au Seigneur et & Maya. Si vous
commencez a courir apres Maya, vous provoquerez les
difficultés et les obstacles qui entravent votre progreés dans la
dévotion. Bhagavan Baba a mis I’accent sur ce point de
nombreuses fois dans Ses discours. Il ne croit pas dans tout
I’attirail et les rituels de 1’adoration. Ce qu’ll veut c’est un
cceur pur rempli d’amour. Alors qu’attend-on de nous, les
dévots ? Goswami Tulasidas propose :

« Jog juguti tapa mantra prabhauu,

Phalahin tabahin jab kariya durauu. »

« Si vous voulez que le Yoga, Yukti (plan), Tapa (ascése)
et Mantra (formule d’invocation) portent leurs fruits et
exercent leur influence sur les hommes et les choses, vous
devez étre discrets et ne pas en faire étalage. »

C’est aussi le cas avec la Sadhana de la dévotion. Votre
dévotion doit étre une dévotion silencieuse. Le véritable
amour n’est jamais verbal. Pensez a Radha et aux gopis. Shri
Krishna quitta définitivement Brindavan et alla a Mathura.
Son réle dans la vie future étant complétement différent, Il
n’eut donc aucune occasion de revoir la terre de Vraja. Mais
cela ne mina pas I’amour et la dévotion que les gopis et
Radha portaient a Krishna. Nous constatons plutdt que les
nuances d’amour les plus belles trouvent leur expression
quand Uddhava se rend a Brindavan sur I’ordre de Krishna.

Dans le Kaliyuga, cependant, les choses sont différentes. Il
y a un flot de dévots a mi-temps et de prétendus dévots. Le
service pour étre fructueux doit étre silencieux. Mais méme

128



pour le moindre succés nous prenons une trompette et nous
commencons a souffler dedans. Méme a Prashanti Nilayam
nous croisons toutes sortes de dévots. Quelques-uns d’entre
nous ont des accés de dévotion. Notre dévotion est au
sommet lorsque Bhagavan vit a Prashanti Nilayam mais elle
est au plus bas lorsqu’ll est parti. Dans notre enthousiasme
débordant pour appliquer la discipline, nous nous soucions
peu des sentiments des autres dévots et parfois nous sommes
grossiers jusqu’a l’inconduite. Ceci n’est pas la vraie
dévotion. Méme quand nous sommes tres sinceres, nous
devons rester polis et dans la mesure du possible plein
d’égards. En de telles occasions, Swami regarde et sourit et
méme intervient.

Qui peut dire combien de temps nous devons garder notre
sadhana secrete ?

Voici la réponse :
« Yavat sarva bhuuteshu Madchavam nopa jayate. »

« Vous devez garder votre dévotion secrete jusqu’a ce que
vous commenciez a considérer tous les étres vivants comme
une part de vous-méme. » En d’autres termes, tant que vous
ne voyez pas Dieu partout et dans tous les étres, vous ne
devez pas divulguer votre dévotion. Une fois cette étape
atteinte vous n’aurez pas besoin de la révéler. Elle parlera
d’elle-méme. C’est pourquoi le Seigneur dit : « Chaque fois
que vous avez I’opportunité de servir I’un de vos semblables,
vous ne devez pas nourrir un sentiment de supériorité ou
penser que vous €tes en train de rendre service a I’homme
que vous servez. Vous devez plutdt le remercier, ainsi que la
personne qui vous a fourni une telle occasion de servir et

129



d’étre heureux. Ceci est le meilleur moyen de purification, et
une fois que vous étes purifiés, le Seigneur est votre. »

Laissez-moi vous raconter un des jeux divins du Seigneur
Sainath. Un enfant était né a Burma dans une famille
bouddhiste. Le nouveau-né était vivant sans doute, mais il
n’y avait aucune manifestation extérieure de vie en lui. Il ne
pleurait pas comme les autres nouveaux- nés. Les docteurs
qui s’occupaient de lui étaient des spécialistes en pédiatrie.
IIs prirent des radios du cceur de 1’enfant et virent que le coeur
n’avait que trois valvules. La quatriéme manquait. Les
docteurs déclarérent que cet enfant n’avait que quelques
heures a vivre. Les parents étaient tout tristes et leur joie fut
remplacée par le chagrin. Finalement, ils prirent 1’enfant et
le déposerent aux pieds de lotus du Seigneur Bouddha. Au
bout d’un moment, un miracle se produisit. Ils remarquerent
des vibrations dans le corps sans vie, et ’enfant se mit a
pleurer. Les parents furent submergés de joie et éleverent cet
enfant comme un don de Dieu Lui-méme.

Au fur et & mesure qu’il grandissait, ils accomplissaient
tous les Samaskaras conformément a la tradition bouddhiste
et quand il eut 6 ans ont I’envoya chez le précepteur. Elevé
dans une atmospheére de sainteté, il se montrait vertueux et
intelligent. Ses parents lui donnérent la meilleure éducation
possible, et trés jeune, il devint érudit a la fois en sciences du
monde matériel et en spiritualité. Les parents se faisaient
beaucoup de souci a cause du cceur déficient du jeune
homme, chose qui pouvait entrer en jeu pour I’obtention d’un
bon travail, malgré ses capacités et ses qualifications. Ils
I’envoyérent donc en Amérique o, par la grice de Bouddha,

130



le jeune homme fut nommé a un poste supérieur dans le
département de topographie.

Quelques temps apres, une conférence internationale de
géophysiciens se tint a Bangalore et ce jeune homme
représenta les U.S.A. A la fin de la conférence, Shri Rama
Babu, fils du Dr Bhagavantam, ’emmena a Brindavan, a
Witefield, pour recevoir le Darshan de Bhagavan. Bhagavan
lui accorda une entrevue. A la fin de I’entretien Swami donna
un petit coffret au jeune homme en méme temps que de la
Vibhuti en guise Prasadam. Dés que le garcon eut ouvert le
coffret, il fut abasourdi devant le contenu. Le coffret
contenait un schéma du cceur. Au lieu de quatre valvules le
cceur n’en avait que trois. Celle que le jeune homme n’avait
pas depuis sa naissance manquait aussi sur le schéma. Le
jeune homme fut totalement bouleversé et surpris car,
personne excepté ses parents et lui-méme ne connaissait ce
secret. Comment alors Swami pouvait-Il le connaitre !

Pour calmer sa curiosité, Bhagavan lui dit avec un sourire :
« Vous pensez, comment cet homme d’un métre soixante
avec un corps fréle, peut-Il connaitre ce secret ? Vous croyez
que Je ne suis présent qu’ici. Mais vous vous trompez. Je vis
a Burma aussi, et aussi en Amérique ou vous travaillez. En
fait Je suis Omniprésent. Je n’ai aucune forme particulicre.
En plus de celle que vous avez devant vous, toutes les formes
sont miennes. Je suis dans votre maison sous la forme des
statues de Bouddha. VVos parents ont déposé votre corps sans
vie a Mes pieds de Lotus et prierent pour que vous soyez
sauvé. Comme s’était une pricere venant du fond du ceeur, Je
vous ai donné un nouveau bail de vie. C’est Moi qui fais

131



fonctionner votre ceeur méme sans valvule. Ainsi, vous vivez
sous Ma protection et continuerez a y vivre dans lI'avenir. »

Les lecteurs peuvent imaginer seulement 1’état du jeune
homme. Il était si bouleversé qu’il pouvait a peine parler.
Seules des larmes de gratitude roulaient sur ses joues. 1l était
en train de mettre en parallele le monde extérieur et le monde
intérieur. Quelle difference ! Celui qui fait une petite faveur,
méme s’il n’y a rien de plus, désire que son nom et sa
réputation soient connus. « Mais ici, c¢’est le Seigneur Lui-
méme » pensa-t-il, « qui m’a protégé toutes ces années et,
pendant ces quarante années je ne 1’ai pas remercié une seule
fois. Malgré cela le degré de Sa grace n’a pas diminué. C’est
ma plus grande chance d’avoir pu venir a Lui et de connaitre
ce secret. Voyez Sa grace. Il m’a révélé Lui-méme Sa
divinité, sans quoi, qui suis-je, petit homme pour le
connaitre ? Cela a renforcé ma foi dans la droiture et la bonne
conduite. Pour dire vrai, la religion humaine qui repose sur
les quatre piliers de la Paix, la Vérité, I’Amour et la Non-
violence est la seule et éternelle religion. »

Avec toutes ces pensées traversant son esprit, il resta encore
ainsi un moment, puis soudain, il tomba aux Pieds de Lotus
et offrit ses sincéres salutations a Bhagavan. Que pouvait-il
Lui offrir d’autre ?

Les adeptes des autres religions venant du monde entier,
ont aussi rencontré Swami. Un groupe de Jains des U.S.A.
est venu voir Swami. Le Seigneur leur est apparu sous la
forme du Seigneur Mahavira et les a guidés chaque fois
qu’ils rencontraient un probléme. Les persans, les juifs, les
chrétiens et les sikhs connurent tous des expériences

132



similaires. Le Seigneur Sainath est apparu devant eux sous la
forme de Zoroastre, Moise, Jésus et Guru Nanak Dev
respectivement et les a aides a sortir de leurs difficultes. Ces
personnes qui font ces expériences divines sont assurément
plut6t chanceuses car elles bénéficient de la grace spéciale
de Swami. Autrefois aussi, bien que le message de la Gita
s’adressat a Arjuna, tous profiterent des enseignements. Il 'y
a cependant un verset dont le sens ne pouvait étre vraiment
compris que par Arjuna seul :

« Mattah parataram nanyata kinchidasti dhnanjaya,

Mayi sarvamidam proktam suutra manigana iv. »

« Arjuna, il n’existe personne qui soit plus grand que Moi
ou qui Me soit supérieur. Le plus grand des grands de ce
monde est comme un fil sur lequel sont enfilés les grains qui
forment la guirlande qui est Moi. »

Le Seigneur Krishna adressa ce verset a Arjuna et ensuite
lui révéla Sa forme universelle (Virata-Swaroopa). Arjuna
eut beaucoup de chance de voir que le cosmos entier était une
part de la forme universelle de Krishna. Cela amena
I’exclusivité dans sa dévotion qui, en aucune fagon, ne
pouvait étre détournée de Krishna par quoi que ce soit.

Cependant de tels dévots sont rares. La plupart d’entre nous
lisent ce verset mais sont privés de cette révélation. Nous
devons faire une sadhana plus intense et acharnée afin de
gagner la grace du Seigneur.

Il n’est pas nécessaire qu’une personne aidée par Bhagavan
Baba soit Son Dévot. Maintes fois, Baba viendra au secours
de quelque noble @me et lui donnera une expérience de Sa

133



divinité. Cette personne prend alors automatiquement le
chemin de Ananya Bhakti Sadhana (la discipline de I’amour
infini) et atteint graduellement sa destination. D’autres
gardent leur sadhana secréte et néanmoins, grace a une
ascese et une pénitence véritables se fondent en Dieu. Des
milliers de gens viennent & Puttaparthi pour exprimer leur
sentiment de gratitude, vénérer Bhagavan pour les avoir
dirigés dans les moments cruciaux de leur vie et attendent
I’occasion de 1’adorer et d’accomplir I’aarati (offrande de la
lumicre). Mais ils éprouvent un sentiment d’aliénation quand
ils sont ici, car, mis a part une entrevue, le Seigneur ne leur
accorde aucune attention, méme lorsqu’il passe pres d’eux
pendant Son tour. Il se comporte envers eux comme s’ils
étaient des étrangers. Cependant, nous comprendrons mieux
le comportement du Seigneur en de telles occasions si nous
prenons I’exemple du soleil a midi. A midi le soleil est au
zénith. Vous pouvez adresser vos priéres au soleil du matin,
mais vous ne pouvez pas affronter le soleil de midi. Vos yeux
sont éblouis a cause de 1’éclat du soleil. Ainsi le soleil fait
comprendre aux gens que, de méme qu’il n’espére rien d’eux
en échange de la lumiere qu’il donne a tout I'univers, ils
doivent aussi accomplir leurs devoirs de maniére
désintéressée.

Un message identique est délivré par le Seigneur Sainath
aux dévots qui viennent & Prashanti Nilayam. Comme le
soleil, 1l dit en silence :

« Dans les moments affreusement difficiles, Je viens vous
aider. Je n’attends rien de vous. Le meilleur service que vous
puissiez me rendre est de vous dédier au service de
I’humanité d’une manicre désintéressée. Ma vie est Mon

134



message. Observez-la et suivez-la. C’est la meilleure forme
d’adoration et d’amour que vous puissiez M’offrir. »

Ainsi nous voyons que, lorsqu’un Sadhaka atteint le point
d’exclusivité dans sa Sadhana et qu’elle se colore d’amour
pour son Ishtadeva (sa divinité préferée), le Seigneur
I’accepte comme sien et révele Sa divinité au Sadhaka. De
tels incidents se produisent dans tous les Yugas. Au
commencement de la création, quand Manu et Shatrupa
prierent le Seigneur de bien vouloir les accepter comme
parents, le Seigneur leur accorda la faveur, et dans le Treta
Yuga Il S’incarna sous la forme de Ramchandra, le fils du
Roi Dashratha et de Kaushalya. De nouveau dans 1’dge de
Dwapara, Kashyapa et Aditi priérent le Seigneur pour qu’ll
leur accorde la gréace de naitre comme leur fils ; ils naquirent
comme Vasudeva et Devaki et le Seigneur naquit comme
leur fils, Krishna.

Dans la présente incarnation aussi, les choses ne sont pas
trés différentes. Quand Sai Baba avait 14 ans, son pere se mit
une fois en colere et sous le coup d’une véritable frustration
il demanda & Sai Baba qui Il était. Et méme s’Il était Shirdi
Baba, pourquoi était-1l né dans leur famille. Le Seigneur, de
Son air tranquille habituel, informa Son pére qu’un de ses
ancétres, Venkavadhoota, et autres saints avaient prié
constamment pour qu’ll s’incarne dans la famille Raju, et,
satisfait de I’intense dévotion de Venkavadhoota , Il décida
de naitre comme son Fils. Ainsi, bien que le Seigneur ait
accompli les veeux de Venkavadhoota, le monde entier
aujourd’hui en retire le bénéfice et il continuera a le faire
dans le futur.

135



De méme maniére, les 11 membres du Nara Narayana Gufa
Ashram ont pu gagner I’amour du Seigneur grace a leur
décision de se dédier totalement a Lui et a leur ascese, et
comme signe de Sa grace, ils ont re¢u de Lui L’Akshaya
Patra. Mais cette grace du Seigneur ne va pas se limiter
seulement a eux. Par leur Sadhana et Tapa intenses, ils
s’engagent a gagner Punya (la pureté) et les vibrations de leur
vie vertueuse et Tapa (ferveur dévotionnelle) vont apporter
I’amour et la paix au monde entier.

SEJOUR A 5500 METRES D’ALTITUDE
CHEMIN DU GUFA ASHRAM
MIRACLES LA CAUSE ET LA SOURCE

Question

Comment les 11 Yogis gérent-ils leur séjour a 5.500 meétres
d’altitude ?

Réponse

La question excite la pensée et souléve la curiosité. Les
tribus vivant dans les villages entourant le lieu saint de
Badrinath portent les noms de Mana, Vamini, Mudar et
Ghagharia. Mais pendant I’hiver, méme eux ne peuvent vivre
a une altitude de 3.300 métres, a plus forte raison au-dessus.

136



Donc, pour se protéger du froid rigoureux de I’hiver, ils
descendent vers les villages situés a des altitudes inférieures.
Quand 1’été revient, ils retournent dans leurs villages natals.
En plus du froid, ces gens doivent faire face a des problemes
d’oxygene quand ’altitude dépasse 3.000 métres. A cause de
ce manque d’oxygene, les gens ont des difficultés a respirer.
C’est la raison pour laquelle les pelerins qui viennent dans le
lieu saint d’Amarnath sont accompagnés de docteurs
transportant des bouteilles d’oxygene lorsqu’ils traversent le
pic Mahagunal d’une altitude de 4.300 métres. Mais les
Sadhakas du Nara Narayana Gufa Ashram n’ont pas ces
difficultés. Il y fait extrémement froid et c’est trop élevé pour
que quelqu’un puisse y vivre.

Quand je rencontrai le directeur de Nara Narayana Gufa
Ashram, je lui ai personnellement posé la question. Voici ce
qu’il me répondit :

« Parmi les onze Sadhakas qui demeuraient ici, aucun
n’avait abandonné la consommation de sel, pendant au moins
un an et demi, avant de recevoir le récipient divin des mains
du Seigneur Sai. Pendant les premiers jours de notre séjour
au Nara Narayana Gufa Ashram, nous fmes passablement
ennuyés et nous priames Bhagavan de nous procurer de la
nourriture sans sel. Le Seigneur répondit favorablement a
notre priére et depuis lors nous obtenons de la nourriture qui
ne contient pas de sel. Il est bien connu que ceux qui ne
mangent pas de sel n’ont rien a craindre du manque
d’oxygene dans les montagnes. Nous sommes presque sdrs
que méme si nous montons a 9.000 metres sur le Mont
Everest, nous n’aurons pas de probléme respiratoire.

137



Nous pratiquons Surya Pranayama (discipline respiratoire
en rapport avec le soleil) chaque jour et cela produit de la
chaleur et de I’énergie dans le corps. Le lecteur sera intéressé
par savoir que ses narines droite et gauche symbolisent
respectivement le Surya Nadi et le Chandra Nadi (canal
subtil de circulation des pranas solaire et lunaire). La chaleur
du corps s’accroit beaucoup quand un pratiquant retient sa
respiration selon la technique du Kumbhak Pranayam. De
méme ceux qui pratiguent Chandrabhedi Pranayam
(inspiration par une narine et expiration par 1’autre) peuvent
réduire la chaleur de leur corps et supporter une grande
chaleur la ou la température est trop élevée. Par la technique
de Kumbhak nous pouvons retenir 1’air a I’intérieur du corps
sans le laisser sortir. Cela arréte automatiquement
I’inspiration de I’air froid extérieur tandis qu’au contraire
I’air intérieur maintient la température et la chaleur du corps.
Ainsi le Suryabhedi Pranayam associé au Kumbhak agit
comme une soupape de sécurité et empéche le corps de se
refroidir quelle que soit la température extérieure.

La plupart des Sadhakas vivant au Nara Narayana Gufa
Ashram ont une bonne connaissance de I’ Ayurveda (principe
de médecine et de pharmacie). Nous connaissons les
processus de purification, de stabilisation et de cristallisation
du mercure et des composés du souffre. Grace a eux nous
avons preparé Parad-Gutaka. Vers 20 heures, quand nous
prenons le lait fourni par I’Akshaya Patra, nous mettons le
Gutaka dans le lait pendant 5 minutes et ensuite nous
I’enlevons, le lavons avec de I’eau et nous le mettons de cOté.
De cette facon le lait acquiert deux qualités particulieres :
Premiérement, la nature apathique du lait est détruite et il
devient un agent de production d’énergie et de chaleur.

138



Deuxiéemement, le lait que vous buvez ne devient pas aigre.
Ordinairement le lait caille quand il est dans 1’estomac et la
force qu’on espére de lui est réduite. Mais s’il peut étre gardé
sous sa forme primitive il est un agent grand producteur
d’énergie et sert de bon tonique. En raison des facteurs
énoncés ci-dessus, nous n’avons pas de problémes de froid
ou de manque d’oxygéne méme a cette altitude de 5.500
metres.

Question

Quel est le chemin du Gufa Ashram ? Est-il possible a
quelqu’un d’y parvenir et de recevoir le Darshan des onze
yogis, de conserve avec 1’Akshaya Patra ?

Réponse

Il'y a deux chemins : un est direct mais difficile, 1’autre est
long et sinueux mais comparativement plus facile.

CHEMIN DIRECT : Il y a plusieurs centres de pelerinage
dans et autour de I’Ashram de Badarika. L’un d’eux est
connu sous le nom de Charana Paduka Teertha. Le chemin
direct passe pres de centre de pelerinage. L’eau potable de
Badrinath est apportée seulement de cet endroit. Un peu en
avant de ce centre, vers I’ouest, la rude grimpette des pics
enneigés de Narayana Parvat attend le voyageur. C’est direct
mais dangereux. Si quelqu’un veut emprunter ce chemin en
utilisant les équipements les plus modernes de I’escalade il
verra qu’Urvashikund et Nara Narayana Gufa Ashram ne
sont qu’a quelques six kilomeétres. Si on prend ce chemin la

139



distance entre Badrinath et le Gufa Ashram n’est que de huit
kilométres au maximum.

2. CHEMIN DETOURNE MAIS DIFFICILE : C’est le
chemin par lequel les onze Sadhakas se rendirent au Gufa
Ashram. Prés de Badrinath se trouve le village de Bamani.
C’est 1a que nous voyons le confluent de Rishi Ganga (le
Gange). On doit faire attention de marcher sur des hauts-
fonds. Un peu plus avant vers 1’Ouest, commence
I’ascension lente et progressive des collines Neelgiri. Cette
zone est une des chaines de Narayana Parvat qui s’éléve
progressivement jusqu’a 1’altitude de 700 metres. Une fois
que vous avez traversé cette région de hautes montagnes, la
descente commence et vous devez descendre lentement et
prudemment. C’est 1a que, tandis qu’ils allaient vers le Gufa
Ashram, les onze yogis durent passer la nuit a 1’abri de
quelques énormes rochers. Le matin suivant ils atteignirent
Urvashikund apres une marche de trois heures. Le directeur
de I’Ashram m’a dit que la distance totale de cette route
tourne autour de 25 a 30 kilometres. Ce chemin-1a,
cependant, est facile et accessible.

Le célebre ascete Taponava Maharaj du Kerala a aussi parlé
de cette route dans son livre sur les Himalaya. Il écrit que
Rishi kund et Urvashi kund sont tous deux situés au bas du
Narayana Parvat avec une base commune. Ces bases sont en
fait formées des déclivités qui s’étendent quelquefois sur
plusieurs kilomeétres. Pour donner une explication imagée de
cette description, si une personne part du village de Bamani
prés de Badrinath et suit la rive du Rishi Ganga tout en
montant vers le haut, elle parviendra d’abord a Rishi Kund
et par la suite a Urvashi Kund. A Badrinath il est possible de

140



prendre un guide de montagne et autres équipements
nécessaires pour le voyage, tels qu’une tente, une bouteille
d’oxygene, quelques médicaments ainsi que des provisions
de bouche. Nanti de tout cela et en suivant la route
mentionnée ci-dessus, on peut atteindre le Gufa Ashram.

Il'y a bien aussi une troisiéme route, mais elle est réservée
au personnel des forces de sécurité frontalieres qui gardent
les frontiéres septentrionales du pays. Ils peuvent gagner ce
lieu par hélicoptéere. Nous pouvons appeler avec juste raison
‘Krupa Marg’ cette route particuliére car elle est en relation
avec un des jeux divins du Seigneur Sainath. Lorsque le
directeur du Gufa Ashram se rendit a Prashanti Nilayam a la
requéte de Bhagavan Baba, il ne put descendre que par cette
route. 1l est intéressant de lire le compte rendu qu’il en fit :

Pour protéger les frontiéres du nord de I’inde, il y a une
unité permanente de 1’armée installée dans plusieurs camps
sur les Himalaya. Le gouvernement a pris des dispositions
pour envoyer régulierement des provisions et autres
accessoires au personnel de I’armée qui demeure a cette
altitude. Un hélicoptere de ’armée se rend a Rishikesh une
fois par semaine dans ce seul but, et apres avoir rassemblé
tout le matériel, retourne a sa base.

Un soir, le Seigneur Sainath apparut au Gufa Ashram a
I’heure du diner. Aprés s’étre informé de notre bien-étre, Il
éclaircit certain point concernant 1’ascése dans laquelle nous
étions engagés. Tout & coup 1l me regarda et dit : « Ecoute,
J’ai simplement fait de toi mon intermédiaire pour ramener
I’ Akshaya Patra de 1’Urvashi Kund. Je devais le faire parce
que Je voulais te donner un nouveau bail de vie et un nouveau
corps. Ta vie réelle n’était que de 33 ans. Je I’ai maintenant

141



prolongeé jusqu'a 120 ans. Mais tu devras faire tres attention
au nouveau corps que tu as recu de moi. Ici le milieu est froid
et tu as emmagasiné dans ton corps plus de froid que de
chaleur. Afin de maintenir un équilibre entre les deux tu
ferais mieux de venir a Puttaparthi et d’y rester trois mois. »

Ayant donné ces instructions, le Seigneur devint invisible.
J’étais un peu ennuyé : « Comment allais-je pouvoir me
rendre a Badrinath tout seul ? Quand nous sommes venus au
Gufa Ashram, nous étions onze. Et nous avions 1’Akshaya
Patra avec nous. Mais cette fois, je devais voyager tout seul
par un chemin qui ne m’est pas familier et, de plus, sans
I’ Akshaya Patra. Pendant le trajet je devrais passer une nuit
a la belle étoile au milieu des montagnes enneigées et aussi
me protéger de soudaines chutes de neige et d’é¢boulements
possibles. » Plus j’y pensais, plus les difficultés me
paraissaient nombreuses et insurmontables.

Pendant trois jours je fus trés malheureux. Le quatriéme
jour cependant, quelque chose arriva et la solution
m’apparut. Autour de 16 heures, aprés notre Samadhi
quotidien nous étions en train de flaner devant le Gufa, quand
soudain mes compagnons assisterent a un phénomene
inhabituel dans le ciel. Il y avait un épais brouillard de tous
cotés. D’épais nuages stagnaient autour du Gufa. Mais dans
le ciel faisant face au Gufa, il y avait un soleil
exceptionnellement brillant. Voyant ce miracle en nature,
nous flmes trés émus. Mais ce qui nous surprit le plus fut
I'atterrissage d'un hélicoptére sur un espace éclairé par le
soleil. L’instant d'aprés quelqu’un en descendit et s’avanga
vers nous, les yeux écarquillés d’étonnement. Quand il arriva
prés de nous, il s’informa & notre sujet. Etant le responsable
du groupe, je répondit : « Nous avons été envoyes ici par le

142



Seigneur Sainath pour y pratiquer une ascése sous Sa
conduite. »

Un sentiment de joie le parcourut et cela fut clairement
visible sur son visage. Peut-étre était-ce a cause de sa
dévotion envers Bhagavan Baba. « Depuis combien de temps
étes-vous la ? » Demanda-t-il. « Depuis trois ans » dis-je.
« Trois ans ! » s’exclama-t-il avec une grande surprise. Mais
cette exclamation était mélée d’un sentiment de culpabilité,
comme si ses collégues et lui avaient négligé d’accomplir
leur devoir loyalement. Du point de vue militaire cela
équivalait certainement a une négligence du devoir : en fait,
pendant une période de trois ans ils n’eurent aucune nouvelle
des onze personnes qui vivaient Ia, et qui plus est dans cette
zone frontaliére sensible.

Il fut silencieux pendant quelques secondes et ensuite parla
lentement, mais de propos délibérés: « Oui, nous avons
entendu le nom de Sai Baba. Nous avons aussi entendu dire
qu’ll est Dieu incarné. Mais ce qui nous surprend
grandement est le fait que nous n’ayons jamais eu le moindre
signe de votre présence ici, de quelque source que ce soit, et
cela pendant une aussi longue période de trois ans. Méme
aujourd’hui, nous avons été forcés d’atterrir ici en voyant le
soleil brillant, parce qu’il y avait trop de brouillard tout
autour et que la visibilité était trop faible. Sans cette
incapacit¢ de nous en sortir, encore aujourd’hui nous
n’aurions trouvé aucune trace de vous. »

Je répondis d’un ton aimable : « Malgré tout, Monsieur, je
vous ai présenté mes compagnons ainsi que moi-méme, et
j’ai donné tous les renseignements utiles que vous

143



demandiez. 1l vous appartient maintenant de faire une
inspection minutieuse du lieu ou nous vivons ainsi que de
nos affaires. Cela fait partie de votre devoir. » En entendant
ma réponse, il ne put s’empécher de rire. Avec un léger
sourire, il dit : « En écoutant ce que vous avez dit, il apparait
que vous étes tous des hommes de bien, mais au vu des
circonstances, plusieurs pensées contradictoires me viennent
a D’esprit. Vous m’avez assurément plongé dans un grand
dilemme. »

D’humeur plus légeére, je dis aussi : « Monsieur ! Dilemme
est un autre nom pour la suspicion, le doute. Le sentiment de
doute est tres blessant. Le Seigneur Krishna I’a clairement
mentionné dans la Gita : ‘Sanshayatma vinashyati’, c’est a
dire celui qui nourrit un doute se voit accablé de malheurs.
C’est pourquoi je vous demande d’accepter ma proposition,
et de faire une inspection minutieuse sur nous » Nous étions
ainsi engagés dans la conversation quand la lumiére du soleil
se répandit partout, la brume disparut et il fit aussi clair que
le jour. C’était comme si le soleil se conduisait lui aussi selon
les veeux de Bhagavan Baba. Le militaire remonta dans
I’hélicoptere et décolla.

Le jour suivant, vers 10 heures du matin, un soldat
s’approcha de nous. Il nous trouva plongés dans une
profonde méditation. Vers 16 heures nous émergeames de
notre Samadhi et nous nous dégourdimes les jambes en
marchant de long en large. Aprés les ablutions nécessaires
nous nous assimes en cercle autour de I’Akshaya Patra et
offrimes du Prasadam au soldat en premier, parce que pour
nous, il n’était pas autre chose que le Seigneur Vishnou Lui-
méme, I’hote vénéré en cette circonstance. Les Shastras

144



disent « Atithirvai Vishnuh », c’est a dire traite ton hote
comme Vishnou. Apres avoir pris le Prasadam, le soldat
quitta les lieux avant le coucher du soleil. Cela continua
pendant sept jours. Lorsqu’il retourna le septiéme soir au
camp, il fit son rapport définitif a ses officiers. Le huitiéme
jour, au lieu de voir le soldat, c’est I’officier qui nous avait
rendus visite plus tot qui vint nous voir. Joignant les mains il
nous présenta ses respects et me regardant, il nous exposa
I’essence de son enquéte. Il dit : « Vous étes des Sadhakas de
haut niveau et vous avez beaucoup de chance d’avoir
I’amour et la grace de Sai Baba. Déja avant, nous avions
entendu dire que Sai Baba était une incarnation de Dieu, mais
grace a votre précieux contact, votre bonne compagnie et
gréce au fait de voir de nos propres yeux le miracle de
1’ Akshaya Patra, nous avons développé notre foi en Sai Baba
en tant que Bhagavan. Nous nous estimons vraiment heureux
d’avoir pu grace a vous, voir aussi le précieux Akshaya Patra
et partager le Prasadam produit par lui avec vous. Je suis a
votre disposition ; S’il y a quelque chose que je puisse faire
pour vous, s’il vous plait faites-le moi savoir. »

Nous étions tout émus jusqu’aux larmes, de la sincérité de
I’officier. Je me repris, priai Bhagavan Baba et ensuite
déclarai : « Frere, tout ce qui est arrivé n’est que le jeu divin
du Seigneur. L’atterrissage de votre hélicoptére a cause de
I’épais brouillard ce jour-1a, le soudain flot de la lumiére du
soleil aussitdt que la conversation fut terminée, votre
connaissance de notre mode de vie basé sur la vérité acquise
aprés votre minutieuse investigation, votre vision du divin
Akshaya Patra et le partage du Prasadam offert par le Patra,
I’instillation d’une foi totale dans votre cceur a propos de la
divinité de Bhagavan Baba, et enfin votre désir ardent de

145



nous rendre service des cet instant, tout cela ne peut étre
considéré comme de simples coincidences. Ce sont plutot
des événements qui font partie d’un jeu combiné d’avance
par Bhagavan.

En ce qui concerne votre offre de service, je vous en suis
tres reconnaissant. Il y a quelques jours, Bhagavan nous est
apparu et m’a demand¢é d’aller a Puttaparthi pendant trois
mois pour y passer 1’été. Je m’inquiétais un peu de la facon
dont j’allais pouvoir exécuter son ordre. Mais aujourd’hui il
est plus que clair que le Seigneur a accompli tout ce miracle
dans le seul but de m’aider. Votre hélicoptére se rend a
Rishikesh une fois par semaine. Vous pourriez avoir
I’amabilité de ma conduire jusqu’a Rishikesh. Dans trois
mois, & mon retour, vous pourrez venir me rechercher pour
m’amener au Gufa Ashram. Je vous serai vraiment trés
reconnaissant de cette aide.

L’officier militaire fut trop heureux de pouvoir me rendre
service. Je me rendis a Rishikesh a bord de son hélicoptere
et a mon retour, je fis usage a nouveau de ses services. »

Ainsi, il est évident pour les lecteurs que I’on peut aller au
Gufa Ashram par la voie des airs, pourvu néanmoins qu’on
jouisse de la grace de Baba. En bref, celui qui veut faire un
voyage jusqu’au Gufa Ashram doit formellement faire deux
choses, un, une préparation adéquate, deux, qui est le plus
important, recevoir les bénédictions du Seigneur Sai. Par
préparations adéquates, je veux dire qu’il faudra choisir la
bonne époque pour atteindre le lieu saint de Badrinath, et
emporter aussi avec soi I’équipement et les accessoires
nécessaires. On devra aussi s’assurer les services d’un guide

146



de montagne. Quant a recevoir les bénédictions de Baba, cela
doit étre recherché de la bonne maniére. Nous avons vu
précédemment que méme le personnel des forces de sécurité
des frontieres ne pouvait rien connaitre des Sadhakas du
Gufa Ashram tant que Baba ne le voulait pas. C’est pourquoi
Tulasidas dit : « So janahi jehi dehu janai », c’est a dire, que
seul, celui a qui le Seigneur veut réellement révéler Son
mystere peut le connaitre. En d’autres termes, le Seigneur
apparait dans une vision ou donne le Darshan seulement a
ceux qui ont mérité Sa grace.

Question

Est-ce que d’autres articles divins ou miracles divins
comme 1’Akshaya Patra ont ét¢ donnés aux Sadhakas du
Nara Narayana Gufa Ashram ? Si oui, lesquels ?

Réponse

Tout comme Dieu est Omniprésent, Ses articles et Ses
miracles le sont aussi. Ce dont vous avez besoin, est une
pénétration subtile, sacrée et divine. Seule une personne
douce d’une telle pénétration peut en témoigner et les
expérimenter. Cette pénétration peut en témoigner et les
expérimenter. Cette pénétration divine peut étre acquise par
une Sadhana intense. Il y a plusieurs types de Sadhanas, mais
trois d’entre elles méritent d’étre mentionnées. Ce sont Jnana
Sadhana basée sur le Budhi (intellect), la Dharma Sadhana
basée sur les actions vertueuses, et la Bhakti Sadhana basée
sur la pureté du cceur.

147



Jnana Sadhana

Jnana Sadhana trouve son apogée dans Sankhya Darshan
ou Vedanta. Dans I’étude du Sankhya, lorsque quelqu’un lit
le processus de la création et médite dessus, il réalise qu’il
ne peut y avoir plus grand miracle que cet univers crée par
Dieu. La nature née de Mahapurusha (Dieu) donne naissance
a cinq Tanmatras avec ’aide de trois attributs. Les Panch
Bhootas sont nés des Panch Tanmatras (les cing éléments nés
des cing sens).

Lorsgue nous pensons au processus de la naissance des cing
éléments (Panch Bhootas) nous sommes émerveillés. Il est
universellement admis que le corps de la mére qui donne
naissance a un enfant est toujours plus gros et plus fort que
I’enfant. Selon le méme principe, la forme du Gandh
Tanmatra (énergie subtile correspond au sens de 1’odorat) de
laquelle la terre est née devrait étre de plus grande taille que
la terre. Mais c’est juste le contraire. La taille d’un Tanmatra
(énergie subtile) est considérée comme le cinquiéme d’un
atome. C’est d’un tel Gandh Tanmatra subtil et minuscule
qu’est née cette terre ou nous vivons. Cette terre est
composée de sept continents (Sapta Dweepa) et de neuf
Khandas (parties). Si nous voulions couvrir la totalité de la
terre a pied, méme une vie de 100 ans n’y suffirait pas. De
méme les sens du godt (Rasa), de la forme (Roopa-Drashya)
de la vue et du toucher (Sparsh), et de I’ouie (Shabha) ont
donné naissance aux quatre autres ¢éléments, c’est a dire
I’eau, le feu, I’air et 1’éther. Les sens c’est a dire ‘Tanmatra’
sont également subtils mais leurs créations sont vastes et
méme sans limites. Peut-il y avoir plus grand miracle que
celui-1a ?

148



Au jugement dernier, quand cet univers sera dissous, nous
verrons la répétition du méme miracle. Tous les Panch-
bhootas (les cing éléments) se fondront simplement dans les
Tanmatra dont ils sont issus. De méme dans le Sankhya,
lorsque nous méditons sur les relations de parenté entre
I’Atma et Paramatma, nous rencontrons de multiples
¢vénements incroyables. Ils ne sont rien d’autre que des
miracles, et le sage et le prophete déclarent en fin de compte
qu’ils sont au-dela de toute interprétation humaine.

Dharma Sadhana

Attendu que dans la Jnana Sadhana, I’accent est mis sur le
pouvoir de pénétration que la vision d’un Sadhaka
développe, dans le Dharma Sadhana c’est la pureté¢ de la
vision qui joue un role important. Ce n’est possible que si
vous purifiez votre cceur grace au sens du détachement,
pendant que vous accomplissez vos actions. Ici vous devez
considérer cet wunivers comme le Virata Shareera
(I’enveloppe charnelle universelle) du Seigneur. Dans le
Veda Purusha Sukta, Paramatma a été décrit comme le
Sahasrasheersha Purushah (le Seigneur aux mille tétes). Ils
ne se référent qu’au caractere universel de Dieu, c’est a dire
a Sa magnificence et a Sa grandeur. La Gita le décrit ainsi :

« Sarva paoni paadam tat, sarvatokshi shiromukham ;

Sarvatah shrutimalloke, sarvamavratya tishtati. »

« Toutes les mains, les jambes, les tétes, tous les yeux que
vous voyez dans cet univers appartiennent a ce Virata
Purusha qui est Omniprésent et qui imprégne toute la
création. »

149



Quand les hommes vertueux méditent sur la magnificence
et la grandeur du Virata Purusha, ils voient tout comme un
miracle. Dés qu’il fait nuit, des millions d’étoiles se mettent
a scintiller dans le ciel. Elles sont dans 1’espace depuis une
infinité. Quand nous langons quelque chose en Iair, il
retombe a cause de la loi de gravitation, mais les planetes et
les étoiles ne dévient pas de leur route depuis des temps
immeémoriaux. Les astrologues calculent le temps en termes
de jours, de nuits, d’années et méme de siécles en se basant
sur leurs mouvements. Leur suspension dans 1’espace, sans
aucun support, et la régularité de leur mouvement dans le
vide interplanétaire, est le plus grand miracle de la création
de Dieu qui défie toutes les explications scientifiques. Quand
le jour se léve et que le dieu soleil apparait a I’horizon, la
nuit, peu a peu plie ses vétements et, se retire calmement. Les
aspirants qui menent une vie vertueuse, regardent toutes ces
merveilles de la nature comme des miracles du Virata
Purusha et, quand, ils servent les autres ils ont le sentiment
de servir le Virata Purusha présent en chacun et en chaque
Chose.

Bhakti Sadhana

La Sadhana basée sur la connaissance et la vertu, concentre
son attention sur la subtilité et la pureté¢ de I’ascese, tandis
que la Bhakti, tout en admettant dans une certaine mesure les
aspects ci-dessus, considére I’entiére création du Seigneur
comme une partie de Son jeu divin. Le but de ceci et des
autres jeux divins du Seigneur est de faire disparaitre
I’attachement du Jiva (étre vivant) aux choses éphémeres et
illusoires et de le mettre sur le chemin qui va le conduire a sa
destination : le Tout-Puissant Lui-méme. Dans le Ram

150



Charitmanas, Goswami Tulasidas décrit les jeux de
Bhagavan comme suit :
« Mani manik mahange kiye, sahange tran aru naaj ;
Tulasi aise jaaniye, ram garib niwaaj. »

« O Seigneur, c’est a peine si on peut connaitre votre jeu
divin sans limites. Dans votre création, les bijoux et les
pierres précieuses sont rares et coliteuses alors que 1’herbe et
le grain sont abondants, bon marché et accessible a tous. S’il
n’en était ainsi, les pauvres oiseaux, les animaux et I’homme
en général n’auraient qu’a mourir de faim. Ceci méme
prouve gue le Seigneur Rama est le protecteur des pauvres. »

Si vous allez un peu plus avant, vous allez voir que tout ce
qui est essentiel a la vie sur terre, I’eau, le feu, I’air et le ciel
(espace), sont absolument libres et accessibles a tous les étres
vivants. Il est donc évident qu’avec 1’aide de ces trois types
de Sadhanas, vous pouvez améliorer votre vision, la rendre
subtile, sainte et compatissante. Une fois en possession de
ces qualités, vous vous rapprochez de Dieu et voyez Ses jeux
divins en toutes choses. Mais pour les gens qui ne peuvent
pas s’élever a ce niveau, le Seigneur tres Miséricordieux a
accompli des ‘leelas’ méme sur le plan physique, pour que la
foi de I’homme ordinaire ne soit pas ébranlée et qu’il ne
s’égare pas. Par exemple, dans le village de Birpur dans le
Gujarat, Bhagavan a donné un baton et un pot a eau au dévot
Jalaram qui en avait le désir. Il en résulte que méme
aujourd’hui les habitants de ce village vénerent le baton et le
pot a eau (kamandalu) et gérent une cantine gratuite pour
celui ou ceux qui visitent ce village. De méme, des familles
qui sont en possession de Ekmukhi Rudraksha (graines
servant a faire des chapelets) et de pierres précieuses rares.

151



Leur adoration réguliere les sauve de catastrophes
imprévues, de maladies, de la famine et de la mort.
L’Akshaya Patra donné par le Seigneur Sai était un objet du
méme genre et unique a cet égard.

Miracles - la cause et la source :

Tulasidas mentionne dans le Ram Charit Manas :
« Jimi sarita sagar mahin jaahin

Jadyapi taahi kamana naahin

Timi sukh sampati binahi bulaay

Dharmasheel pahin jaahin subhaay »

« La richesse et la prospérité affluent vers le vertueux de la
méme maniere que la riviére s’écoule vers I’océan, méme si
I’océan n’en a pas le désir. »

Qui est pieux et vertueux ? L’homme pieux est celui qui
atteint la sérénité par suite de la purification de son cceur,
grace aux actions désintéressées. Si nous observons le sujet
a la lumiere des concepts et des normes qui régnaient aux
différentes périodes de I’histoire, tout devient trés clair.
Lorsque Tulasidas décrit les méchants dans la société, dans
le contexte du Kaliyuga, il dit :

« aise adham manuj khal, krat yuga treta naahin ;

Dwapar kachhuk, vranda bahu hoyihain kaljug maahin. »

« Nous ne trouvons pas de tels individus dans le Krat-yuga ;
dans I’age de Treta, ils sont rares. Dans 1’age de Dwapara,
cependant, les choses commencent a changer Nous croisons
des gens mechants dressant leurs tétes ici et la. Dans le Kali
yuga (I’age de fer), les forces du mal dominent et contrdlent
la scéne ; la piété et la vertu se limitent juste a quelques-uns.

152



En d’autres termes, quand le Dharma décline, le mal grandit.
Cela s’applique également aux miracles. Les miracles
manifestant la divinité de Dieu sont rares et espaces et
partout ou ils se produisent, les gens ne sont pas prépares a'y
croire.

Dans le Markandeya Purana, le sujet a été traité comme
suit :

Dans le Krat Yuga, les gens étaient heureux et satisfaits. Ils
n’avaient pas a faire face a des problémes de nourriture,
d’habillement et de logement comme ’homme moderne. La
plupart des civilisations vivaient et se développaient au bord
de la mer, sur les bords des rivieres ou pres et autour des
sources et des lacs. Leurs besoins étaient modestes et il n’y
avait pas d’occasion pour des conflits d’intéréts.
Naturellement les gens avaient rarement 1’occasion
d’affronter des problémes provenant de Kama (le désir),
Krodha (la colere), et Lobha (la concupiscence). La jeunesse
était solide et les gens vivaient pendant des milliers d’années.
C’était une société libre, et les membres des deux sexes
participaient a toutes les activités de la vie sans aucune
interdiction, et étaient heureux.

On peut soulever la question que, quelle que soit la période
dans I’histoire de 1’homme, ’homme a du entretenir son
corps qui est Annamaya. Naturellement méme dans le Krata
Yugail a eu besoin de nourriture, bien qu’en quantité limitée.
Pour satisfaire ces exigences limitées, la nature était par trop
généreuse. La vie se présentait sur la base de Sollasa Siddhi
(pratique yogique). Prenons I’exemple d’une vache et de son
veau. Aussitot que la vache voit son veau, elle s’inquicte de
le nourrir de son lait. L’amour débordant de la vache peut se

153



voir dans ses mamelles pleines a craquer de lait, et quand le
veau aspire le lait, la vache démontre son affection en léchant
le veau. De méme, quand ’homme était plein de dévotion
envers la nature et la traitait comme sa mere, la nature, aussi,
était généreuse et produisait tout en abondance pour que ses
enfants soient heureux. 1l y avait des sources naturelles avec
de I’eau céleste et rafraichissante que I’homme d’aujourd’hui
est incapable de produire malgré le secours de la science et
de la technologie les plus récentes. Comme une mére, elle
protégeait I’homme de la chaleur et du froid et partageait
¢galement ses peines et ses joies. C’est pourquoi les rishis et
les munis (sages, ascetes) passaient le plus clair de leur vie
au milieu de la nature. Tandis que le temps s’écoulait
inexorablement, la vie des idéaux élevés et de la vertu fut
perturbée par des passions qui frappérent 1’homme. Il
s’ensuivit que la nature ne fut plus aussi généreuse. Les
sources commencerent a tarir, les herbes et les plantes
médicinales se firent rares, et les fruits et les fleurs perdirent
leurs qualités supérieures. Ce fut la fin de Sollasa Siddhi. Il
fut remplacé par Kama Siddhi (désir des sens). En d’autres
termes, la nature ne s’offrit plus pour satisfaire seule tous les
besoins de I’homme. Si I’homme avait un désir et voulait
obtenir quelque chose de la nature, il devait faire un effort.
Cependant, avec un tout petit effort, il pouvait obtenir ce
qu’il souhaitait. S’il voulait se protéger de la chaleur ou du
froid, il devait utiliser les feuilles et les branches des arbres
et construire une hutte. Pour couvrir son corps, il commenca
a utiliser 1’écorce des arbres et les feuilles de bananier en
guise de vétements. Il découvrit aussi des grottes dans les
montagnes ou il put trouver un abri contre les intempéries, la
neige et les orages de gréle. Tout ceci apporta du changement
dans sa maniere de vivre. Quand I’homme profitait de

154



Sollasa Siddhi, il n’avait a se soucier de rien pour lui-méme
et c’est pourquoi il pouvait consacrer tout son temps a la
méditation, I’ascése et la réalisation spirituelle. Quand Kama
Siddhi I’atteignit, I’homme dut consacrer son temps et son
attention a des activités liées a la satisfaction de ses besoins
essentiels. A ce moment-la il commenga a s’¢éloigner de la
réalisation spirituelle et de la recherche du Seigneur
Omniprésent, bien qu’invisible. Peu a peu arriva la lignée des
peuples dont les désirs les détournérent du chemin de la
vertu. Par la suite, méme le Kama Siddhi déclina. Les gens
commencérent a souffrir a cause de leurs propres actes. La
nature tenta d’aider ’homme par le Kalpa siddhi. En d’autres
termes, la nature créa des Kalpa Vrakshas en certains lieux
(des arbres aux souhaits). Les gens devaient faire un effort
pour les atteindre et prier. Par leurs prieres, ils pouvaient
obtenir tout ce qu’ils voulaient de ’arbre aux souhaits. Bien
que privés de la béatitude que donnent 1’ascése (tapa) et la
paix provenant de la spiritualité, ils étaient encore heureux.
La béatitude est le résultat direct de la réalisation du Soi,
tandis que le plaisir est le produit des sens.

Ensuite vint la période ou les hommes devinrent les
victimes de I’ego et de la vanité. Bien que ce soit un cadeau
de la nature, ils commencérent a revendiquer la propriété des
Kalpa Vrakshas. lls commencérent aussi a développer
I’habitude d’amasser. Ils voulurent le pouvoir et la richesse
et passerent leur vie a rechercher les plaisirs. L’homme se
trouva ainsi privé des dons de la nature. Il n’y avait plus de
Kalpa Vrakshas maintenant, et la nature devint-elle aussi
indifférente & ’homme. Il y eut une époque ou ’homme
vénérait la nature comme une mere et en retour recevait son
amour, mais aujourd’hui I’homme s’est mis a traiter la nature

155



comme un objet de plaisir matériel et en retour la nature aussi
devint insensible a I’homme.

La période de Kalpa Siddhi fut suivie de Ritu Siddhi. Les
six saisons de 1’année fournissaient une variété de grains, de
fruits, de racines et de 1égumes. Mais ’homme dut aller
travailler dans les champs pour obtenir ces choses.
Néanmoins, il devint de plus en plus avide et les choses se
firent de plus en plus rares. Il transforma la terre sans entrave
de la nature, en états et royaumes, ce qui conduisit a la guerre
et a la destruction. Nous pouvons appeler cette période,
période de Shrama Siddhi ce qui signifie que I’homme dut
s’employer physiquement et mentalement a obtenir ce qu’il
voulait. Cela embrassa méme 1’accomplissement de Yajnas
(sacrifices) pour invoquer le dieu de la pluie, parce que sans
pluie, rien n’aurait poussé. Méme a ce stade, un simple effort
de la part de I'nomme produisait sept récoltes qui étaient
suffisantes pour satisfaire ses besoins.

Plus tard, arriva la période de dégénérescence morale. Des
trois gunas, Tamo Guna (principe de I’ignorance) installa son
emprise. L’avidité, la violence et le crime furent a I’ordre du
jour. Ceci ne fut donc pas une période de Shrama Siddhi mais
de Shrama Assiddhi, c’est a dire que, méme en travaillant
VOous ne pouviez rien obtenir. Tulasidas appelle cette période,
la période de Tamasa Dharma :

« Taamas dharma karahin nara,

jap, tap, makh, vrat daan,

deva na barsahin bhoami par,

baye na urjahin dhaan. »

156



« Dans le Kali Yuga, les gens suivent taamas dharma (la loi
de I’obscurantisme). Tous les actes spirituels tels que japa,
tapa, yoga, le jelne et la charité, sont orientés vers un but
égoiste. Par conséquent, les dieux ne sont pas contents et il
n’y a pas de pluie. Les gens sément des graines mais ils
n’obtiennent pas de récolte »

Nous allons voir ainsi qu’il y a une parenté treés proche et
positive entre la pureté et la divinité, et entre la divinité et la
perfection. Dieu et la nature ont inondé I’homme de toutes
choses par le biais de miracles. Mais aujourd’hui les choses
sont différentes et les miracles sont rares.

Baba a Lui aussi soutenu ce point de vue et encouragé les
dévots a suivre le chemin de la droiture et de la pureté. I n’y
a rien de plus cher a Son cceur. La grande expérience (je
devrais dire révolution) dans la forme de reconstruction
éducative qui est en train de fagonner la destinée de I’Inde
dans les murs de Dinstitut Shri Sathya Sai d’Etudes
Supérieures, en est son brillant exemple. Un jour, les gens de
la Rama Krishna Mission firent observer que les ames
réalisées comme Shri Sathya Sai Baba ne devraient pas
accomplir de miracles car ils détournent I’individu du
chemin qui conduit & la libération. Bhagavan Baba a clarifié
ce point plusieurs fois dans Ses discussions. Il n’accomplit
pas de miracles ; les miracles sont une part de Sa Nature. Ils
ont lieu automatiqguement au moment approprié et avec la
catégorie de gens appropriée. Les étincelles sont obligées
d’émaner de la nature du feu ; donner de la lumiére et de la
chaleur est la vraie nature du soleil. Le feu n’est pas le feu et
le soleil n’est pas le soleil s’ils ne produisent pas
respectivement des étincelles et de la lumiére. De méme, les

157



miracles font partie de la Nature Divine. Baba a éclairci ce
point a 1’aide d’un simple principe scientifique. « VVous
obtenez de I’électricité quand les pdles positif et négatif
entrent en contact. Un miracle est lui aussi le résultat de deux
forces identiques. Le courant positif répand Ma divinité. Il
est toujours prét a accomplir un miracle, mais un miracle
n’arrivera que si le courant négatif de quelque véritable dévot
le rencontre. Que voulons-nous dire par courant négatif ? Le
courant négatif représente cet état de dévotion ou il y a une
totale négation de 1’ego. Quand un dévot parvient au stade
d’absence d’ego, il s’abandonne totalement a Moi et c’est le
moment ou Ma grace, sous la forme du courant positif est
préte a le protéger de tous les maux. Et c’est ce que les gens
appellent un miracle. »

Le Dr Fanibunda dans son livre ‘Vision du Divin’ raconte
que Bhagavan Baba parle de deux moyens dont Ses dévots
disposent pour obtenir Ses faveurs. Il dit que I'un d’eux
consiste a entrer par la porte principale et I’autre, a entrer par
la porte de derriére. Quelques savants, aspirants spirituels et
artistes parmi les dévots espérent une entrevue ou un miracle
en leur faveur, sur la base de leur érudition, de leur sadhana,
de leur amour ou de I’exécution de leurs ceuvres artistiques.
Mais ces gens ne réussissent pas, car ils veulent entrer par la
porte de derriére. Ils ont un ego gonflé et donnent
I’impression que, parce qu’ils sont quelqu’un de particulier,
ils sont obligés d’obtenir la faveur du Seigneur. Il y en a
d’autres qui sont des dévots sans ego et naifs. IIs n’ont aucun
talent en réserve si ce n’est leur véritable amour et une vraie
dévotion envers le Seigneur, et ils veulent entrer par la porte
principale. Dans 1’age de Dwapara, le Seigneur Krishna
explique ce point & Arjuna dans la Gita :

158



« Naaham vedair na tapasa na daanen na dhejjyaa. »

« O Arjuna ! Ce n’est pas parce qu’on maitrise les Védas
ou parce qu’on est un grand ascéte qu’on peut Me plaire. Ni
celui qui fait la charité a outrance, ni celui qui Me fait
mécaniquement la Puja et Aarati ne peuvent gagner un jour
Ma gréce. »

Cependant, cela ne veut pas dire que les dévots et les
aspirants doivent abandonner ces pratiques. Ce sont de
bonnes choses pourvu qu’elles soient accomplies avec un
sentiment d’humilité et d’abandon. Les dévots doivent avoir
le sentiment qu’ils ne sont pas 1’auteur de 1’action (Akarta),
tout en 1I’accomplissant.

Il y a des périodes dans I’histoire ou I’homme a vu
chanceler sa foi et a perdu tout espoir de sa survie spirituelle
et culturelle. Entre le 14éme et le 18éme siécle, I’Inde
traversa une phase de ce type. Mais c’est a cette époque
qu’une vague de Bhakti (dévotion) traversa le pays tout
entier. Dans le Nord, toute la société hindoue était maintenue
dans la terreur par les envahisseurs étrangers. Leur force
physique, leur intelligence et leurs ressources, avaient été
utilisées en vain. Les envahisseurs saccagérent les richesses
du peuple, enleverent leurs femmes, casserent et
endommagerent les statues dans les temples et le public
regarda et supporta cela, impuissant.

Dans de telles circonstances, les gens n’eurent pas d’autre
alternative que de s’en remettre a Dieu et d’implorer Sa
miséricorde. Ainsi se créa une situation de contact positif et
négatif, et cela engendra les naissances de nombreux saints a

159



travers tout le pays. Kabir, Dadu, Nanak, Tulasi, Sur, Mira
dans le Nord, et Shankaracharya, Ramanujacharya,
Vallbhacharya, Purandardas, Thyagaraja et Bhakta Pothana
dans le Sud, naquirent dans cette période. C’est a cette
époque que les Bhaktas appartenant a 1’école Ashtachhapa
de poésie hindoue, les douze acharyas (maitres spirituels)
Bhagavat de Shri Sampradaya et plusieurs passionnés de
Sankeertan du culte de Chaitanya, parcoururent le pays entier
du Nord au Sud et de ’Est a I’Ouest, donnant au peuple
I’assurance que tout n’était pas perdu, et que Dieu était la
pour les protéger. Toutes ces ames pieuses furent bénies par
Bhagavan et furent dotées du pouvoir d’accomplir des
miracles qui instillerent la foi dans le cceur des Hindous
désespérés et découragés de I’époque. Quelques apercus de
ces miracles sont donnés ci-dessous.

1. Apres avoir pillé Delhi et vaincu le roi Moghul,
Nadirshah se montra impitoyable et cruel et se comporta
comme une brute. Son armée tortura les gens jusqu’au bord
de leur extinction. Une nuit, pendant son sommeil, Sant
Charandas, le célebre saint d’Alwar, lui apparut dans son
camp parfaitement gardé par ses soldats. Le saint lui donna
un coup de pied et quand il fut réveillé, il lui dit de quitter
I’Inde dés le lendemain matin ou sinon il allait au devant de
la destruction de son armée tout entiére, ainsi que de lui-
méme. Nadirshah fut si effrayé que t6t le matin suivant il
partit pour la Perse.

2. Le Nawa de Junagadh arréta un grand siddha purusha
(une ame libérée), Kinaram, en méme temps que d’autres
gens, et le jeta en prison. On demanda a tous les prisonniers
de moudre le grain comme punition. Kinaram portait un petit

160



baton a la main. Il frappa son moulin d’un coup de baton et
ce dernier se mit a danser. Simultanément tous les autres
moulins des prisonniers se mirent aussi a danser. Le Nawab
fut abasourdi de voir cela et tout apeuré il tomba aux pieds
de Kinaram en implorant son pardon. Kinaram fut libéré et
le Nawab adopta une conduite plus humaine envers ses
sujets. Guru Nanak accomplit aussi plusieurs miracles
semblables et obligea Babar a étre doux envers les gens.

3. Des illuminés de Delhi jetérent une fois le cadavre d’une
vache dont la téte sectionnée se trouvait a une certaine
distance du corps et mirent Namadeva au défi de lui redonner
vie. Namadeva songea au Seigneur, prit un peu d’eau et en
aspergea le corps. A la surprise de tous, la téte sectionnée
commenga a avancer vers le cadavre et s’unit a son cou. La
vache retrouva ainsi la vie en présence de tous ces illuminés.

Par manque de place, il n’est pas possible de mentionner
d’autres miracles. Mais ceux qui sont intéressés sont invités
a se référer au Nabhada’s ‘Bhaktamal’, publié par Sudama
Kuti, Brindanana ou Gita Press, a Gorakhpur.

Les exemples ci-dessus ainsi que beaucoup d’autre du
méme genre ne servent qu’a prouver que le Seigneur Sai est
toujours Miséricordieux. Que ce soit dans la Bhakti yuga de
I’époque médiévale ou dans I’époque actuelle, Il veut
toujours donner a Ses dévots I’expérience de Sa grace, mais
a condition qu’ils adoptent une attitude dénuée de tout ego et
un total abandon.

Parfois, les gens ont I'impression que, c’est seulement
quand vous étes dans ’adversité et que vous souffrez, que
Bhagavan Baba vient a votre aide au moyen de miracles.

161



Mais il n’en est rien. Méme dans la prospérité et la joie,
Bhagavan peut remplir votre vie de miracles, pourvu que
vous ayez développé le non-attachement vis a vis de la joie
comme de la peine et que vous receviez tout comme un
cadeau de Dieu. Dans le Markandeya Purana, ce point a été
expliqué de la fagon suivante :

« Vipada naive Vipada, Sampada naiva Sampada,

Harervismaranam Vipada, Harersmaranam Sampada. »

« L’adversité n’est pas adversité, et la prospérité n’est pas
prospérité. Ces deux états sont étroitement liés a notre
rapport avec Dieu. Si nous I’oublions, ¢’est I’adversité ; Si
nous nous en souvenons, c’est la prospérité et la joie. » En
d’autres termes, si la piété et 1’innocence font partie
integrante de notre vie, la vie elle-méme devient un
enchalnement d’expériences spirituelles que nous appelons
des miracles. 1l y a des exemples tirés des vies de Tulasidas,
Thyagaraja, Annamacharaya et Bhakta Pothana, et plus
récemment, de Sri Ramakrishna Paramahansa, Sri Raman
Maharshi, et Sri Aurobindo, qui vont apporter la preuve que
’on doit intégrer au fond de soi le sentiment de divinité pour
faire I’expérience de la Nature Bienheureuse de Bhagavan.
Tulasidas a donné une indication claire de la grace de Rama
quand il dit :

« More sudharahin soi sab bhaanti,

Jaasu krupa nahin krupa aghaati. »

« Seul Rama prendra soin de moi a la perfection, ce Rama

dont la compassion et I’amour sont si infinis que la
compassion elle-méme n’atteindra jamais le point de
satiété. »

162



Un point peut étre évoqué : Dans ce monde il y a beaucoup
de gens qui souffrent et si Bhagavan répandait Sa grace sur
eux en totalité et les délivrait de la peine et de la souffrance,
la compassion serait au comble de la joie et de la satisfaction,
parce que ce serait un état idéal, comme sous le regne de
Rama. Le poete décrit cela ainsi :

« Daihik, Daivik, Bhautik taapa

Rame Rajya kaahuhi nahi Vyaapa. »

« Dans le royaume de Rama personne ne souffrait d’aucune
sorte de misere s’il était relié au corps, a I’ame ou a quelque
chose de céleste.

Mais ici le poéte s’exprime par un paradoxe. Pourquoi ? La
raison en est que, méme si un homme souffre et implore Dieu
de le délivrer de sa souffrance, lorsque Dieu vient a son
secours, la pauvre créature devient la victime de son ego et
se met a croire que ce n’est pas le Seigneur mais ses propres
efforts qui ont contribué a I’affranchir de la misére. Ainsi,
I’amour et la compassion du Seigneur ne sont pas reconnus
comme un jeu généereux et le point de satiété n'est jamais
atteint. Il y a cependant des cas ou le libre jeu de la
compassion du Seigneur a créé le paradis sur terre, par
exemple pour Sudama. (... Kuchela). Rukmini n’était pas
encore intervenue que la situation avait déja été renversee.
Sudama était devenu Krishna et Krishna, Sudama.

Dans le Geetanjali de Tagore le méme sentiment a été
exprimé€. Dans un de ses poeémes, le poete dit que, lorsqu’une
personne prie Dieu, elle a toujours peur que Dieu exauce sa
priére. 1l est facile de dire :

« Tana, Mana, Dhana sab arpana, sab kuchh hai tera ;

163



Tera tujko saumpata kya lage mera ? »

Mais si Dieu exauce cette priere et, apparaissant devant le
dévot, lui dit ‘Tathastu’ (qu’il en soit ainsi), vous serez
ennuyé. L’instant d’aprés, vous commencerez a vous
maudire pour avoir fait une telle priére et vous implorerez le
Seigneur de nouveau : « O Seigneur! Ayez la bonté de
retirer ce bienfait. Je n’ai pas vraiment voulu dire que vous
pouviez emporter tout ce que j’ai. C’¢était juste une formalité
pour vous plaire. Il est trés courant de parler ainsi tous les
jours et je pensais que vous le prendriez aussi de la méme
maniere. » Voila pourquoi la miséricorde et la Compassion
n’atteignent jamais le point de satiété, a cause de nos propres
défaillances.

Bhagavan aussi a exprimé la méme opinion a plusieurs
dévots, en de nombreuses occasions. Une fois, au cours d’un
de Ses discours dans le Poornachandra Auditorium,
Bhagavan dit : « Vous orientez toutes vos activités dans le
service envers I’humanité. Les riches devraient servir la
société grace a leurs richesses, les savants grace a leur savoir
et leur érudition, les artistes grace a leur art et ceux qui ne
possedent rien de tout ¢a, grace a leur force physique. Mais
la difficult¢ vient du fait que votre service n’est pas
désintéressé. Au lieu de service désintéressé, il devient un
service envers le ‘moi’. Comment espérez-vous gagner Ma
gréce alors ? Rappelez-vous, Dieu S’est incarné comme Sai.
Je suis la Vérité et Mon Sankalpa (pouvoir de volonté) est
inévitable. Une révolution silencieuse va traverser chaque
structure de la société humaine. Ceux qui sont présents dans
ce hall et tous ceux qui ont une foi totale en Sai, méme s’ils
ne sont pas ici, ont une occasion en or de gagner Ma grace et

164



ainsi atteindre leur but, c’est a dire la Libération. Si vous la
manquez, vous la manquez pour toujours.

Le message est trés clair. Nous devons dédier nos pensees,
nos paroles et nos actions au service de nos semblables et
rendre nos propres vies divines. Une fois que la divinité est
entrée en nous, nous faisons I’expérience de I’Omniprésence
de Bhagavan et de Ses miracles aussi. La création de
I’Akshaya Patra, et son offrande aux sadhakas du Gufa
Ashram est juste un échantillon de la nature divine du
Seigneur Sai au niveau physique. Des millions de miracles
semblables se produisent dans la vie des dévots, et
I’humanité n’en a aucune conscience. Réalisons notre soi
subtil et soyons avec Lui.

165



QUI EST SUPERIEUR - LES SADHAKAS OU LES
PANDAVAS ?

L’EXIL DES PANDAVAS ET DU SEIGNEUR RAMA.
UNE CONTROVERSE

Question

Swami a donné un meilleur Akshaya Patra aux résidents du
Gufa Ashram. Sont-ils plus nobles et plus méritants que les
Pandavas ?

Réponse

Sur le plan social et humain les Pandavas sont plus nobles,
mais si nous les  considérons du point de vue spirituel, les
yogis de I’ Ashram méritent un statut spirituel plus élevé. Les
Pandavas vivaient a 1’¢ére de Dwapara et les sadhakas
appartiennent a 1’ére de Kali. Les Pandavas ont été dotés de
certains traits divins qui leur ont été donnés par plusieurs
dieux, alors que les Sadhakas sont des gens de ce monde
mortel. Les incarnations divines sont toujours considéréees
supérieures aux mortels et plus nobles qu’eux. Selon leurs
naissances, I’époque et le monde dans lequel ils sont nés, les
Pandavas semblent étre des sujets plus nobles. Mais du point
de vue spirituel, les sadhakas meritent un statut beaucoup
plus élevé.

166



Ce statut n’est pas basé sur les titres de noblesse des
Pandavas, mais sur 1’abandon absolu au Seigneur que les
sadhakas ont effectué.

Si nous rentrons dans les détails donnés dans le
Mahabharata Dharmaraja, le souverain de Sanyamanipuri est
né sous le nom de Dharmaraja Yudhisthira ; le dieu du vent,
Pawana, sous le nom de Bhima; Indra, le Seigneur du
Paradis, comme Arjuna, et les Ashwini Kumars, les fils du
Soleil donneur de vie, sont nés sous les noms de Nakula et
Sahadeva. Draupadi est ’incarnation de Shachi, la reine
d’Indra.

Notre mythologie a considéré les dieux comme des étres
humains supérieurs dotés de pouvoirs surnaturels. Quand un
enfant nait dans le Paradis, il grandit pour étre en moins de
48 minutes apres sa naissance un adolescent de 12 ans. Son
corps n’a pas beaucoup de poids comme celui des mortels
qui est fait d’éléments terrestres. Ils sont éclairés et de faible
poids a cause de I’élément feu qui est en eux. Et qui plus est,
ces dieux et leurs enfants ne sont pas obligés de faire une
ascese pour acquérir Ashta Siddhi et Nava Nidhis (les huit
pouvoirs et les neuf coffres au trésor). Ils sont nés avec les
pouvoirs ci-dessus. Grace a la puissance de leur volonté, ils
peuvent créer n’importe quoi dans la mesure ou ils le veulent.

D’un c6té, les Puranas mettent en vedette les vertus de ces
étres divins. D’un autre coté, ils mentionnent aussi les
defaillances de leur caractere. Quand ces dieux, au lieu
d’utiliser leurs dons célestes pour réaliser Dieu (Bhrama), se
mettent & en faire un mauvais usage et s’adonnent aux purs
plaisirs du paradis, ils deviennent imbus de leur force céleste,
et ils sont susceptibles de commettre des péchés

167



impardonnables. Ensuite, dépossédés de leur résidence
céleste, ils errent dans les grottes et les jungles en expiation
de leurs péchés.

Le Purana Markandeya raconte les faits responsables de la
descente des Pandavas comme suit :

Rendu fou par la beauté d’ Ahalya, épouse de Gautam Rishi,
Indra prit la forme de Gautam et en son absence viola la
chasteté d’Ahalya. Il en résulta qu’il fut maudit par le Rishi,
perdit sa séduction et devint laid. Il assassina aussi I’innocent
Twasthaputra (fils de Twastha) Vishwarupa. Ceci lui fit
perdre son éclat majestueux. Il manqua aussi a sa parole
envers Vrattasura et le tua ce qui eut pour résultat la perte
de sa vigueur et de sa puissance. S’enorgueillissant de sa
gloire comme Seigneur du paradis, Indra insulta son Gourou,
Brahaspati, et le Rishi Durvasa. Ainsi, ces dieux, privés de
leur charme divin, de leur éclat majestueux et de leur pouvoir
supérieur, devinrent incapables de gouverner le Paradis. Ils
furent chargés par le Seigneur Shiva de s’incarner sous la
forme des Pandavas avec Draupadi, sur cette terre. Sur terre
ils furent amenés a avoir une vie vertueuse, a faire pénitence
et en propageant de saintes pensées dans le monde, a revenir
dans le Paradis aprés une période donnée.

Dans le Mahabharata et le cinquieme Véda, Maharshi
Vedayas décrit les vertus et les défauts des Pandavas.

Duryodhana par la tricherie gagna au jeu de dés contre les
Pandavas et usurpa leur royaume. Draupadi dut supporter et
souffrir une grande humiliation en présence de tous les
Pandavas et des anciens de la famille comme Bhisma, Vidura
et Drona. Elle fut sauvée par le Seigneur Krishna quand

168



Dushasana, le Kaurava essaya de la dévétir. A cause de cette
défaite au jeu de deés, ils furent exilés dans les foréts pour une
période de 13 ans. A la question posée par Dhraatrashtra
concernant 1’état mental des Pandavas, Vidura donne la
réponse suivante :

« Dharmaraja Yudisthira est une grande ame. 1l conduit les
Pandavas avec le visage caché. Dhritarashtra par curiosité
demande si Yudhisthira a caché son visage par honte et
repentir pour ce qu’il a fait. Vidura explique que c’est a cause
de sa compassion envers ses cousins, les Kauravas, qu’il a
couvert son visage. Il sait que sa colére pour la trahison et
I’injustice commises par les Kauravas est si intense que, si
I’un des Kauravas apparaissait devant lui, il serait réduit en
cendres. Vidura a ajouté que, méme pendant ces jours
d’adversité, la magnanimité de Yudhishthira 1’incita & ne
penser qu’au bien-étre de ses cousins.

« Bhimasen », dit Vidura, « garde ses bras puissants tendus
et parait provoquer Duryodhana, lui faisant comprendre qu’il
a peut-étre été vainqueur, grace a des moyens infames, mais
qu’a la fin de la période d’exil, il les détruira tous et prendra
sa revanche sans I’aide de personne. Arjuna qui, en
marchant, frappe de ses orteils les innombrables particules
de poussiére, semble faire comprendre que, peu aprés la
période d’exil, le monde sera le témoin d’une guerre sans
précédent, au cours de laquelle ses fleches innombrables
perceront le corps de ses ennemis sur-le-champ de bataille.
Quant a Nakula et Sahadeva, Vidura a mentionné que, tandis
que Nakula enduisait son visage de poussiére, Sahadeva en
avait recouvert entierement son corps.» Lorsque
Dratarashatra a demandé les raisons de tels agissements,
Vidura a dit que tous les deux étaient beaux et affectueux et

169



de les voir exilés d’Hastinapur pendant 14 ans avait plongé
leurs meres et les gens dans une douleur extréme.

Au sujet de Draupadi, Vidura raconta ceci : Draupadi, la
derniere de la lignée, se lamente d’une fagcon poignante, les
cheveux défait, qui ne pourront étre tressés qu’apres avoir été
trempés dans le sang des reins de Duryodhana. Elle imagine
que d’ici 15 ans, les veuves des Kauravas se lamenteront
pour la perte de leurs maris sur le champ de bataille,
recherchant leurs cadavres et prétes a accomplir Sati sur leurs
blchers (s’immoler sur le blicher de son défunt mari.)

« Aucune personne compatissante ne peut manquer d’étre
touchée par la condition pitoyable des Pandavas, et avoir en
horreur la bassesse des actes commis par Duryodhana. Selon
les Sastras et la morale d’ici-bas, les Pandavas ont raison a
propos de toute cette affaire de suivre cette seule voie. »

C’est Dhratrashtra qui trompa les Pandavas en envoyant
Vidura avec un message les invitant a une partie de des. Ce
n’était pas un jeu loyal, car le rusé Shakuni remplaga les vrais
des par des deés trugués. Dhratrashtra invita donc les
Pandavas a venir participer au jeu de des. Il fit appel a leur
sens moral, disant que, comme les Kauravas s’étaient
conformés a leur invitation d’assister au Rajsu Yagya, ils
devaient aussi leur rendre la pareille et montrer leurs
sentiments fraternels envers les Kauravas. Le vertueux
Yudhishthira qui respectait Dhratarashtra comme son propre
pére lui obéit et consentit a participer au jeu pour encourager
les sentiments de sympathie et de fraternité entre les deux
familles. Mais, c’est évident, Duryodhana sous le couvert du
jeu de dés avait déja comploté pour les déposséder de leur

170



royaume, de leurs richesses et de leur femme et de les exiler
pour 14 ans.

A la lumiére de ces éléments, quand vous considéerez les
caractéres des Pandavas, leur attitude et leur comportement
aprés D’exil paraissent justifié. Certains disent que le
vertueux Yudhishthira n’aurait jamais da se livrer a un jeu
tel que les dés. Mais on trouve des exemples ou les membres
des familles royales jouaient a ce jeu pour favoriser les liens
d’amiti¢ entre les participants, et aussi les gens qu’ils
représentaient. Mais selon la coutume, le jeu se jouait sur un
fond de bienveillance de part et d’autre, et 1’équipe qui
gagnait avait I’habitude de rendre ce qu’elle avait gagné a
I’équipe perdante. Il y a de nombreux exemples semblables.
Voici une histoire de méme genre : Le roi Shravananand, de
Kundanpur, était un homme extrémement pieux. Avant de
faire la moindre démarche pour le bien-étre de 1’état ou du
peuple, il en demandait la permission a la déesse de la
famille, Bhagawati. La statue de la déesse, touchée par la
sincere dévotion de Shravananand prenait vie et bénissait le
roi en lui communiquant ses divines instructions.

Le vieux roi avertit son fils ainé, Satyanand, de prendre la
responsabilité de 1’état. Avant de couronner le prince, il
décida de 1’éclairer sur les traditions de la famille depuis les
temps anciens.

Il décrivit deux sortes de rois : « Il y a ceux qui, ayant carte
blanche et acces au trésor de 1’état, I'utilisent immoralement
et se livrent a la débauche, la passion et le luxe de la vie de
palais, et se rendent esclaves de leurs propres désirs. Il 'y a
les autres, qui suivent les pieuses voies de 1’administration,

171



telles qu’elles sont énumérées dans les Shastras. Ces derniers
suivent la science du gouvernement de Sama (équanimité),
de Dama (maitrise de soi), de Danda (contrainte), de Bheda
(différenciation) et obtiennent réputation et renommée sur
terre comme au ciel. »

Le roi déclara que les méthodes d’administration dans sa
famille avaient toujours été différentes de celles des autres
familles. Dans sa famille, 1’état devait étre administré
conformément aux directives de Bhagawati Bhawani. L’état
et la richesse étaient considérés comme les possessions de
Bhagawati. A partir de 13, rien ne devait étre fait qui ne fat
en accord avec ses divines instructions. Chaque probleme
devait étre résolu a la lumiére des divins conseils de la
déesse.

Pour gouverner un pays selon les Shastras, il faut en étudier
les lois, les reglements et les codes politiques. Ce n’est pas
une tache facile. Les interpretes ont donné différentes
explications des codes Shastriques. I1 n’y a pas deux
explications qui s’accordent et cela souléve beaucoup de
confusion.

Dans le dialogue Yudhishtthira-Nahush mentionné dans le
Mahabharata, 1’interprétation des Shastras a été signalée
comme une tache tres difficile.

« Tarko pratishthitah shrutayah vibhinnath,

Naiko muniryasya vachsno pramanam

Dharmasya tatwam nihitam guhayam...»

Il est tres difficile d’interpréter les Védas, car chacun
emploie sa propre logique pour les interpréter. Il n’y a pas

172



deux munis (sages) pour ¢étre d’accord dans leur
interprétation des Shastras. Extraire 1’essence de la religion
dans les Shastras n’est rien moins que chercher quelque
chose dans une grotte obscure.

Le Rishi Brahaspati est né en tant que Guru Drona. La
conjonction de huit éléments sous la forme du feu est
descendue en tant que Bheeshma. Tous les deux étaient des
ames divines. Pourtant ils se trompérent en déterminant leurs
roles vis-a-vis des Pandavas et des Kauravas. lls ne furent
pas capables d’interpréter correctement les Shastras et
suivirent la voie prétendue juste, conformément a leur
jugement subjectif.

Quand il ademandé a Bheeshma pour quelle raison il a aidé
les Kauravas déloyaux et pas les Pandavas vertueux, il cite
la morale étique des Shastras qui dit que la déloyauté envers
ses propres bienfaiteurs est le pire des péchés. Comme il a
grandi, respiré et vécu dans le pays dirigé par Dhrithrashtra,
le pere de Duryodhana, il lui a été impossible d’agir contre
ce pays, méme si Duryodhana a suivi le mauvais chemin.

Drona défend sa propre position en disant que les Shastras
critiquent violemment celui qui refuse sa protection a la
personne qui y fait appel, méme si ¢’est un mauvais sujet. Le
Seigneur Rama dit dans la Ramayana :

« Sharangat kahan je tajahin, Nij anhit anumaani,

Te nar paamar, paapmaya, Tinahin vilokat haani. »

Celui qui abandonne un homme qui a besoin d’un refuge,
par crainte des préjudices qu’on lui a causés d’une maniere
ou d’une autre, commet une grosse faute, et regarder le
visage d’un tel individu est un acte coupable.

173



Le roi Shravananand explique a son fils Satyanand
comment Bhisma et Drona ont interprété les Shastras d’une
tres mauvaise maniere.

Bheeshma croit qu’il ne peut pas étre déloyal envers
Duryodhana, car le pays d’Hastinapur lui a procuré I’air,
I’eau et autres agréments, pour devenir un jeune homme.
Hastinapur appartient a Duryodhana. D’ou, étre déloyal
envers Duryodhana signifie trahir le pays d’Hastinapur. La
question est de savoir si, Hastinapur ou, les éléments grace
auxquels Bheeshma s’est développé, appartiennent a Dieu
Omnipotent ou a Duryodhana. Dans la Gita, le Seigneur
Krishna dit :

« Yannadau yachcha nastyante,

tanmadhye bhatampyasat. »

« Une chose qui n’existe pas dans le passé et, qui ne va pas
exister dans le futur, a un présent truqué, et ce présent n’est
qu’une illusion. »

L’existence de Duryodhana est une illusion, car, il va
mourir au bout d’un certain temps et ne pourra avoir aucun
lien avec le futur. Il n’avait eu plus aucun lien avec le passé.
C’est comme une bulle d’eau qui éclate et s’évanouit. Seul
Dieu vit et peut posséder les choses éternellement. Il a
toujours été et sera a jamais. La création tout entiére Lui
appartient. C’est pour cela que Bheeshma aurait di réaliser
qu’il avait grandi grace aux dons de Dieu et non grace aux
éléments fournis par Duryodhana. Sa loyauté aurait di étre
offerte a Dieu et non a Duryodhana. Pour étre loyal envers
Dieu, il aurait d0 soutenir les Pandavas vertueux et non les
Kauravas.

174



Drona aussi a mal interprété les Shastras. Il est vrai qu’on
ne doit pas abandonner celui qui a demandé asile, mais il
devrait étre tres clair que la personne a réellement sollicité
un asile.

Le quémandeur d’asile qui se tient en face du prétendu
protecteur dit : « Pahiman, pahiman, sharanagatam. »

C’est un appel au co6té bienveillant d’une personne, aupres
de laquelle on essaie de trouver refuge. Tout en pronongant
ces paroles, il garde les mains jointes, la téte baissée et se
prosterne dans un esprit de total abandon. La téte symbolise
la sagesse et le raisonnement ; les mains symbolisent 1’action
et le caractére viril, et le coeur symbolise les dilemmes de la
vie humaine. Un homme qui a la téte inclinée, les mains
jointes et la poitrine touchant le sol, reconnait que sa sagesse,
son raisonnement et sa virilité 1’ont abandonné, et qu’il est
dans 1’état de total abandon pour demander asile, et qu’il
cherche un guide pour diriger sa vie future.

La question suivante se pose: bien que, Duryodhana
supplie Dronacharya de Iui donner asile d’une maniére
formelle, était-il vraiment prét a s’abandonner a son Guru et
a agir selon ses directives La réponse est « Non ». S’il en
avait été ainsi, la guerre de Mahabharat aurait pu étre évitée.
Mais Duryodhana était un individu doté d’un ego gonflé et
n’¢était pas prét a écouter qui que ce soit. Le Seigneur Krishna
ne réussit pas a le dissuader de faire la guerre. Bheeshma
échoua aussi. Atreya Muni essaya de la convaincre que le
résultat de la guerre ne serait pas en sa faveur. Mais tous ses
efforts de persuasion échoucrent. Il alla méme jusqu’a dire
que, méme si les anciens, les précepteurs et les compagnons

175



I’abandonnaient, lui seul avec Dushasana et Karna vaincrait
les Pandavas et les tuerait. Il est donc évident qu’il n’a jamais
abordé¢ Drona dans I’esprit d’abandon. Il parla toujours a
Drona en position de force et le considéra toujours comme
un subordonné.

On en vient donc a se demander comment des gens
vertueux comme Bheeshma et Drona ont-ils pu interpréter
les doctrines des Shastras de fagon erronée ? La réponse est
que, lorsqu’ils cherchent le sens de la vie et ses fonctions en
ignorant totalement le Seigneur, ils sont obligés de prendre
des décisions incorrectes et ils se détruisent. S’ils avaient
suivi les indications du Seigneur Krishna et avaient agi
conformément a elles, les choses auraient été différentes.

Le Raja Shravananand de Kundanpur expliquait donc aussi
a son fils Satyanand I’importance du Dharma avant qu’il ne
prenne les rénes du royaume. Il lui dit: « Cher fils, sans
parler des hommes, méme les dieux interprétent mal
quelquefois les saintes écritures. Nous devons donc élaborer
une méthode qui ne laisse aucune place aux erreurs. Cette
méthode est de plaire a ton Ishtadeva (la deité préférée) grace
a la vénération. Une fois la déité satisfaite, elle prendra vie
et, dans 1’éclat de son état conscient, elle commencera a
donner des instructions. Il t’est demandé alors de suivre ces
instructions aveuglément. Si tu fais cela, tous les doutes
disparaitront a tout jamais. » Ainsi le roi fit comprendre a
Satyanand que tout ce qui concernait [’état de son
administration s’arrangerait tout seul, s’il arrivait a
s’abandonner a la déesse, et obtenait sa clémence pour
qu’elle répande ses bénédictions sur le royaume.

176



Au bout d’un certain temps une chose étrange se produisit.
Tout marchait comme sur des roulettes. Les gens de
Kundanpur étaient tous heureux et satisfaits. Un matin le roi
apprit que le souverain de I’état voisin, Vaishali, venait en
visite royale. Satyanand lui fit une réception royale. Aprés le
diner, on proposa de prendre quelques distractions. Le roi de
Vaishali dit : « Jouons aux échecs pour nous amuser un peu.
C’est aussi un bon moyen pour encourager la bonne volonté
entre les deux nations. » Honorant les souhaits de son hote,
I’échiquier fut installé et les pions furent placés des deux
cotés. Le jeu commenca et les deux rois furent absorbés par
les coups et les contrecoups du jeu. Au début, ils mettaient
en jeu des pieces d’argent et d’or. Tantot ¢’était 1’'un qui
gagnait, tantot c’était 1’autre. Tout a coup le roi de Vaishali
dit : « Ami, je ne prends pas plaisir & ce jeu. Les enjeux sont
trop bas. Je mets donc en jeu mes deux bracelets d’or. » Le
roi Satyanand mit aussi une égale quantité d’or. Les dés
furent jetés et le roi Satyanand gagna. Le roi Vaishali ne se
démoralisa pas. Il dit; « Cher ami, si le jeu se limite
seulement a mettre en jeu un peu d’or et d’argent, ce ne sera
pas un jeu royal. Aussi, je mets en jeu mon royaume entier. »
Pour complaire a son hote, Satyanand fit la méme chose.
Cette fois la chance favorisa le roi de Vaishali. Il gagna. Le
roi Satyanand 6ta sa couronne et I’offrit au vainqueur. Le roi
de Vaishali fut un peu surpris. Il dit: « Qu’y a-t-il mon
ami ? » Tres sérieusement Satyanand répondit qu’il mettait
simplement le résultat du jeu en action. Mais le roi de
Vaishali protesta. Il dit qu’ils s’étaient livrés au jeu
seulement pour se distraire. II n’avait pas [’intention
d’usurper le royaume de qui que ce soit. « Le jeu est terminé
et nous continuons a étre les souverains de nos royaumes
respectifs », dit le roi de Vaishali. « C’est un manque de

177



probit¢ de s’emparer du royaume de quelqu’un sous
n’importe quel prétexte et je ne suis pas prét de le faire. »

Cependant le roi Satyanand prit sérieusement la chose. Il fit
observer : « Trés cher, vous prenez le jeu & la legere et lui
donnez un sens étroit. Voyons-le sous un angle élargi. Ne
croyez-vous pas que tout est un jeu ? Pour le Créateur tout-
puissant la destruction de 1’univers n’est rien d’autre qu’un
jeu. Il le joue pour sa satisfaction. Si vous considérez tout
sous cet angle, la perte ou le gain d’un royaume n’a aucune
importance. Nous devrions par conséquent nous en tenir au
résultat du jeu. De plus, si je garde le royaume pour moi-
méme, pour votre affection et votre satisfaction, comment
affronterai-je Yamaraja aprés la mort ? Cette action me
conduirait certainement en enfer. Il est donc indispensable
que je me sépare de mon royaume en votre faveur puisque je
I’ai perdu. Ce n’est qu’a cette condition que j’aurai une mort
paisible.

Les deux rois mettaient ainsi en avant leurs arguments
personnels pour défendre leur position. Comme ils ne purent
parvenir a un accord ils décidérent d’aller voir la déesse de
la famille et de la prier de leur donner la bonne décision a
laquelle les deux parties devraient se soumettre !

Tous les deux se rendirent au temple. Suivant la tradition
royale, le roi Satyanand accomplit la puja (offrande au dieu)
en allumant la lampe, en offrant des fleurs et des batonnets
d’encens. Pour finir, le roi accomplit ’aarati (offrande de la
lumiere) et offrit naivedyam. Mais la déité ne donna pas de
réponse. C’était comme si la déesse n’acceptait pas le culte
qui lui était rendu. Auparavant, quand 1’adorateur

178



accomplissait la puja avec un cceur pur, la statue prenait vie
et parlait au roi. Mais rien de tel ne se produisit cette fois-ci.
Le roi se mit alors a prier intensément. Un bon laps de temps
s’écoula sans que la statue ne prenne vie. Malgré tout, le roi
put entendre la voix de la déesse. La déesse dit : « Tu veux
donner le royaume a ton ami puisque tu 1’as perdu, et tu le
pries de 1’accepter. Mais aucun des actes n’est justifié. Le
royaume ne t’appartient pas. Tu m’as totalement abandonné
le royaume au moment du couronnement et tu as promis de
régner seulement comme mon représentant. Comment peux-
tu donc offrir a quelqu’un d’autre un royaume qui ne
t’appartient pas ? Par conséquent la perte du royaume et son
gain par ton ami sont tous deux faux. »

Le roi de Vaishali fut heureux et satisfait du verdict. Il
retourna dans son royaume. Mais Satyanand ne bougea pas
de cette place. Il était surpris par ce nouveau comportement
de la déesse. Elle n’avait pas pris vie et le brillant halo autour
de son visage était absent. Voyant que Satyanand restait 13,
la deesse parla de nouveau : « Tu n’as pas perdu le royaume,
c’est vrai, mais tu n’as plus le droit de t’asseoir sur le trone
maintenant. Jouer est un vice et ne devrait jamais étre
pratiqué. Mais tu as passé outre, et tu as poussé 1’audace
jusqu’a jouer mon royaume, sans ma permission. Tu as
commis un crime et par conséquent, il t’est interdit de
gouverner mon royaume.» Des que la voix s’arréta,
Satyanand vit que la téte de la statue s’était séparée du corps,
et était tombée par terre. Le roi fut rempli d’horreur. Il
interpréta cela comme un signe de mauvais augure. Non
seulement la statue avait perdu sa téte, mais la déité elle-
méme avait cessé de lui manifester un quelconque intérét,
ainsi qu’a son royaume, et de mauvais jours se préparaient.

179



« Quand votre deéite ne répond pas, méme apres une
invocation, votre sadhana devient du gaspillage », pensa-t-il.
« La colére de la déesse de notre famille ne va pas manquer
de causer la ruine de mon royaume. »

Alors le désir de renoncer au monde s’empara du roi. En
conséquence, il céda les rénes du royaume a Panch
Parmeshwara, quitta le costume royal et se couvrit le corps
d’écorce des arbres. Il cessa de se nourrir et de boire et entra
en samadhi. Expiant ainsi le péché qu’il avait commis, il
avait décidé de quitter la vie pour atteindre la paix.

Le roi resta assis dans cet état pendant huit jours. Le
neuvieme jour, la téte de la déité reprit sa place et la déesse
reprit vie comme d’habitude. Elle s’adressa ensuite a
Satyanand : « Mon enfant ! Bien que tu aies commis un
grand crime, je suis contente de la sincérité de ton expiation.
Tu as tout abandonné et tu t’es méme préparé a abandonner
ta propre vie pour protéger la droiture. Comme de raison,
Moi, la puissance qui soutient tout le Dharma, je resterai avec
toi et te protégerai, toi et ta dynastie. A 1’avenir, ne te préte
plus a des distractions et des amusements tels que le jeu. Tu
devrais remercier le roi de Vaishali qui est une &me noble et
qui n’avait pas I’intention d’usurper ton royaume comme le
fit Duryodhana a I’époque du Mahabharata. »

L’histoire puranique racontée ci-dessus nous montre
I’image d’un souverain idéal et démontre comment, a cause
de vices tels que le jeu, des dynasties et des nations vont a la
ruine.

L’exil : Les Pandavas et le Seigneur Rama

180



Du point de vue de 1’éthique, I’attitude des Pandavas était
moralement justifiée. Mais si vous regardez tout cela sous
I’angle spirituel, vous les trouverez défaillants a bien des
égards. Leurs personnalités ne sont ni idéales ni parfaites.
Dans la culture indienne ceux qui menent une vie idéale sont
considérés comme des saints. Un homme parfait a été décrit
comme :

« Pralyasthapi hunkaraschaiva, chalachal vikampanaith,

Vikshddham naiti yasya manah sah mahatma geeyate. »

Un Mahatma, c’est a dire une personne dotée d’une grande
ame, est celui dont le coeur et 1’esprit restent inébranlables,
méme aprés avoir entendu le grondement effrayant de
I’océan en proie au déluge, qui fait trembler de peur tout ce
qui bouge comme tout ce qui est immobile dans la nature.

La personnalité du Seigneur Rama représente le meilleur
exemple de ’homme idéal, c’est a dire le Poorna Purusha.
Le roi Dasaratha déclare que Rama lui succédera sur le tréne
d’Ayodhya et que le couronnement aura lieu le matin
suivant. Toute la ville d’Ayodhya est folle de joie. Les
préparatifs vont bon train et les reines sont follement
heureuses. Soudain Rama apprend que Kaikeyi, sa belle-
mere, désire qu’il aille dans la forét pendant une période de
quatorze ans. Mais nous voyons que face aux deux situations,
Rama reste serein et heureux et qu’il n’y a aucune trace
d’anxiété sur son visage. Cela n’a guere d’importance pour
lui de vivre dans la forét ou dans un palais. Dasaratha et
Kakshamana réagissent d’une manicre différente devant
cette situation, mais pour Rama il n’y a aucune différence.
Quelqu’un a posé cette question a Goswami Tulasidas :
« Comment se fait-il que, a la différence des Pandavas, Rama

181



reste indifférent dans des circonstances aussi irritantes ? »
Tulasidas répondit :

« Prasannatan yah na gatabhishekatas

Na manmale yah vanavas dukhkhatah ;

Mukhambujah Sri Raghunandanasya me,

Sadastu sah manjula mangalpradah. »

En apprenant son couronnement Rama ne montra aucun
signe de plaisir, ni aucune trace de tristesse n’apparut quand
il apprit son bannissement dans la forét. En toutes situations,
le visage de lotus de Rama refléta I’équanimité, un amour
débordant et de la bienveillance envers tous.

Il faut dire que le sentiment d’équanimité montré par Rama
quand il part d’Ayodhya disparait quand il est dans la forét.
Mais au cours de I’histoire, Rama s’éléve a de nouvelles
hauteurs de vertu et son état mental s’imprégne de gravité,
de vénération et d’amour. En chemin Rama rend visite a
I’Ashram de Valmiki, a Chitrakut, lui rend hommage et
I’informe qu’en compagnie de Sita et de Lakshamana, il va
dans la forét pour y passer 14 ans, a la demande de ses
parents. Valmiki recoit un choc et veut manifester sa
compassion pour Rama. Mais avant qu’il ait pu dire quoi que
ce soit, Rama dit :

« Taat vaehan, puni maat hit,

bhai bharata us rau ;

Mohi kahan daras tumhaar prabhu,

Sab mam punya prabbau. »

« O Prophéte! Mon séjour dans la forét s’est montré
particuliérement profitable pour moi. Il m’a été bénéfique de
quatre manieres. D’abord j’ai eu la bonne fortune

182



d’accomplir la promesse que mon pére avait faite a ma mere,
Kaikeyee. Deuxiemement, ma mére Kaikeyee était désireuse
de voir mon frére Bharata occuper le trdne. En mon absence,
il peut donc succéder a mon pére et ainsi donner & ma mére
joie et satisfaction. Troisiemement, le peuple d’Ayodhya
aura un souverain compétent et capable en la personne de
Bharata, et enfin j’ai la chance d’avoir une occasion en or de
prendre contact avec des saints tels que vous. Tout ceci est
en définitif le résultat des actes saints que j’ai accomplis dans
mes vies antérieures. » La compagnie des saints fraie la voie
vers la libération. Goswami dit : « Sant daras paatak sab
harahin », c¢’est a dire : « La vision d’un véritable saint a le
pouvoir d’effacer les péchés et de purifier votre cceur. »
Artha, Dharma, Kama et Moksha sont connus comme
Purushartha Chatushtya. Moksha (la libération), est
considérée comme la réalisation la plus élevée de tous les
Purushartas, parmi tous les éléments liés a 1’exil. Dans le
domaine d’Artha (recherche de la perfection dans le domaine
matériel), Kaikeyee obtient le royaume d’Ayodhya. Dans le
domaine du Dharma, le roi Dasharatha a pu tenir sa parole.
Dans le domaine de Kama (désir), Bharata a 1’occasion de
servir le peuple d’ Ayodhya (bien entendu Bharata n’a jamais
désiré cela). Mais le plus grand de tous, Moksha, me vient en
partage sous la forme de votre Darshana (vision) et Satsang
(sainte compagnie). » Voila ce que Rama dit a Valmiki.

La beauté du caractére de Rama réside dans le fait que la
joie du prochain est sa propre joie. C’est un des stades de
I’amour. Quand on demanda a Rama d’aller dans la forét, il
conserva son équanimité qui est un des aspects de Jnana (la
sagesse). Quand il entreprit son voyage dans la forét, il était
dans la condition de Bhakti (la devotion). Arrivé dans la

183



forét, il s’installa mentalement et spirituellement dans un état
de béatitude. Acharya Madhusudan a appelé cela Panchan
Purusharta, qui est méme supérieur a Moksha.

Cela nous amene a une image claire des deux exils dans la
forét : celui de Rama a qui Kaikeyee demanda de passer 14
ans dans la forét sans qu’il ait commis la moindre faute, et
celui des Pandavas qui furent aussi envoyeés en exil pour une
période de 14 ans qui comprend une année de pénitence.
Mais la maniére dont Rama prit tout cela fut totalement
opposée a la facon dont les Pandavas se comportérent.
Tandis que Rama restait équanime, méme dans les pires
circonstances, et qu’il n’y avait aucun signe de remords
quand il fut exilé, les Pandavas prirent cela comme un
malheur et, bien qu’en apparence ils ne refusent pas le
chatiment, dans le plus profond de leur cceur, ils pensérent
toujours qu’ils prendraient leur revanche contre les Kauravas
dés leur retour d’exil. Rama réussit a créer des conditions
pour que tout le monde dans son royaume soit heureux et son
regne fut inscrit dans les mémoires comme Rama Rajya.
Mais méme aprés la grande guerre du Mahabharat, les
Pandavas ne réussirent pas a poser les fondations d’un tel
empire.

Les Pandavas, qui étaient contemporains du Seigneur
Krishna et étaient aussi ses dévots, souffraient du sentiment
de I’ego et ne pouvaient pas s’abandonner totalement au
Seigneur Krishna. Ceci s’applique également aux
bénéficiaires des deux Akshaya Patras, les Pandavas d’une
part et les sadhakas du Nara Narayana Gufa Ashram d’autre
part... L’abandon des Pandavas était partiel. En maintes
occasions ils prirent leurs propres décisions, et souffrirent,

184



parce qu’ils ne tinrent pas compte de 1’avis du Seigneur.
Mais les sadhakas du Gufa Ashram n’ont pas un tel ego. Leur
abandon au Seigneur est total. Bien entendu, 1’ Akshaya Patra
qu’ils regurent du Seigneur Sainath était supérieur a celui
donné a Draupadi.

185



QUI EST SUPERIEUR : LES SADHAKAS OU LES
PANDAVAS ?

VANARA - VIDALA - NYAYA
(le singe, le chat et le jugement)

LE DOUZIEME MEMBRE DU GROUPE
ONDEE DE GRACE SPECIALE SUR LE CHEF DU
GUFA ASHRAM

Question

Le Seigneur Sai a fait cadeau aux occupants du Gufa
Ashram d’un Akshaya Patra supérieur a celui donné aux
Pandavas. Ces habitants sont-ils supérieurs aux Pandavas ?

Réponse

Dans le chapitre précedent, on en a déja parlé clairement.
Les habitants de Gufa Ashram ont un sens plus grand de la
soumission a Dieu. D’un autre c6té, nous voyons que les
Pandavas sont plus enclins a I’action a cause de leurs traits
Satoguni et Rajoguni (en rapport avec l’existence et la
passion). En conséquence, 1’Akshaya Patra donné par le
Seigneur Sai aux dévots du Gufa Ashram était supérieur a
celui des Pandavas.

Il'y a une référence antérieure a propos de cette opinion,
associee au sage Bhrigu. Le village de Kokari Kalan est situé
a une vingtaine de Kilométres de Moga dans le Pendjab. La
vit un homme appelé Gopal Krishna. Il est le porte-parole de

186



Bhrigu Maharaj. Il est licencié et enseigne dans une école
locale. Mais son intérét principal est I’astrologie. Lorsqu’il
lut I’histoire de 1’Akshaya Patra, il fut un peu surpris.
« Comment se peut-il que 1I’Akshaya Patra actuel soit
supérieur a celui des Pandavas ? » S’étonna-t-il. Pour
enlever son doute, il médita pendant qu’il rendait le culte et
pria le sage Bhrigu. Recevoir des messages de Bhrigu
Maharaj, et guider ceux qui se réunissaient autour de lui
chaque jour avec leurs problémes, était pour lui une routine
habituelle.

Le sage Bhrigu lui répondit par des citations du Narada
Bhakti Sutra. Le livre donne un exemple connu sous le nom
de « Vanara-Vidala-Nyaya » (le singe, le chat, le jugement)
pour mettre en lumiére les deux tendances que I’on rencontre
habituellement chez les dévots. Cela signifie qu’il y a deux
sortes de dévots : ceux qui sont comme de jeunes singes et
les autres qui sont comme des chatons dans leur dévotion
envers Dieu. La guenon prend un soin extréme de son petit
quand elle saute de branche en branche, afin qu’il ne tombe
pas. Son petit, également, reste fermement agrippé a son
ventre. Mais la situation d’un chaton est totalement
différente. Il ne fait aucun effort personnel pour rester avec
sa mere. Quand la chatte doit se déplacer d’un lieu a un autre,
il lui faut prendre son chaton par le cou entre ses dents. Le
chaton reste passif pendant I’opération.

De méme les dévots qui s’abandonnent a la grace de Dieu
ne font aucun effort spécial, a I’image du chaton. Ils suivent
simplement le noble chemin de la dévotion. C’est a Dieu de
veiller sur eux comme la mere chatte. Les autres qui
s’attachent a la pratique des vertus avec sincerite et

187



persévérance sont comme le jeune singe. lls suivent la
dévotion orientée vers I’action.

Laquelle de ces deux attitudes est la meilleure ? Les deux
sont également bonnes et dependent de la nature du dévot.
Dans les deux cas le but est le méme, obtenir la libération par
la grace de Dieu. Mais il y a une meilleure facon de décider
du mérite de ces chemins de la dévotion. Des deux, le chemin
qui est simple, droit et, qui présente le moins d’obstacles sur
son parcours, est le meilleur. La question des obstacles
surgissant sur la route devient tout a fait pertinente, parce
qu’entre un Etre et son Créateur, il y a la puissante Maya
(illusion que le monde est réel), qui a la capacité de détourner
I’esprit des dévots, méme éclairés, sans parler des dévots
ordinaires. Puisque Maya se trouve toujours sur notre chemin
et amoindrit notre véritable dévotion, nous devons trouver un
moyen de la déjouer. La seule maniére de réussir a contrer
I’influence de Maya est [’abandon total (Poorna
Sharanagati).

Prenons un exemple. Un jour, un jeune garcon se rendit a
la foire avec son pére dont il tenait le doigt. Au début, ils
marchérent ensemble un certain temps, mais en atteignant un
carrefour, ils rencontrérent une multitude de gens rassemblés
en cet endroit. Soudain la foule ondoya et poussa le pére et
le fils avec tant de force que le garcon lacha le doigt de son
pére. lls se trouvérent séparés. Le garcon se mit a pleurer et
le pére, aussi, se sentit trées malheureux d’avoir été séparé de
son fils. Pendant quatre heures ils se cherchérent
mutuellement, angoissés et soucieux, et ce n’est qu’apres une
demie journée de peine et de tourments qu’ils furent a
nouveau réunis. Tous deux étaient heureux et satisfaits mais

188



ils devaient encore voir la foire. L enfant prit a nouveau le
doigt de son pere, mais cette fois, le pere lui retira son doigt
et I’avertit que désormais c’est lui qui tiendrait le doigt de
son enfant, de sorte qu’ils restent ensemble. Ainsi ils
retournerent gaiment a la foire.

Par cette histoire le sage Bhrigu veut suggérer que le monde
est une foire de I’illusion et si quelqu’un veut s’y promener
en tenant le doigt de Dieu comme le jeune enfant tenait celui
de son pére ou comme le jeune singe s'agrippait a sa mere, la
prise peut étre lachée. Les attirances du monde matériel, qui
ne sont rien d’autre que la manifestation de Maya, sont assez
puissantes pour desserrer I’étreinte de Dieu, mais si I’on se
soumet completement & Dieu et si on Le laisse tenir notre
doigt, la crainte de se perdre dans le tourbillon de I’illusion
peut-étre jugulée. C’est pourquoi, vu sous I’angle de la
sécurité et du confort la méthode du chaton de se soumettre
totalement est la meilleure. Enfin, Bhrigu dit que la forme de
dévotion adoptée par les habitants de Gufa Ashram est celle
de I’abandon total tout en priant pour obtenir la Grace et la
Miséricorde du Seigneur. En ce qui concerne les Pandavas,
ils ne se sont pas complétement soumis a Lui a cause de leur
penchant déclaré pour le Karma. Par consequent, bien que
Bhagavan les inonde tous de Sa grace et de Son amour,
I’ Akshaya Patra donné aux occupants du Gufa Ashram est
un don issu de la Grace tandis que celui donné aux Pandavas
est issu du Karma. C’est la raison pour laquelle les sadhakas
obtiennent tout ce qu’ils veulent de 1’Akshaya Patra sans
faire le moindre effort, alors que Draupadi devait mettre
quelque chose dans 1’ Akshaya Patra et le faire cuire. Ce n’est
qu’aprés cette manceuvre qu’elle obtenait en priant la
nourriture en abondance. En d’autres termes, 1’Akshaya

189



Patra des Pandavas impliquait une intervention de la part du
bénéficiaire, avant de pouvoir obtenir ce qu’il voulait. C’est
pourquoi nous pouvons dire que 1’Akshaya Patra issu de la
Grace est supérieur a celui né de I’action. Bhagavan Baba a
dit aussi les mémes choses a propos de la Gréce et de la
misericorde.

Apres avoir regu 1’Akshaya Patra en méme temps que Sa
permission et Ses bénédictions, ces onze dévots partent pour
les Himalaya, direction le Népal. Le district de Humla est sur
la frontiere entre le Tibet et le Népal. La, ils repérérent une
grande grotte et décidérent de se livrer a la méditation
pendant leur séjour dans cette grotte.

Le Seigneur avait refuse Sa permission au douziéme dévot
d’accompagner les onze autres. Mais, bravant Ses ordres, il
partit avec eux. Non seulement cela, mais il intrigua pour
s’instituer le chef du groupe et pris I’ Akshaya Patra sous son
controle. En sus, il rassembla différentes denrées
alimentaires comme de la farine, des légumineuses, du riz,
des condiments, etc. dans la grotte, ayant une confiance
relative dans la divinité de I’ Akshaya Patra. Non seulement
les autres dévots furent surpris, mais ils se sentirent mal de
ce qu’il avait fait, parce qu’un tel acte montrant son manque
de foi en la divinité de I’ Akshaya Patra équivalait a montrer
de l’irrévérence envers le Seigneur Sai. Cependant Ils se
résignerent bientdt a accepter cette situation comme un des
leelas de Bhagavan et se concentrérent sur leur sadhana.

En attendant, le douziéme dévot quitta leur compagnie et se
rendit a Bangalore avec I’Akshaya Patra dans son sac pour
avoir le Darshan de Swami. Alors qu’il marchait sur la route
qui longe Brindavan, 1I’Ashram de Baba a Whitefield,

190



Bhagavan appela un des bénévoles (seva dal) et lui demanda
d’interpeller un grand individu de 30 a 35 ans qui marchait
avec un sac sur le dos. Aussitot qu’il arriva et qu’il eut rendu
hommage au Seigneur, Swami lui demanda : « Pourquoi as-
tu gardé 1’ Akshaya Patra avec toi ? Pourquoi ne 1’as-tu pas
remis a tes compagnons ? » Le jeune homme répondit :
« Baba ! Ils n’ont plus besoin de I’Akshaya Patra. J’ai déja
pris des mesures pour faire des réserves de nourriture qui
dureront au moins six mois. » Swami fut mécontent de son
comportement mais avec Son calme habituel Il dit : « C’est
d’accord. Tu as amass¢ des denrées alimentaires pour eux et
tu feras de méme dans le futur aussi. Mais ils devront
préparer et cuire tout cela et le temps gaspillé & cuisiner ne
pourra pas étre utilisé pour leur sadhana. » Bhagavan était
contrarié a ce propos et Il lui dit ; « Sais-tu ce que Je leur ai
dit en leur donnant le récipient divin ? Je leur ai dit en
confiance que cet Akshaya Patra était différent de celui des
pandavas. Draupadi devait y faire cuire quelque chose et
ensuite prier pour obtenir les vivres qu’elle désirait. Dans ce
cas tous vos ennuis sont miens. Quand Je vois que vous avez
besoin de quelque chose, nourriture, lait, jus de fruit, beurre
(ghee) et Je ne sais quoi, le récipient vous approvisionne
immédiatement. Les sadhakas ont gagné Ma grace spéciale
et comme résultat de leur soumission totale, ils ont obtenu de
Moi I’Akshaya Patra. Le Patra des pandavas était le
Purusharatha Patra. Fais un peu de Purushartha et tu
obtiendras ce que tu veux. » Ensuite le Seigneur demanda au
douziéme dévot de lui rendre le divin récipient. Bhagavan le
pris puis, par Sa divine volonté, Il le transporta auprés de
onze dévots en quelques secondes. 1l était midi a ce moment-
la.

191



Apres avoir pass€ six mois dans la grotte d’Humala au
Népal, les onze dévots retournérent aVaranasi, se réunirent a
nouveau pour établir le plan définitif, afin de se rendre cette
fois-ci & Badrinath. A Humala, les chercheurs et les dévots
venaient souvent les voir pour avoir le Darshan et étre
guidés, et cela troublait leur sadhana. Dans 1’intervalle, le
douziéme dévot était aussi revenu de Witefield et les avait
rejoints. Dés qu’il rencontra Swami Vamadeva, il demanda
a quel moment I’ Akshaya Patra lui était parvenu ce jour.
Swami Vamadeva dit : « Il était midi cing. Comme je me
tournais pour voir I’image de Sai Baba, j’eus la surprise de
voir 1a 1’Akshaya Patra. Je touchai le récipient divin avec
vénération et offrit mes remerciements reconnaissants au
Seigneur Sai qui prend tellement soin de Ses disciples. »

Le douzieme dévot présenta ses excuses a Swami
Vamadeva et aux autres pour les avoir oubliés. Toutefois, il
les assura cette fois qu’il prendrait un soin extréme du
récipient et le garderait personnellement en lieu sir. En
disant cela, il prit I’ Akshaya Patra et le mit dans son sac avec
ses autres affaires. Shri Vamadeva et les autres sadhakas ne
connaissaient pas son habileté et ne firent pas d’objection
quand il les assura de sa sincérité. Ainsi, un an apres avoir
regu I’ Akshaya Patra des mains de bhagavan, ils se réunirent
au Dashashwamedha Ghat a Kashi et, priant le Seigneur Sat,
commencerent leur dernier voyage en direction de
Badrinath, pour compléter leur sadhana.

Les expériences que les dévots eurent au cours de voyage
et le chemin qu’ils empruntérent pour atteindre le Nara
Narayana Gufa Ashram ont déja été décrites en détail dans la
premiére partie de ce livre.

192



Dans le chapitre précédent nous avons discuté du bien-
fondé relatif de la Purushartha Bhakti pratiquée par les
Pandavas. Nous allons parler maintenant de la Samarpan
Bhakti des habitants du Gufa Ashram. Des récits sur deux
d’entre eux, Swami Virajanand et Swami Vamadeva, ont
déja été faits dans la premiére partie. Je voudrais donc faire
état de la gréce du Seigneur envers le chef du Gufa Ashram.

L’adoption du jeune homme

Le directeur du Gufa Ashram est un habitant de Janakpur,
dans la région Mithila du Népal. Il naquit dans une famille
Brahmin fort connue, nantie d’un riche héritage spirituel.
Aprés avoir achevé son éducation primaire, son pére se
déplaca a Bangalore pour permettre a son fils de poursuivre
ses études au collége. Il entra dans la filiere scientifique et
passa son diplome de ‘Master of sciences’ en
mathématiques. C’est ici que le jeune homme fut adopté par
le Seigneur Sainath comme son propre fils. Voici ce qui s’est
passeé :

Apres les examens de M. Sc., il y eut une période de repos.
Le jeune homme séjourna a Bangalore avec ses parents un
peu plus longtemps. Un jour, la maitresse de maison entendit
un sanyasin qui appelait a sa porte. Il disait :

« Annapurne sadapurne

Shankar pran vallabha ;

Jnana vairagya sidhyartham

Bhikshamdehi mam Parvati. »

« O Mere, trés chere épouse de Shankara, tes greniers sont
toujours pleins. Mere Parvati ! s’il te plait donne-moi une

193



aumoéne pour que je puisse parvenir au succes dans
I’acquisition de la connaissance et le renoncement total. »

La meére du jeune homme entendit 1’appel et vint a la porte.
La, elle vit un sanyasin debout, I’air indifférent. Au premier
abord, il lui inspira un sentiment de contentement et elle fut
convaincue que le mendiant n’était pas un personnage
ordinaire. C’est une habitude routiniére pour les mendiants
et les sadhus d’aller jour aprés jour chez les chefs de famille
pour demander I’aumoéne. Généralement les dames donnent
des aumones que leurs moyens leur permettent. Mais quand
des sadhus spirituellement réalises vont chez un chef de
famille, la coutume veut que 1’on demande au visiteur ce
qu’il désire, et qu’on essaie dans la mesure du possible de
satisfaire ce désir. Inspiré par un pieux sentiment, la dame
dit : « O Grand Dieu ! C’est une chance pour vous que vous
ayez fait appel a nous. Quel service pouvons-nous vous
rendre ? » Le sanyasin semblait attendre cette occasion et
aussitét il demanda avec enthousiasme si elle était préte a lui
donner I’auméne de son choix. Elle confirma trois fois et le
sanyasin dit ; « S’il en est ainsi, alors donne-moi ce que je
veux. » « Ayez la bonté de me le faire savoir », dit la dame
et elle le pria de s’asseoir. Pendant ce temps son mari et son
plus jeune fils arriveérent aussi et s’assirent apres avoir salué
le sanyasin. Le sanyasin demanda : « Combien avez-vous de
fils ? » « Cing » répondit la mére. « Que font-ils ? » « Les
quatre premiers ont fini leurs études, sont mariés et sont
établis dans la vie. lls sont heureux et prosperes. Celui qui
est devant vous est le plus jeune. Il étudie et par vos
bénédictions il peut réussir sa maitrise en sciences. Nous
arrangerons son mariage dans les six mois a venir et ensuite
nous serons libérés de toute responsabilité. Nous voulons
passer le reste de notre vie en méditation et priére. »

194



La sanyasin fit une petite pause et reprit: « Donc cela
signifie que vous vous mariez, élevez des enfants et quand
ils sont grands vous arrangez leur mariage et avez des petits
enfants. Ainsi vous tombez dans le piege de la mort en
accomplissant ces routines terrestres. VVous appelez cela une
vie idéale ? »

Le couple fut décontenancé par cette question. Ils n’avaient
jamais rencontré quelqu’un qui leur parle aussi franchement
et présente devant eux la vérité absolue de la vie. Aprées avoir
surmonté le choc, la mere dit: « O grand Homme ! Les
choses sont ainsi, partout et pour tous. C’est ce que I’on
appelle la vis matérielle du Kaliyuga. Ce sont les exigences
de I’époque. Mais de grace, éclairez-nous sur ce que nous
devrions faire. »

Le Sanyasin répondit : « Une forme humaine vous a été
donnée, et les meilleurs parmi les étres humains sont les
Brahmins a cause de leurs nobles Karmas. Su le plan matériel
vous ne manquez de rien, et vous connaissez aussi les
écritures. Alors pourquoi vous détournez-vous du service
envers autrui ? Voyez-vous, nous avons une ancienne
tradition. Quiconque a cinq fils en consacre un au service des
autres. De méme si un membre d’une famille devient une
véritable &me illuminée, détachée et néanmoins aimante, la
charge des péchés accablant la famille sera réduite. Le grand
public comprendra la valeur du service rendu a autrui et ces
sentiments généreux se répandront. »

Ainsi le sanyasin exprima ses pieuses pensées. Le couple
I’écouta avec une profonde attention. Le maitre de maison
avait une énorme connaissance des écritures mais il se tenait

195



coi, pensant combien sa science des livres sacrés paraissait
dérisoire comparée a I’immense réservoir de connaissances
du sanyasin. Il pensait qu’il valait mieux garder le silence
devant une autorité supérieure.

Dans I’intervalle, le sanyasin rappela a la mére 1’auméne
qu’elle avait promise. Il dit : « Vous vous étes d’ores et déja
engagée a vous acquitter de votre promesse. Maintenant
donnez-moi votre plus jeune fils comme aumdne. Je ferai de
lui un vrai philanthrope et un vrai sage. »

Immédiatement le mari et la femme prirent tous deux de
I’eau bénite dans leurs mains et prononcerent leur sankalpa
(résolution) en sanskrit. Heureux de leur bonne fortune, ils
récitérent ce verset du Srimad Bhagavatam :

« Kulam pavitram janani kratarthaha

vasundhara punyavati cha tein

Apar saivit sukh saagaresmin

Leenum parabrahmani yasya chetah. »

« Celui qui fond son esprit et son &me dans le Seigneur, ou
celui qui atteint le stade du complet détachement, obtient que
toutes ses possessions et tous ses parents jusqu'a la vingt-et-
unieme génération, deviennent saints et atteignent par la
suite la libération. »

Ainsi inspirés par de pieux sentiments, le couple remit leur
plus jeune fils entre les mains du sanyasin. Sur ce, le
sanayasin dit une fois de plus comme pour le réaffirmer :
« C’est entendu, maintenant ce garcon ne vous appartient
plus. Il est a Moi. Mais Je laisse mon disciple sous votre
garde, comme une propriété dont vous étes responsables.

196



Quand le moment sera venu, Je vous le réclamerai. » Le
couple acquiesca. Le sanyasin alors, se leva sur-le-champ et
quitte la maison immédiatement.

Le couple put difficilement se remettre de son extase apres
que le sanyasin eut disparu a leurs yeux. Submergée par la
vénération et la joie, la mére se mit presque a gémir. Elle
pleura: « O Seigneur ! Vous n’avez méme pas accepté la
nourriture frugale que je vous ai offerte. Comme c’est
cruel ' » Bien qu’on ne vit personne, elle put entendre :
« C’est suffisant. J’ai déja pris mon aumone. » En entendant
ces paroles, la surprise du début se transforma pour la mére
en une ferme conviction. « Le Seigneur Lui-méme a honoré
mon foyer aujourd’hui. Cela ne fait aucun doute. »

A partir de ce jour-la, le couple restait perdu la plupart du
temps dans le souvenir précieux de cette minute inoubliable.
Quelques jours apres, le fils cadet soumit un projet a ses
parents et sollicita leur permission. Il dit : « Il y a encore un
mois d’attente avant que mes résultats ne soient proclamés.
J’ai regu une lettre de mes amis de Madras me proposant
d’aller passer quelques temps en leur compagnie. » Les
Parents lui accorderent la permission avec plaisir.

Leur fils arriva a Madras le jour suivant. Apres s’étre
préoccupés de son installation, ses amis 1’informerent de ce
qu’ils avaient projeté pour passer leurs vacances de maniere
avisée : il s’agissait de participer a ce saint programme pour
lequel ils I’avaient fait venir. Ils ajoutérent : « Voila ce dont
il s’agit. Le Seigneur Sai réside a Puttaparthi. Aucune vision
n’est aussi sainte et réjouissante que celle de Sa forme divine
et aucun lieu n’est plus saint que celui ou Il réside. C’est

197



pourquoi nous t’avons invit€é a nous accompagner a un
pélerinage en ce lieu saint. »

Tous accepterent cette proposition et un groupe de huit a
dix étudiants se rendit a Prashanti Nilayam. Le jour suivant
ils eurent la chance d’avoir le Darshan de Sai et de toucher
Ses pieds de lotus. Le Seigneur jeta un regard plein d’amour
sur le groupe comme s’Il les aspergeait de nectar. Il créa
aussi de la Vibhuti et la donna a un gargon du groupe.
Chacun enduisit son front de la divine cendre et purifia sa
langue en en posant un peu dans la bouche. lls se réjouirent
profondément des bhajans chantés dans le temple. Vers 10
heures, ils retournérent a leur chambre et raconterent aux
autres leur expérience. L’étudiant de Bangalore fut le
premier a parler : « Ce fut une expérience excitante de voir
Baba. J’ai expérimenté une joie et un bonheur véritables. Je
vous suis extrémement reconnaissant de m’avoir fait
participer a ce programme exceptionnel. « Pendant quelques
minutes il resta silencieux puis il reprit : « Mais, mes amis,
vous me pardonnerez une chose. Que nous prenions Sai Baba
pour une grande ame dotée de pouvoir spirituels et que nous
profitions de son darshan, que nous nous tenions les mains
jointes par égard et respect envers Lui, que nous écoutions
Ses enseignements et essayions de L’imiter pour que notre
vie ait plus de sens, est compréhensible. Mais je ne sais
pourquoi, il me déplait de voir les gens toucher Ses pieds, se
prosterner sur le sol, enduire leurs fronts du sable sur lequel
I1 a marché, Lui parler comme s’I1 était Dieu et chanter Sa
gloire, et se traiter tout le temps de misérables et de pauvres.
L’homme ne peut-il jamais devenir Dieu? Chaque fois
qu'on s’adresse a I’Atman comme Paramatman, c’est
seulement par le biais d’une image, exactement comme la

198



métaphore de la lune est employée pour décrire un charmant
visage. »

Pour appuyer I’objet de sa discussion, le jeune homme
ajouta : « En fait, chaque individu est un magasin qui
contient un peu de bonnes pensées et un peu de mauvaises.
Il est né avec différentes sortes de Samskaras (impulsions
innées). Il est tout le temps perdu dans ses pensees a lui.
Certains soutiennent la théorie agnostique de la vie. Pour eux
il n’y a ni Atma ni Paramatma. Ils poursuivent leur chemin
en désaccord avec nos écritures sacrées. D’autre part il y a
ceux qui se proclament des dévots et qui croient en
I’existence de I’Atma et de Paramatma, et a I’appui de leur
opinion ils entretiennent des sanyasins a la robe safran qui
s’identifient a Dieu, le Tout Puissant. » Il fit une Iégere
pause, puis avec le sourire pour son manque de foi en ce qui
était arrivé, il raconta qu’une semaine auparavant, un
sanyasin eut I’occasion de venir chez lui. Il fit un discours
efficace et impressionna ses parents a un tel point qu’ils lui
donnerent leur jeune fils comme aumdne. « Apres tout, je ne
suis pas un article comme une table ou une chaise, ni un
animal comme une vache ou une chévre que I’on peut offrir
a celui qu’on veut. En ce qui concerne le mystére qui cache
le phénomene que nous sommes Dieu, il est au-dela de la
compréhension humaine et il ne faut pas essayer de le
comprendre. Encore aujourd’hui personne ne peut donner
une preuve authentique de I’existence de Dieu. »

Le groupe de Madras écouta le jeune homme avec patience
et une légére surprise. Puis ils lui dirent ; « Mon cher, nous
sommes heureux que tu aies expérimenté la paix apres le
Darshan de baba. Tu L’as aussi reconnu comme un

199



Mahatma, une grande ame. Avant, quand nous avions de
telles discussions, tu nous traitais tous d’hypocrites et tu
parlais de I’Atma et du Paramatma comme d’un imbroglio.
Nous espérons qu’aprés le Darshan du Seigneur Sai tu as
révisé ton opinion a propos des grands hommes. T6t ou tard
toi aussi tu réaliseras qu’il peut aussi exister une entité
semblable a un homme parfait —Poorna Purusha — et ¢’est Lui
que nous appelons Paramatma. Il est tout a fait possible que
dans les jours prochains tu puisses nous dépasser tous dans
ta vénération et ton adoration envers le Seigneur Sai, dans
ton assiduité a chanter Sa gloire et a toucher Ses pieds sacrés.
Nous parlons ainsi parce que, dans le passé, nous avons
I’exemple de gens qui sont venus ici en rugissant comme des
lions et qui sont repartis comme d’humbles agneaux
soumis. »

L’étudiant de Bangalore s’empressa de clarifier son avis
concernant les grands hommes et dit : « Chers amis, j’espére
que vous me pardonnez d’appeler Sai Baba une grande ame.
Je veux simplement dire qu’ll est certainement au-dela et au-
dessus du commun des mortels et qu’ll est détenteur de
quelques pouvoirs mystiques et spirituels. C’est pourquoi
quand nous le rencontrons, nous ressentons une pieuse
inspiration qui nous éléve. Mais cette sorte de grandeur est
réalisable. Si nous menons une vie pieuse et concentrée sur
notre sadhana, nous pouvons aussi atteindre ce niveau. » Les
garcons de Madras, cependant, ne furent pas satisfaits. Ils
insisterent, disant que Baba est bien plus que cela. Il est le
dépositaire de tout le savoir et de toutes les vertus. En
d’autres termes, Il est Dieu en personne.

De cette facon, les garcons s’entretinrent sur Bhagavan
Baba toute la journée. Le jour suivant quelque chose se

200



produisit. Baba appela 1’étudiant de Bangalore pour une
entrevue. Aussitét qu’il eut pénétré dans le salon des
entrevues, Baba s’adressa au jeune homme sur un ton de
reproche et lui dit : « Bien que né dans une famille dévote, tu
exprimes des doutes comme un athée. Pourquoi blesses-tu
tes parents qui ont ’esprit simple et religieux, en faisant
cela?»

En attendant ces paroles de Baba, il fut abasourdi. Il fut
convaincu que Baba savait tout ce qu’il avait dit a ses amis.
Par cette premiére phrase, le Seigneur Sar avait révelé ce que
le jeune homme avait dans I’esprit. Baba ajouta : « D’accord,
pour le moment que tu vas passer a D’étranger. Je
m’occuperai de tout quand tu reviendras. » Sur ces mots,
I’entrevue se termina. Le jeune homme sortit de la piéce dans
un état de grande excitation. Il pensait a ce que le Seigneur
avait dit. Il lui parla d’abord de I’athéisme, ce qui était tout a
fait exact. Mais la deuxieme chose dont Il avait parlé
concernait son départ pour I’étranger. « Comment cela peut-
il étre possible ? » Pensa-t-il. « Il n’y a rien de tel dans mes
projets. C’est absolument faux. »

Ainsi donc, ce groupe d’étudiants qui venaient de vivre
pendant quelques jours dans la pieuse atmosphére de
Prashanti Nilayam, rentrérent chez eux. L’étudiant de
Bangalore resta a Madras quelques jours de plus mais
comme la date de proclamation des résultats approchait, il
rentra a Bangalore. Lorsqu’il se présenta au collége pour
avoir ses résultats, le principal I’appela et le félicita d’avoir
obtenu un premier degré mais il lui demanda de s’acquitter
d’une dette de reconnaissance envers le college avant qu’il
n’obtienne le grade universitaire. Le jeune homme répondit

201



avec humilité : « Monsieur, ce sera un plaisir pour moi si je
peux faire quelque chose pour mon ‘alma mater’
(I’université ou on a fait ses ¢études). Le principal dit:
« I'université de Californie (U.S.A.) a organis¢ un débat sur
le sujet suivant : les VVédas sont-ils éternels ou bien issus des
premiers ages ? Tous les étudiants répondant aux critéres du
troisiéme cycle peuvent y participer. Pendant votre séjour au
collége, nous vous avons entendu plusieurs fois et nous
pensons qu’avec 1’acquis spirituel de votre famille et
I’abondante connaissance des Védas que vous possédez,
vous serez la personne la plus apte a représenter notre
collége. Le gouvernement pourvoira a toutes vos dépenses. »

Avec un curieux sentiment d’aller a I’étranger, et de
maniére si inattendue, le jeune homme rentra chez lui. Et la
premiere chose qui traversa son esprit fut ce que Bhagavan
lui avait dit: « Tu vas a I’étranger et je te verrai a ton
retour. » Ces mots résonnaient encore a ses oreilles. « Le
Seigneur Sai semble étre le Dieu Omniscient. Sinon,
comment pourrait-1l prévoir les événements de ma vie bien
avant que quelqu’un en ait connaissance. Peut-étre que mes
amis ont raison. Peut-étre que Baba est Dieu. » Mais quelque
part dans le coin le plus secret de son esprit il y avait encore
un vague doute. Il se dit donc, « Si Baba est réellement Dieu,
il ne devrait pas du tout Lui étre difficile de m’aider a gagner.
Comme Dieu Omniprésent, Il est aussi en moi. Au moment
du débat, s’ Il me guide pour mettre en avant des arguments
irréfutables et s’Il me fait gagner, je I’accepterai en tant que
Dieu. C’est le bon moment pour le tester. »

Le jeune homme atterrit en Californie a la date prévue. Le
débat devait durer trois jours. Un groupe de participants
contestait que les VVédas étaient issus des premiers ages. Que

202



c’¢était a la fin du Dwapar Yuga que Shri Vedavyas avait écrit
les quatre VVédas. Nous pouvions les appeler Adigranth mais
tout ce qui a un commencement a aussi une fin. Pour cela, ils
ne peuvent étre appelés ‘Anandi’, ¢’est a dire qui n’a pas de
commencement. lls ne sont pas éternels. Le groupe rival
contestait le fait que les Védas soient des familles. lls sont
éternels et représentent un courant vivace du panorama
culturel et spirituel depuis des temps immeémoriaux.

Ce groupe d’orateurs pensait que Maharshi Vedavyas
n’avait pas écrit les Védas. Il avait simplement fait une
compilation et mis par écrit la parole verbale de Dieu. lls
existaient antérieurement a Vedavyas, mais ils se trouvaient
éparpillés ici et la. Plusieurs Rishis, Munis et Acharyas se
souvenaient par cceur de différents hymnes des Védas mais
ils n’étaient pas correctement classés et présentés de fagon
cohérente. Maharshi Vedavyas donna aux Veédas une
classification correcte. 1l a du le faire parce que, au bout de
I’ére de Dwapara, la sagesse de ’homme avait été érodée a
cause du mal qui régnait partout. Quand I’ére de Kali arriva,
le matérialisme prédomina, les passions s’échauffeérent, la
cupidité fut injectée dans le sang méme du peuple, les vertus
cardinales de Veérité, Dharma, Paix, Amour et Non-violence
disparurent. La méditation, 1’étude des écritures saintes et
autres sadhanas declinérent. Maharshi Vedavyas put prévoir
ce qui allait arriver. Il fit d’abord deux choses significatives.
Il divisa le contenu du Véda en quatre parties et le rebaptisa
‘les quatre Védas’. Deuxiémement il enseigna a quatre des
ses principaux disciples un Véda différent a chacun et leur
confia le soin de préserver les Védas. Ces quatre disciples
furent Vaishampayana, Peela, Sumantanand et Jaimini. Du

203



point de vue du contenu, les quatre divisions furent
extraordinaires.

Les hymnes relatifs a la priere du Seigneur de la Création
et autres dieux et deesses mineurs furent réunis dans un livre
connu sous le nom de Rigveda. Les versets relatifs a la
pratique des Yagas (sacrifices rituels) et autres rites furent
groupés dans le Yajurveda. Les Hymnes pouvant étre
chantés furent réunis dans le Sama Véda et les mantras
relatifs a la mythologie Védique et a la conduite du
comportement humain dans différentes situations furent
rassemblés dans I’Atharvaveda. Ceux qui maitrisent un,
deux, trois ou les quatre Védas sont connus sous le nom de
Vedi, Dwivedi, Trivedi et Chaturvedi. C’est le Seigneur
Narayana Lui-méme qui sous la forme de Vedavyas
descendit sur terre pour rendre ce service a I’humanité. Le
débat dura ainsi trois jours consécutifs. Des arguments et des
contre arguments furent avanceés des deux cotés. Mais le
jeune homme de Bangalore, grace a son intelligence, son
savoir et sa logique véritable domina le débat. Le parti qu’il
représentait gagna le débat et, plusieurs prix spéciaux lui
furent attribués pour sa performance personnelle.

Le quatriéme jour tout le groupe se réunit pour écouter la
cassette enregistrée. Les arguments avancés par 1’étudiant de
Bangalore étaient tout simplement stupéfiants. Sa logique,
ses citations a I’appui de ses arguments, étaient tout a fait
étonnantes. « Comment tout cela a-t-il pu arriver ? » Pensa
le jeune homme. Il m’était parfaitement impossible de
soutenir mes points de vue de cette maniere. Normalement
dans de telles situations les gens oublient tout ce qu’ils ont
appris et sont intimidés. Mais chez moi, tout était différent.

204



Tres certainement Baba m’a guidé¢ par télécommande. Celui-
la qui non seulement m’inspire mais fait de moi sa
marionnette ne peut étre que le Créateur Tout Puissant. VVoici
les attributs de Dieu tels qu’ils sont décrits dans les puranas :
« Utapattim pralayam chaiva, bhootanam gatimagatim ?
Vetti Vidyamavidyashcha saha vachye Bhagavaniti. »

« Celui qui a la connaissance absolue de la naissance et de
la mort de tous les étres vivants, des bonnes et des mauvaises
actions qui les suivent dans leurs vies futures ainsi que de
I’ignorance qui vous transporte en enfer et impose le mode
de vie pour chacun des étres en particulier, est connu sous le
nom de Bhagavan. »

A moins que Dieu ne soit Omniprésent, Omnipotent et
Omniscient, I ne peut pas s’acquitter correctement des
fonctions de sa création. Grace a Son Omniprésence, Il
connait les Samskaras (impulsions innées d’origine
karmique) des vies précédentes de I’€tre humain. Grace a son
Omniscience, Il décide des fruits de ses actions et lui donne
le paradis en récompense ou I’enfer en punition. « Quand
J’étais avec Baba dans la salle d’accueil pour les entrevues,
j’al exprimé Son Omniscience. Il n’y a aucune raison pour
que je ne m’abandonne pas a Lui. » Par la suite, I’étudiant se
mit a évoquer les souvenirs divins de Puttaparthi, lorsqu’il
était allé au Darshan de Baba. « La toute premiere vision que
J’ai eue de Baba m’a procuré une paix indescriptible au plus
profond du cceur. Je me suis senti dans un état de plénitude
et de satisfaction parfaites. Auparavant j’avais ri de mes amis
parce qu’ils touchaient Ses pieds, mais aujourd’hui, je sens
que si je faisais la méme chose, les péchés accumulés au
cours de mes vies antérieures seraient effacés. » A son

205



retour, il mit sur-le-champ le cap sur Puttaparthi pour avoir
une audience avec Baba. Chantant silencieusement Sa
splendeur dans son cceur, il s’offrit comme une fleur a Ses
pieds. Tout en le bénissant, le Seigneur lui parla de son
avenir. Il dit : « Ecoute, Je t’ai fait naitre dans une famille
prospere et pieuse. Ne t’intéresse donc pas aux choses
terrestres. Tu dois seulement te consacrer a la recherche
spirituelle. Va, rencontre tes parents et revient ici. »

L’¢étudiant retourna chez lui avec la bénédiction de Baba.
Les parents constaterent avec émotion un changement théiste
dans la maniere de penser de leur fils. Tous les membres de
la famille retournerent a Janakapur, au Népal, qui était leur
pays natal. Aprés avoir passé un an a mener une vie de
discipline avec ses parents, le jeune homme revint a
Puttaparthi pour avoir une entrevue avec le Seigneur.
Pendant 1’audience, le Seigneur lui exposa en détail les
principes concernant Pranayanam (discipline du souffle), et
lui dit en conclusion: « A dater d’aujourd’hui tu ne
retourneras plus chez toi, car ta vraie demeure se trouve la
ou tu médites. Va dans la forét de Champaran et médites-y.
Je suis ta mere, ton pere et ton professeur. Tache de le
reconnaitre. Je suis le sanyasin qui t’a regu comme aumone
de tes parents. C’est aussi grace a Moi que tu as triomphé en
Californie. Depuis le jour ou Je t’ai recu en aumodne jusqu’a
ce jour, J’ai été pres de toi a chaque instant et Je continuerai
a le faire dans I’avenir. »

En entendant cela la joie du jeune homme ne connut plus

de borne, car il avait trouvé en la personne du Seigneur, a la
fois son vrai pére, sa mére et son maitre. La derniére phrase

206



que Baba prononga fut qu’il atteindrait I’état de Siddhi
(perfection yogique) dans la forét de Champaran.

Pendant une seconde une peur inconnue s’empara de lui. Il
venait de penser aux divers obstacles qu’il pouvait rencontrer
dans la forét. « Comment vais-je faire pénitence ? Et pour la
nourriture, etc. ...? » Toutes ces questions assaillirent son
esprit. Mais tout de suite aprés il reprit confiance. Il se dit :
« Je suis complétement fou de penser a ces choses sans
importance. Si le Seigneur Sai a le pouvoir de me faire
triompher dans un debat international, en Californie, qui se
trouve a I’autre bout du monde, ne peut-Il pas s’occuper de
mes besoins quotidiens dans la forét ? 1l le peut. »

En arrivant dans la forét de Champaran il eut la bonne
fortune de rencontrer un vieux Mahatma réalisé, Swami
Vamadeva. Swamiji le guida pour tout ce dont il avait
besoin. Ensuite le jeune homme se concentra sur sa sadhana.
Il demeura la pendant six ans et se consacra complétement a
une pénitence rigoureuse. Il pratiqua le Pranayanam comme
Bhagavan Baba le lui avait expliqué et avec le temps, il put
retenir son souffle pendant plus d’une heure. Il acquit
progressivement la maitrise des sens et développa une sorte
de sérénité qui est la conséquence de la vraie Tapasya
(ascese).

Nous voyons donc que si le Seigneur Sainath prend
quelqu’un sous Son aile, Il 1’aide a devenir un homme
véritable afin que, avancant sur le sentier de la sadhana, il
puisse atteindre le but de sa vie, Moksha (la libération).
Ayant achevé ses austérités dans la forét de Champaran, le
jeune homme rencontra a nouveau Bhagavan Baba a

207



Brindavan en 1983, en méme temps que dix autres dévots.
Ce qui s’ensuivit a déja été raconté dans la premiére partie
de ce livre.

JAI SRI RAM

208



GLOSSAIRE

Acharya Madhusudan :

Grand saint du 16eme siecle. Il recut le darshan du Seigneur
Krishna comme résultat de la répétition du Gopala Mantra.
Son commentaire de la Gita est connu sous le nom de
Madhusudani Gita.

Ashwaghosha :
Maitre de Nagarjuna. Il influenca Kanishka par ses
enseignements et le convertit au Bouddhisme.

Atri :

Un autre membre de la constellation de sept étoiles dans le
ciel connues sous le nom de Saptarshi. Sa femme, Anusuiya,
qui était un rishi transforma la trinité de Brahma, Vishnu et
Mahesha en enfants lorsqu’ils vinrent tester sa chasteté. Le
Seigneur Rama, Lakshamana et Sita se rendirent a leur
Ashram dans la forét pendant leur exil. Anusuiya exposa a
Sita a cette occasion, les attributs d’une femme fidéele et
loyale.

Atithivai Vishnuh :

Traiter un invité comme Vishnu Lui-méme. Il existe cing
sortes de Yajnas qu’une personne est supposée accomplir
pour s’acquitter de ses obligations de ce monde et de 1’autre
monde. Ce sont Brahma Yajna, Pitra Yajna, Deva Yajna,
Balivaishvadeva Yajna et Atithi Yajna. Dans ce cas vous étes
tenus de nourrir un étranger qui a vraiment faim jusqu’a ce
qu’il soit rassasié.

209



Chaitanya Sampradaya :

Il a son origine dans le Gauda Desha qui est aujourd’hui
connu sous le nom du Bengale ouest et du Bangladesh. 1l est
donc aussi connu sous le nom de Gaudiya Sampradaya. Il a
été fondé par Chaitanya Mahaprabhu. La principale
caractéristique de ce Sampradaya est de chanter la splendeur
de Radha et de Krishna par des chants et des kirtans. 1l fut
important de 1494 & 1824 apres J.C.

Chinmaya Loka :

Au-dela de Kshirasagara et Shweta Dweepa, vers le nord,
se trouve Tripaada Vibhuti, c’est a dire krupa jagat ou
Chinmaya Loka. Ce monde consiste en un certain nombre de
mondes tels que Vaikuntha, Saket, Kailash et Goloka,
comme c¢’est indiqué dans ce livre.

Dwadash Bhagavatas :

Douze des principaux disciples de Sri Ramananda étaient
connus sous le nom de Dwadasha Bhagavatas. Voici leurs
noms : Anantananda, Sukhananda, Raidas, Yogananda,
Bhavananda, Sen Bhakta, Pipaji, Sursarananda, Dhanna
Bhakta, Kabir, Padmavati, Sursari.

Golaka :

Le Seigneur Krishna vit dans le Goloka avec Nanda et
Yashoda. Eux et les autres dévots de Krishna, y compris
Radha et les gopies, revivent les expériences de I’enfance de
Krishna.

210



Jamadagni :

Autre membre du groupe des Saptarshi. Pére de
Parashurama. Il rappela sa femme a la vie a la demande de
son fils.

Kumbhaka :

Un des trois types de Pranayam : Pooraka, Kumbhaka et
Rechaka. Dans Kumbhaka, le Sadhaka doit retenir 1’air
inhalé a l’intérieur du corps. Ce type de Pranayama est
accompli dans la proportion de 1:4. Autrement dit, si vous
faites Pooraka trois fois en disant le Pranava OM, vous devez
pratiquer Kumbhaka 12 fois. Vous prononcerez le son OM
12 fois sans libérer votre souffle jusqu’a ce que 1’exercice
soit terminé.

Maharshi Bhrigu :

Maharshi Bhrigu est le fils spirituel (Manasa Putra) de
Brahma par suite de sa sadhana de silence. Le Seigneur
Krishna lui fait le plus grand honneur en s’identifiant lui-
méme a Bhrigu dans le 25éme verset du chapitre X de la
Gita. Des rishis sont connus pour avoir une tres longue vie,
s’étalant sur plusieurs millions d’années. Lui, donc, vit dans
sa forme subtile méme aujourd’hui. Son caractére le plus
important est sa faculté unique de sonder le passé et le futur.
Ces prédictions sont consignées dans son célebre livre
‘Bhrigu Samhita’. Maharshi Bhrigu dit ceci a propos du
Seigneur Sainath :

« Le Seigneur de toute la création, le pere supréme, le
docteur le plus grand, le sauveur, le donneur de vie et le plus
grand éducateur de tous les temps qui fondera une série
d’institutions d’enseignement, et des hopitaux... » (Réf.
Sathyam Shivam Sundaram Vol. Il - Chapitre 17)

211



Manu et Shatrupa :

Ils sont nés de Brahma. Ce sont les premiers ancétres des
hommes. Par sa divine volonté Brahm& créa Manu de son
bras droit et Shatrupa de son bras gauche. Le roi Uttanpada,
pére de Dhruva, est né de ce couple.

Nagarjuna :

Célébre érudit et réformateur social du bouddhisme.
Nargarjuna serait né au premier siecle. Il est célébre pour
avoir introduit la notion du service dans la véritable sadhana
bouddhiste et I’adoration de la statue du Seigneur Bouddha.

Namadeva :

Saint Namadeva vécut au 14eéme siecle apres J.C. Il naquit
dans le village de Narsingh Bhrahmani du district de Satara
dans le Maharashtra. Sa vie fut pleine de miracles, parmi
lesquels la rotation des portes du temple Vitthala a
Pandharapur dans la direction ou Namadeva était assis. Il
impressionna aussi Ibrahin Lodi en ramenant a la vie une
vache morte.

Narada Bhakti Sutra :

Dans les écritures anciennes deux Bhakti Sutras sont
mentionnés, Shandilya Bhakti Sutra et Narada Bhakti Sutra.
Le dernier est le plus populaire. 1l a été publié par Gita Press,
a Gorakpur (Uttar Pradesh) avec un commentaire.

Panch Ratra :

Cet ouvrage contient 100.000 versets. Des rishis tels Atri et
Vashishta I’ont recu en cadeau de Narayana et Saraswati.
Actuellement seulement trois volumes de cet ouvrage sont

212



accessibles. Le Shreemad Bhagavata contient un récit
détaillé du Bhagavata Dharma décrit dans ce livre.

Panchana Purushartha :

Il y a quatre Purusharthas que ’homme doit accomplir
selon I’antique culture indienne, Artha, Dharma, Kama et
Moksha. Mais selon Acharya Madhusudana Raganuraga,
Bhakti est supéerieur a Moksha, car dans ce type de dévotion,
le Seigneur Lui-méme est soumis a Son Bhakta. Ce n’est pas
le dévot qui doit suivre le Seigneur, mais bien le Seigneur
qui doit suivre son dévot. Ce type de dévotion a été appelé
Panchama Purushartha.

Panchikarana :

Dans le Vedanta ce terme est utilisé dans le contexte de la
création. Chacun des cing éléments (Pancha Bhootas), la
terre, 1’eau, le feu, 1’air et 1’éther (Akasha), se compose de
cing parties. Une demi part de chaque élément renferme sa
caractéristique originale alors que 1’autre demi part renferme
les attributs des quatre autres éléments, par exemple : Terre
=, Terre + (1/8 eau + 1/8 feu + 1/8 air + 1/8 éther). Ce n’est
que grace a ce processus qu’ils revétent leur forme physique.
Ce processus s’appelle Panchikarana. S’il n’a pas lieu, les
éléments resteront sous la forme astrale comme Tanmatras
(énergies subtiles) et aucune création n’aura lieu.

Patanjali Yoga :

Brahmé en tant que Hiranyagarbha (germe) est reconnu
comme le créateur du Yoga Shastra. A la longue, le Yoga
Shastra perdit son originalité et fut déformé a cause des
perturbations causées par les démons Asuras. Il s’effrita.
Maharshi Pantajali réunit une fois encore tout le matériel

213



disponible et le présenta sous une forme cohésive et
systématique. Historiquement il appartient au 2éme siécle
avant J.C. Le yoga Shastra est connu sous le nom de Pantajali
Yoga.

Poétes d’ Ashtachhapa :
Ils étaient huit: Suradasa, Nandadasa, Kumbhanadasa,
Parmanandadasa, Givindadasa, Chaturbhujadasa,

Krishnadasa et Chheetaswami. Ils regurent tous le titre
d’Ashtachhapa de Shri Vitthalanath, fils du célebre saint
Vaishnava Vallabhacharya.

Pulaha :
Un des Saptarshi, connu pour sa nature douce ; Il est engagé
dans de séveres austérités pour le bien-étre de I’humanité.

Pulastya :

Autre membre du groupe Saptarshi, fils spirituel de Brahma
et grand-pére de Ravana. Il sauva la lignée des Rakshas de la
colére du rishi Parashar qui entra dans une profonde ascése
pour sauver la mort de son pere. Il envoya un message a
Ravana de ne pas combattre contre Rama, qui était Narayana
en personne.

Saket :

Résidence du Seigneur Rama au paradis. Rama réside la
avec Ses parents, Dasharatha et Kaushalya, et ils ont la joie
avec les autres dévots d’assister aux jeux divins de son
enfance.

214



Sankhya :

Excellent Darshana Shastra traitant des principes de
I’ Atma. Il est d’origine trés ancienne mais a ¢ét¢ déformé a la
longue. Quelques parties ont méme été perdues. C’est Kapila
Muni qui le fit renaitre et I’expliqua a sa mere, Devahuti, qui,
apres 1’avoir écoute, obtint la libération.

Shri Sampradaya :

Autre nom donné au culte de Bhakti. Selon Srimad
Bhagavata, le culte de Bhakti est né dans le sud de I’inde. En
fait, le concept de Bhakti est né d’anciens ouvrages comme
Panch Ratra et Narada Bhakti Sutra. Mais avec le temps son
influence déclina. Le crédit de faire renaitre Bhakti revient
aux Alavars du sud (groupe de mystiques tamouls). Alavara
signifie ‘un saint qui est toujours immergé dans I’amour de
Dieu’. Plus tard, au 11¢me siécle, Shri Ramanujacharya lui
donna une forme systématique et le propagea dans toute
I’Inde. Au 14éme sie¢cle Shri Ramananda et ses douze
Bhagavatas posérent les fondations de ce que 1’on connait
sous le nom de Bhakti Yoga. On le nomme Shri Sampradaya
parce que Shri représente Shakti qui est inséparable de
Vishnou et a qui on donne la préférence sur le Seigneur Lui-
méme. C’est pourquoi nous ajoutons ‘Shri’ devant tous les
noms de Vishnou.

Shveta Dweepa :

La montagne Lokaloka forme la frontiere de
Brammananda. Au-dela ¢’est Kshira Sagara (I’océan de lait).
La premiére partie de Kshirasagara est la riviére Viraja. Dans
la seconde partie de Kshirasagara, le Seigneur Narayana se
repose sur Sheshanaga (le serpent Shesha) ; encore plus loin,
nous avons Shveta Dweepa (le continent blanc) qui est habité

215



par ces dévots de naryana qui, charmés par Sa beauté, sont
tombés amoureux de Lui. Leur dévotion est appelée
Madhura Bhakti. Seul les sadhakas ayant une forme
supérieure de sadhana peuvent expérimenter sa divinite.

Suryabhedi Pranayama :

(1)Prenez une position confortable. (2) Posez 1’index et le
majeur de votre main droite au centre du sourcil. (3) Pressez
la narine gauche avec I’annulaire et ensuite inhalez I’air par
la narine droite. ‘4) Retenez votre souffle pendant le temps
nécessaire pour prononcer OM 12 fois comme il est dit dans
le Kumbhaka Pranayam. (5) Ensuite pressez la narine droite
avec le pouce droit et relachez 1’air par la narine gauche
lentement. L’ensemble du processus est compté comme
Suryabhedi Pranayam. Vous devez répéter le processus 9
fois le premier jour et ensuite en augmenter le nombre
graduellement.

Rappelons-nous que le son que vous entendez quand 1’air
est exhalé par la narine droite est appelé Surya Nadi et celui
de la narine gauche est appelé Chandra Nadi. Vous pouvez
accroitre la chaleur du corps en pratiquant Suryabhedi
Pranayana.

Sumeru :

Notre terre s’appelle Bhooloka. Par-dessus et sous
Bhooloka il y a Pitraloka (le monde des ancétres), qui
s’appelle aussi Bhuvaloka. Ensuite nous avons Indraloka. A
I'intérieur des frontieres d'ldraloka mais sépare de lui, il y a
Sumeru qui existe sous la forme d’une montagne d’or. Sur
cette montagne méme, est située la salle de réunion pour les
meetings et les conférences des dieux et Nandan Vana ou

216



Indra, avec ses apsaras (divinités féminines) passe son
temps.

Tanmatras :

Les attributs des Panch Mahabhootas dans leur forme la
plus subtile. Ce sont I’odorat, le gott, la vue, le toucher et
I’ouie. Grace a Panchikaran, ils donnent naissance aux cinq
éléments : la terre, le feu, 1’eau, 1’air et I’éther.

Tapovana Maharaja :

Célébre ascéete du Kerala. Il resta dans les Himalaya
pendant 33 ans et y abandonna son corps a ’age de 71 ans.
Auteur de plusieurs livres sur les Himalaya.

Thakur Harnath Pagal :

Thakur Harnath naquit dans le village de Sonmukhi du
district de Bankura de 1’ancien Bengale. Il vécut 62 ans et
mourut a son lieu de naissance en 1927. Tout au long de sa
vie il fut totalement immergé dans la poursuite spirituelle,
particulierement dans son amour pour le Seigneur Krishna.
Les villageois qui ne pouvaient pas comprendre la
profondeur de sa dévotion, se mirent a I’appeler Pagal, c’est
a dire fou. Ainsi il devint connu sous le nom de Harnath
Pagal. Les adeptes de Prema Mula Raganuraga Bhakti le
considérérent comme une ame réalisée qui a pris naissance
seulement pour achever les miracles incomplets accomplis
par Chaitanya Mahaprabhu.

Vaikuntha :

Au Vaikuntha réside Vishnou aux quatre bras, tenant la
conque, la roue, la massue et le lotus dans ses quatre mains.
Vaikuntha veut dire ‘terre sans Kuntha’, ¢’est a dire sans

217



hésitation, inhibition. C’est pourquoi tous ceux qui habitent
au Vaikuntha ont quatre bras et portent les emblemes cités
plus haut.

Varuna :

Autre fils de Kashyapa et Aditi. Seigneur des sept mers. Il
vit dans sa capitale, Vibhavari, située dans les cieux. Sa
forme physique est I’eau. Il y a de nombreuses références sur
Varuna dans les Védas.

Vashishtha :

Fils spirituel de Brahma, né de sa résolution. C’est un des
sept Mahashis de ce Manavantar, une incarnation de
I’extréme tolérance. Dans le Tretayuga, il fut le Guru de tous
les rois Suryavanshi, y compris le Seigneur Rama.

Vedanta :

Le Vedanta Darshana est aussi trés ancien. Il fut ranimé par
Veda Vyasa et expliqué par son remarquable ouvrage, le
Vedanta Sutra. Puis au 6eme siécle apres J.C.,
Shankaracharya écrivit un commentaire des Veda Sutras
bien connus sous le nom de Brahma Sutra. Comme le
Sankhya Darshana, il parle de I’Atma comme d’un
‘spectateur’(Drashta). Comme un spectateur il n’est pas
influencé par Ragas ou Vikaras (passion et changement). Son
but final est aussi la libération des liens terrestres. A cause
de cela il considére la nature comme une illusion fausse.

Yamaraja :

Fils de Kashyapa et Aditi. Varuna et le soleil sont ses fréres.
On le connait aussi sous le nom de Dharmaraja. Il vit dans le
Sanyaminipuri situé en direction du sud. 1l rend la justice aux

218



ames apres la mort, en fonction des karmas accomplis par les
individus dans leur vie précédente.

o

3D

219



