
 

1  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AVIS AUX LECTEURS 
 

L’histoire racontée dans ce livre est authentique et 

vrais. Des Maîtres vivent dans le Gufa Ashram. 

 

Le Nara Narayana Gufa Ashram existe vraiment, 

mais, afin de protéger l’intimité des Maîtres qui 

occupent cette grotte, l’emplacement exacte n’est 

point révélé. Les noms des lieux furent changés. 

 

Urvashi Kund est une source sacrée dans la 

montagne de Neelkanth et non un lac.  

 

Le Nara Narayana Gufa Ashram n’est pas à l’ouest 

de Badrinath, mais à 60 kilomètres au sud. 

 

Nara Narayana Gufa Ashram, Badrinath et 

Rishikesh forment un triangle.  

 

Informations reçus d’un Maître qui a visité 

plusieurs fois le Gufa Ashram.  



 

2  

  

 

 

 

SAI BABA  et 

 

NARA  NARAYANA 

 

GUFA  ASHRAM 
 

 

 

 

 

 

 

 

De Swami Maheshwaranand 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3  

  

 

Editions Sathyananada 

A.S.B.L. Sathyanaanda, Bergique 

 

 

 

TABLE  DES  MATIERES 

 

 

Préface            

La grotte Nara Narayana. Le voyage       

L’épisode d’Urvashi Kund. Le douzième compagnon.  

Les jeux divins de Saï 

La précieuse plante grimpante. Les deux sages.     

Les sages des Himalaya.        

Une appréciation critique.        

Justification des jeux divins de Saï       

Possibilité du retour des Sadhakas.       

Baba a-t-Il montré quelque partialité envers les Sadhakas 

  du Gufa Ashram.        

Séjour à 5.400 mètres. Route du Gufa Ashram. Miracles. 

  La cause et la source.       

Qui est supérieur, les Sadhakas ou les Pandavas ?  L’exil.L 

  Les Pandavas et le Seigneur Rama. Une controverse.  

Qui est supérieur, les Sadhakas ou les Pandavas ?  Vanara 

  Vidala Nyaya. Le douzième membre du groupe. Ondée 

  d’une grâce spéciale sur le chef du Gufa Ashram.   

Glossaire         

 

 

 

 



 

4  

  

 

 

P R É F A C E 

 

L’exposé sur le Nara Narayana Gufa Ashram reproduit 

dans ce livre, est basé sur le récit de Swami 

Maheswarananda. Le texte original est en hindi. Après 

l’avoir étudié en détail, je l’ai trouvé non seulement 

passionnant, mais aussi susceptible de nous fournir un aperçu 

de l’un des innombrables Jeux Divins de Bhagavan Baba 

dans un registre tout à fait différent. Et tellement révélateur ! 

Il m’a simplement semblé, qu’il aurait été égoïste de ma part 

de ne pas partager la joie que j’ai tirée du manuscrit en hindi, 

avec les autres frères dévots. Le langage est une matière forte 

délicate, et, traduire les idées et les sentiments d’un auteur, 

avec sensibilité et subtilité, dans un domaine comme la 

spiritualité, est un travail extrêmement difficile, surtout pour 

une personne comme moi, tout à fait novice dans ce domaine. 

Je me suis posé la question, et j’ai reçu une réponse 

intérieure. Le Seigneur, dans toute Sa miséricorde, m’a 

donné Son approbation et je suis allée de l’avant. Compte 

tenu de l’authenticité du récit, je voulus rencontrer l’auteur 

dans sa résidence à Prashanti Nilayam pour savoir s’il avait 

quelque chose à me dire. Voici ce qu’il me dit : 

« C’est un peu avant le festival de Dussehra que je suis venu 

à Puttaparthi pour la première fois, en 1978. Comme tout 

visiteur, j’avais de nombreuses questions à l’esprit. Mais je 

vis le Seigneur et je fus vaincu. En 1982, Swami m’ordonna 

de rester simplement ici et depuis ce temps-là, je vis ici. » 

 

« C’est durant mon séjour que j’appris la visite d’un certain 

Mahatma de Janakpur, ville située à la frontière indo-



 

5  

  

népalaise. Il était accompagné d’un beau jaune homme de 28 

ans. Bhagavan leur accorda une entrevue. J’étais impatient 

de savoir ce que le Seigneur leur avait dit. Aussi rencontrai-

je le Mahatma le jour suivant. Il m’informa que le Seigneur 

lui avait demandé de suivre strictement les rigueurs de Tapas. 

Quand je l’interrogeai sur le jeune homme qui 

l’accompagnait, Il m’informa qu’il jouissait d’une grâce 

spéciale de Bhagavan. Ce que le Mahatma me révéla fut très 

émouvant. Le jeune homme appartenait à une riche et 

prospère famille de Janakpur. Baba aimait tant ce jeune 

homme qu’Il aborda le chef de famille déguisé en sâdhu, et 

demanda que le jeune homme soit sa Bhiksha (aumône de 

mendiant religieux). Le jeune homme était en train de faire 

une maîtrise de sciences en mathématiques ; il quitta son 

foyer et sa maison et embrassa l’état de Sanyasa (moine 

mendiant). 

 

Le jeune homme se rendit à Prashanti Nilayam une paire de 

fois, en 1979-80 et J’eus l’occasion de le rencontrer et 

d’avoir un Satsang avec lui. Lorsqu’il arriva à Prashanti 

Nilayam en 1982, Bhagavan lui demanda de rester à l’ashram 

tant qu’il le désirerait. Ce fait me rapprocha de ce jeune 

homme. En 1983, conjointement avec un groupe de dix 

autres personnes, il rencontra Swami à Bangalore et on lui 

demanda d’aller à Prashanti Nilayam et d’y attendre. Dès 

Son retour, Baba fit appeler deux des membres de ce groupe 

où une personne de plus s’était jointe. C’est à ce moment-là 

que le Seigneur leur donna l’Akshaya Patra (récipient dont 

le contenu ne se vide jamais, quelle que soit la quantité qu’on 

y puise), et leur demanda d’aller dans le Himalaya pour faire 

Tapas (pénitence, austérité).  



 

6  

  

Le groupe partit pour le Himalaya. Le jeune ascète, bien 

que très lié avec moi, ne me raconta pas que Bhagavan leur 

avait donné l’Akshaya Patra. C’est par un autre dévot, un 

certain Shri Shyam Sunda, d’Hyderabad, que je l’appris. 

Mais comme le jeune Sanyasi ne me l’avait pas dit lui-même, 

j’eus des doutes sur cet épisode. En 1986, ce jeune homme, 

qui est aujourd’hui le chef du Gufa Ashram, arriva à 

Prashanti Nilayam et, suivant les instructions de Baba resta 

3 mois dans le hangar Ganasha. Il se présenta toutefois sous 

une apparence différente et les gens ne purent rien savoir à 

son sujet. Lorsque je pris contact avec lui pour savoir ce qu’il 

en était à propos de l’Akshaya Patra, il ne me donna qu’une 

réponse évasive. Alors, je me mis à prier le Seigneur 

continuellement pendant 3 jours. Le quatrième jour, sans 

aucun avertissement, le Sanyasi vint me trouver à 8 heures 

du soir et me raconta avec force détails tout ce que j’ai écrit 

dans ce livre. Toutefois, les commentaires sont miens. J’ai 

pris le risque de les écrire seulement après avoir obtenu 

l’inspiration de Bhagavan. » 

 

L’esprit humain est si soupçonneux que, même quand des 

expériences spécifiques concernant la gloire du Seigneur et 

les façons dont Il répand sa grâce sur Ses dévots témoignent, 

il n’est jamais satisfait. Il soulève mille et une questions. De 

telles questions furent ainsi soulevées par plusieurs dévots 

après leur lecture sur les Jeux Divins de Bhagavan Baba, 

dans la première partie de « Saï Baba et le Nara Narayana 

Gufa Ashram ».  

 

Swami Maheswarananda a choisi quelques questions 

importantes et y a répondu aussi bien qu’il a pu, faisant usage 

de son érudition et de sa vaste connaissance des anciennes 



 

7  

  

écritures hindoues. Sa propre discipline spirituelle lui a 

donné une tournure d’esprit philosophique et pour les 

quelques controverses apparues dans ce livre, il a ses propres 

réponses. Au lecteur de les accepter ou de les rejeter, mais 

elles méritent d’être présentées et c’est une des raisons pour 

lesquelles je me suis attelée à cette traduction anglaise. Ce 

qui m’a incité à relever ce défi fut une occasion donnée par 

Bhagavan, de lire des exposés sur notre riche héritage 

spirituel et de découvrir les idéaux de l’humanité à travers 

Ses actions personnelles, quand Il descendit sur terre sous 

forme de différents Avatars. 

 

Parmi eux, le Nara Narayana Avatar a pris une signification 

particulière depuis que, dans cet Avatarat, Bhagavan a 

présenté l’idéal le plus élevé d’ascèse et de pureté, les deux 

caractéristiques de la vie du Seigneur sous la forme de Sri 

Sathya Saï Baba. Swami Maheswaranand a traité ce sujet 

avec force détails et je suis sûre que les dévots et les 

chercheurs en quête de divinité le trouveront certainement 

intéressant. De même, le lecteur trouvera l’histoire du jeu 

Divin de Swami qui créa un singe dans la salle d’interview, 

à la demande d’un dévot étranger. Bhagavan Baba, de Sa 

manière inimitable, donne des aperçus de Sa divinité à ceux 

qui ont un cœur pur et qui ont dédié leur vie à la cause de 

l’humanité. L’innocence, la dévotion, l’humilité et l’abandon 

sont des mots d’ordre auxquels on doit adhérer pour gagner 

la Grâce du Seigneur. Cela se manifeste clairement dans le 

récit de l’apparition de Swami sous les traits d’un mendiant, 

au domicile du jeune homme qui, par la suite, fut nommé 

chef du Nara Narayana Gufa Ashram. 

 



 

8  

  

Ces récits, cependant, sont émaillés de profondes discutions 

sur les différents aspects de la spiritualité. 

 

Quelquefois cela rend la lecture décousue, mais quand vous 

arrivez à la fin du chapitre, vous réalisez qu’il y a une unité 

sous-jacente imprégnant tous les épisodes et les débats. Nous 

avons fait en sorte que le livre soit de lecture agréable, mais 

les efforts humains ont des limites. C’est le Seigneur qui fait 

aller les choses dans la vie. Les âges des diverses 

personnalités mentionnées dans ce livre sont donnés en 1986 

et peuvent être réajustés en conséquence. 

 

Le récit contient un bon nombre de termes Sanskrits relatifs 

à la spiritualité. Leur sens est si subtil qu’aucune traduction 

anglaise ne peut le rendre. Aussi ont-ils été conservés tels 

quels. Bon nombre de citations de Tulsidas Ramayana sont 

aussi mentionnées. En additif, il y a des citations extraites 

d’autres écritures. Elles ont été écrites en écriture italique. En 

général, l’orthographe hindi a été utilisée mais de nombreux 

mots portent l’orthographe pratiquée dans d’autres langues 

voisines. 

 

Il y a plusieurs références aux Védas, aux Upanishads, à la 

Gita et aux Purâna. De grands Rishis et Munis, des saints et 

des sages, roi et cohortes sont mentionnés dans le récit. Ils 

sont peut-être tout nouveaux pour le lecteur. De même, il est 

fait mention dans ce livre de pays étrangers et de leurs 

habitants ainsi que des processus subtils de la Sadhana 

spirituelle dont un lecteur ordinaire n’a peut-être aucune 

idée. Des efforts ont été faits pour fournir toutes ces 

informations dans le glossaire qui contient les notes et les 

références. 



 

9  

  

Maintenant que les différentes parties ont été réunies, 

l’imprécision trouvée dans le récit ne peut plus venir de là et, 

une profonde unité imprègne le livre entier. 

 

J’ose espérer qu’il sera d’une lecture intéressante et 

instructive, et qu’il emmènera le lecteur vers ces hauteurs 

spirituelles qui illuminent l’âme. Si cela se produit, ce sera 

entièrement dû à la Grâce de Bhagavan Baba qui est un phare 

de lumière pour l’humanité désespérée des temps modernes. 

 

 

                                                                           

OM  JAI  SAI  RAM   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10  

  

 

 

NARA  NARAYANA  GUFA  -   

LE  VOYAGE 

 

Nous avions entendu parler de ce centre de pèlerinage peu 

commun mais important et, de temps en temps, des 

événements qui s’y déroulaient. Les fidèles de Saï qui 

venaient de Mathila et du Népal parlaient peu des dévots, 

réalisés et enivrés de béatitude, qui résidaient dans ce lieu 

saint. Les récits étaient très émouvants. Mais en mars 1987, 

j’eus la rare opportunité de rencontrer le responsable de cet 

ashram qui était descendu voir Bhagavan Baba, sur Son 

ordre. Cela me donna l’occasion de le rencontrer et 

d’apprendre de nombreux détails sur ce saint Ashram. Tout 

ce que j’appris me donna l’impression que nous ne vivions 

pas dans l’ère du Kaliyuga. C’était l’âge de Sathya partout. 

Et si l’âge de Kali existe quelque part, c’est seulement dans 

les labyrinthes de l’ignorance où l’homme s’est enchevêtré à 

cause de sa peur imaginaire.  

 

Le directeur de cet Ashram (qui souhaite conserver 

l’anonymat) est connu de moi depuis 1978. J’eus l’occasion 

de le rencontrer, et de profiter de sa précieuse compagnie, 

quand je vins à Puttaparthi la première fois pour y recevoir 

le Darshan de Bhagavan. En 1986, c’était un jeune homme 

de 35 ans originaire de Janakpur dans le district de Mithila 

du Bihar. Il est licencié en mathématiques et particulièrement 

bien versé dans les écritures indiennes. Voici la description 

qu’il donne de l’Ashram : 

A une quarantaine de kilomètres du lieu saint de Badrinath, 

il y a une montagne en direction du Nord-Ouest connue sous 



 

11  

  

le nom de Narayana Parvata (montagne de Dieu). Il y a une 

immense grotte au pied de la montagne. Elle est orientée vers 

le Nord. Dans un angle de la grotte coule une rivière d’eau 

douce et pure. Les Himalaya sont pleins de grottes mais 

presque toutes sont humides, comme la grotte d’Amarnath 

où l’eau ruisselle, provenant de plusieurs sources. Aussi ne 

conviennent-elles pas pour y vivre. Quant à la grotte en 

question elle est sèche et peut servir de résidence. Selon les 

instructions de Bhagavan Saï Baba, le groupe qui y réside est 

formé de onze membres. Deux d’entre eux sont de vieux 

Sanyasis (ascètes). Ils ne sont pas seulement avancés en âge 

mais aussi en expériences spirituelles et dans la connaissance 

des écritures. Ils ont eu la chance de recevoir la grâce de 

Swami quinze ans auparavant et sont pleinement dotés de ce 

qui est nécessaire pour la réalisation de l’âme, et ils ont fait 

beaucoup de progrès dans ce domaine. Naturellement ils 

méritent les congratulations des autres frères dévots et sont 

respectés par ces derniers. On les connaît sous les noms de 

Shri 108 Swami Virajanandji Maharaj. Même à cet âge-là ils 

sont en parfaite santé. Les neuf autres membres du groupe 

appartenaient autrefois soit au Népal, soit à Mathila. Tous 

sont licenciés soit en arts, soit en sciences et quelques-uns 

détiennent même un doctorat en philosophie. Ils sont tous 

jeunes et ont entre 30 et 35 ans. 

 

Dans le domaine de l’éducation spirituelle aussi, ils sont 

parfaitement versés dans les saintes écritures et sont bien 

orientés dans l’ancienne culture indienne. En écoutant les 

conversations élevées de ces quelques heureux élus, on se 

souvient aisément du dialogue de Krishna et d’Arjuna dans 

la Gita. Arjuna, curieux comme il est, demande à Krishna : 

« Madhusudhana ! Si un pratiquant de yoga quitte son corps 



 

12  

  

sans avoir réussi à atteindre son but, quelles en sont les 

conséquences ? » En disant cela, Arjuna continua et exprima 

simultanément ses suppositions : « Krishna, je pense que, 

tout comme un amas de nuages dans le ciel est dispersé en 

lambeaux par une forte rafale de vent, le pratiquant de yoga 

qui a échoué doit rencontrer la même fin. L’influence de 

Maya doit le détruire complètement, parce qu’en tant que 

Sadhaka, il a malheureusement échoué dans le but final de sa 

vie. »  Kabîr a nettement établi ce fait quand il dit : 

« Saï ka ghar door hai, jaise paid khajoor chadhe to chakhe 

prem rasa, gire to chaknachur » 

 

« La demeure de Saï est loin devant. Y aller c’est comme 

grimper le long d’un palmier. Si vous réussissez à grimper, 

vous obtiendrez le jus de l’Amour Divin, mais si vous glissez 

et tombez, vous vous briserez en mille morceaux. » 

 

Lord Krishna répond sévèrement à cette question. D’abord 

Il met en garde Arjuna en le grondant affectueusement : « Ne 

pose plus jamais une telle question. » Puis Il poursuit : « Na 

me Bhaktah pranashyathi ». « Mes dévots ne sont jamais 

détruits. Seuls ceux qui sont trompés par Maya aboutissent à 

cette fin tragique. » Arjuna demanda ensuite : « Bien, mais 

malgré sa naissance humaine, cet homme obtiendra sans 

doute une demeure peu reluisante. »  Cette fois Krishna 

répondit au comble de l’agitation, « Non, jamais ! Mes 

enfants ne prennent jamais naissance dans une famille 

pauvre ou indigente. Plus exactement, ils naissent dans des 

familles riches, prospères, mais soumises à des restrictions. » 

Ce qui a été mentionné dans le paragraphe précédent 

s’applique parfaitement aux onze membres du Nara 

Narayana Ashram. Aucun des résidents ne vient d’une 



 

13  

  

famille pauvre. Ils appartiennent tous à des familles nobles, 

prospères et aimantes. Aucun d’eux n’a l’esprit étroit et des 

idées mesquines. Ils sont tous motivés par un idéal de vie 

élevé. Aucun ne souffre d’un attachement quelconque au 

monde matériel. Quand Bhagavan Baba leur demanda de 

transmettre leurs richesses et leur héritage à leurs 

successeurs avant trois ans et de donner toutes les aumônes 

qu’ils voudraient pendant cette période, tout en leur assurant 

qu’Il pourvoirait à leurs besoins spirituels et dévotionnels, ils 

se soumirent à cet ordre avec respect et se considérèrent 

comme extrêmement chanceux. Ils disposèrent de leur 

fortune qui s’élevait à plusieurs millions de roupies en un 

rien de temps. Il est bien évident que, comme c’est écrit dans 

la Gita, toutes ces âmes étaient en fait de grands personnages 

qui s’étaient élevés grâce à leurs progrès spirituels dans leurs 

incarnations précédentes. 

 

Cet Ashram est installé dans cette immense grotte mesurant 

environ 50 mètres sur 22 mètres. Une partie de la montagne 

Narayana où Bhagavan Nara entreprit son ascèse est appelée 

la chaîne Urvashi. Près de cette chaîne se trouve une 

profonde vallée ou coule le Gange sacré. Situé sur la rive de 

ce Gange sacré se trouve le célèbre lieu mentionné dans les 

Purunas sous le nom de Shamyaprash. C’est là que 

Maharishi Veda Vyas désigna le Seigneur Ganesh comme 

Son écrivain et qu’Il composa le Panchama Veda, le 

Mahabharata, en plus de nombreux autres livres sacrés d’une 

valeur inestimable. Plus tard, divinement inspiré par le Deva 

Rishi Narada, il écrivit Shrimad Bhagavata, un livre 

débordant de dévotion. Sur la rive gauche du divin Gange se 

trouve la chaîne Urvashi ou Bhagavan Sathya Saï Baba, 

l’actuelle incarnation de Dieu, a fondé le Gufa Ashram. Seuls 



 

14  

  

les dévots et les prophètes de très haut niveau demeurent là. 

Attenant à cet Ashram se trouve Urvashi Kund. Sri Saï Baba 

a Lui-même expliqué en détail la signification spirituelle et 

mythologique de ce lieu saint. En bref, voici ce qu’Il a dit. 

Dans l’âge de Sathya, Urvashi Kund fut le lieu où le 

Seigneur Nara Narayana avait coutume de faire Son ascèse. 

Alors que le Seigneur était au plus profond de Ses austérités, 

Indra, le Seigneur du Paradis, envoya Kamadeva avec un 

groupe d’Apsaras (divinités féminines) pour Le tester. Tous 

ses efforts pour distraire Nara Narayana échouèrent et 

Kamadeva et sa troupe durent accepter la défaite, comme il 

avait été obligé de l’accepter pendant les Danses et les jeux 

de Krishna avec les Gopis. Les Apsaras et Kamadeva furent 

profondément honteux de leur conduite. Ils regardèrent les 

pieds de Lotus de Narayana et prièrent le Seigneur 

humblement et avec conviction. 

 

« O Omniprésent et Omniscient Narayana, la victoire 

t’appartient. Ta gloire est infinie. Tu es la véritable 

incarnation de l’élévation et de la dignité. Nous avons 

commis un grave méfait. En retour, Tu pouvais nous punir 

sévèrement. Mais, au lieu de nous punir, Tu nous as 

pardonné. Exactement comme l’enfant innocent, assis sur les 

genoux de son grand-père, s’agite sans cesse et le taquine de 

toutes les manières possibles, parfois en tiraillant sa barbe, 

parfois aussi en lui donnant des claques, sachant à peine ce 

qu’il fait, nous nous sommes comportés avec Toi de la 

manière la plus indigne qui soit, sous l’influence de notre 

méchante nature. Mais, à l’instar du grand-père qui tolère 

toutes ces gamineries de l’enfant et qui, au lieu de s’irriter, 

l’inonde seulement de son amour, Tu nous as traités 



 

15  

  

pareillement, comme des enfants ignorants, et Tu nous as 

pardonné. Quelle magnanimité, O Seigneur ! » 

 

Par ce moyen, Kamadeva et les Apsaras firent amende 

honorable auprès du Seigneur, à plusieurs reprises, et 

demandèrent la permission de retourner au Paradis. Dans 

Son infinie bonté, Narayana sourit avec douceur et dit : « Il 

n’est pas convenable qu’une personne reparte les mains 

vides quand elle rend visite à cet endroit, et en Ma présence. 

Attendez un peu et prenez du Prasadam pour le Seigneur 

Indra. » Disant cela, le Seigneur Narayana créa un certain 

nombre d’Apsaras d’une divine beauté et parla à Kamadeva : 

« Présente ces Apsaras comme cadeau de Ma part à Indra. » 

Devant cela, Kamadeva et sa troupe furent complètement 

atterrés. Ils prièrent ardemment et humblement le Seigneur 

et dirent : « O Seigneur ! A l’instant où Indra verra ces 

Apsaras, nous serons condamnés car, ni par la grâce ni par la 

beauté nous ne nous rapprochons un tant soit peu d’elles, et 

nous sommes destinés à être expulsés du Paradis par notre 

maître. » Avec un doux sourire, Narayana parla à nouveau : 

« Mais il n’est pas convenable que vous partiez comme çà. 

C’est contre l’étiquette, d’accord, prenez la plus laide des 

Apsaras avec vous. » Disant cela, Narayana leur confia 

Urvashi. A l’instant où Indra vit Urvashi, Il fut ensorcelé par 

sa beauté. Elle était finalement la plus belle d’entre elles, et 

comme telle, Indra en fit la reine de toutes les Apsaras du 

Paradis. 

 

La victoire de Narayana sur Kamadeva, bien que sport 

divin, est une victoire dans le vrai sens du terme. Ce que nous 

voyons habituellement dans le monde est quelque chose de 

différent. Le vainqueur devient arrogant, dans l’ivresse de la 



 

16  

  

victoire, et le perdant souffre silencieusement sous le coup 

de la honte et du remords. 

 

Mais dans ce cas précis, le conquérant, Narayana, est 

complètement indifférent vis à vis de sa victoire. Il est 

totalement dénué de tout sentiment d’orgueil. De même, le 

vaincu Kamadeva se libéra aussi de son chagrin et de son 

remords lorsqu’il reçut de Narayana Urvashi en cadeau. 

Après cet incident, Narayana abandonna cet endroit et se 

rendit dans un lieu inconnu, de l’autre côté de la montagne 

Narayana. Il agit ainsi car Il voulut éviter tout contact avec 

les autres dieux qui auraient pu l’aborder pour Le féliciter de 

Sa victoire. (Kamavijaya) 

 

De par la volonté divine, le lieu où le Seigneur Narayana 

avait entrepris de faire Ses austérités a été changé en un 

grand lac, et il est connu aujourd’hui sous le nom d’Urvashi 

Kund ou Urvashi Sarovar.  

 

Le Seigneur Saïnath, la présente incarnation, a installé le 

Gufa (grotte) Ashram pour Ses dévots près de ce lac sacré. 

 

L’histoire de l’arrivée en ce lieu saint des dévots de Saï 

nommés par Bhagavan Lui-même est elle-même très 

étonnante et passionnante. En 1983, Bhagavan Baba 

demanda à une douzaine de personnes de venir à Bangalore. 

Le groupe comprenait les onze dévots mentionnés plus haut, 

et en plus, une personne supplémentaire qui se trouvait être 

aussi un aspirant. Ils furent tous les hôtes de Bhagavan à 

Bangalore pendant une quinzaine de jours. Baba allait les 

voir chaque jour et leur communiquait les enseignements 

nécessaires et les instruisait en Sadhana et Satsang (dévotion 



 

17  

  

et compagnie des bons). Plus tard, ils vinrent tous à Prashanti 

Nilayam où Baba accorda à deux dévots particuliers 

l’honneur d’avoir une entrevue. Après leur avoir donné les 

instructions nécessaires, Swami leur dit ceci : 

« Dans l’ère de Dwapara, le Dieu Soleil accorda à Draupadi 

la bénédiction d’avoir un récipient divin. Ce vase 

extraordinaire aida Draupadi à nourrir les cinq Pandavas 

avec les Brahmines et les hôtes qui étaient là au moment du 

déjeuner. La nourriture ne manqua jamais car le récipient 

était divin et pouvait multiplier tout ce qu’on y mettait 

dedans, de sorte qu’on pouvait nourrir autant de personnes 

que nécessaire. Le Rishi Dhaumya avait demandé à 

Yudhishtira d’accomplir une cérémonie pour plaire au Dieu 

Soleil, et c’est ainsi que les Pandavas reçurent en cadeau le 

vase divin. » Le Seigneur dit ensuite : « Le récipient que Je 

vous donne est de loin plus extraordinaire. Il est bien 

supérieur à celui qui avait été donné à Draupadi. Dans le 

récipient divin détenu par Draupadi, il fallait mettre d’abord 

un peu de nourriture et ensuite prier pendant la cuisson. Suite 

à la prière, la nourriture devenait Akshaya (sans limite). Mais 

le récipient que je vous donne ne nécessite ni prière ni aucun 

ingrédient à y mettre. En effet, chaque fois que Je 

m’apercevrai que vous avez faim, la quantité nécessaire de 

nourriture dont vous avez besoin apparaîtra 

automatiquement dans le récipient par Ma divine volonté. 

Vous obtiendrez de ce vase seul, non seulement de la 

nourriture mais aussi du lait, des jus de fruits et tous autres 

articles dont vous avez besoin. Vous allez demeurer dans une 

grotte isolée et inhabitée, dans les Himalaya, avec ce 

récipient. Suivant Mes directives, vous allez pratiquer le 

forme la plus élevée de méditation, celle qui conduit à 

l’extase et vous connecte directement au principe Atmique. 



 

18  

  

Ce que vous n’avez pas pu réaliser dans vos incarnations 

précédentes, faites-le maintenant. »  Les deux Sadhakas se 

prosternèrent devant Bhagavan et Lui offrirent leurs 

salutations. Le groupe partit ensuite pour les Himalaya avec 

les bénédictions de Bhagavan et le vase divin. Pendant près 

d’un an, ils passèrent leur temps dans différentes parties des 

Himalaya qui s’étendent au Népal, mais ils réalisèrent 

bientôt que, partout où ils allaient se fixer, les gens 

commençaient à venir et se pressaient autour d’eux pour 

obtenir une audience et une compagnie spirituelle. 

 

Ils devenaient ainsi un obstacle dans leur ascèse. Cela fit 

baisser le niveau de leur Sadhana. Aussi décidèrent-ils 

d’aller vers Badrinath, à la recherche de quelque endroit 

solitaire, hors d’atteinte des hommes, où ils pourraient 

étancher leur soif de Sadhana intense. Tout en suivant les 

méandres de la route à travers les Himalaya, le groupe 

atteignit d’abord le lieu saint de Badrinath. Là, ils 

accomplirent tous les rituels exigés en un tel lieu, rendirent 

hommage au Seigneur Badrinath et ensuite, traversant Rishi 

Ganga, ils se dirigèrent vers Urvashi Kund, situé à l’Ouest 

de Badrinath. En chemin, ils durent passer la nuit sur la 

montagne couverte de neige, réfugiés sous un rocher énorme 

car le terrain était dangereux et peu aisé. Ils n’eurent aucun 

problème de nourriture car le divin récipient vint à leur aide, 

et grâce à leur dure vie ascétique et aux bénédictions de 

Bhagavan, l’effet du froid fut négligeable. Le matin suivant, 

vers 10 heures, ils atteignirent Urvashi Kund. C’était en juin 

1984. Quand le groupe parvint au but, Bhagavan Saï Nath se 

livra à un Jeu Divin inimaginable. Après avoir pris leur bain 

dans le lac, dés que les membres furent assis en posture de 

lotus, ils perdirent tout contact avec ce monde et entrèrent 



 

19  

  

immédiatement en extase. Ce fut une extase d’un haut niveau 

qui ne dura pas une heure ou deux, deux jours ou trois, mais 

dix-huit jours pleins ! 

 

Le lecteur imaginera sans peine l’impossibilité d’un tel 

fait ! Les Sadhakas étaient à une altitude de 18.000 pieds 

(environ 5.400 mètres) où, à cause de la raréfaction de 

l’oxygène, même la respiration devient difficile. Les vents 

soufflaient avec violence. Tout l’espace en plein air était sous 

le coup d’une terrible vague de froid. Et dans ces conditions 

extrêmes, les dévots de Saï Baba restèrent en extase parfaite 

pendant 18 jours !  Des gens comme nous, qui vivent dans 

l’âge de Kali ne pourront jamais croire une pareille histoire ! 

Mais le fait est que ces dévots purent supporter avec succès 

ce Samadhi de niveau supérieur, pour la première fois de leur 

vie, uniquement par la grâce infinie du Seigneur incarné, 

Bhagavan Baba. Un tel accomplissement était au-delà des 

forces humaines. Mais il n’est pas un acte de Dieu qui ne soit 

dépourvu d’intention, et comme tel, ce Jeu Divin fondé sur 

le Samadhi avait aussi divers buts, dont un fut l’exposé du 

principe de dévotion. Il y a un vieux dicton :  

« Bhole bhaav milandi Raghuraya 

Chaturai na Chaturbhuja paya. » 

 

« Le Seigneur Rama est accessible à celui qui a un cœur pur 

et simple, mais si on veut rechercher Sa faveur par la 

fourberie, Lord Chaturbhuja est hors de son atteinte.  

 

Le Jeu Divin de Saint mentionné ci-dessous avait aussi un 

but identique. En voici les détails : 

Quand le groupe quitta Prashanti Nilayam, en plus des onze 

membres d’origine, il y avait une douzième personne. C’était 



 

20  

  

un grand dévot de Bhagavan Sainath. En témoignage de Sa 

grâce, le Seigneur lui avait donné une bague et une montre 

créées pour lui être agréable. Ce dévot extrêmement 

intelligent comptait davantage sur la raison que sur la foi. 

Pendant qu’on donnait une fête d’adieu pour le groupe des 

onze dévots, à Prashanti Nilayam, le Seigneur fit appeler cet 

homme séparément et lui donna un ordre différent. Le 

Seigneur Sainath lui interdit d’accompagner le groupe. 

« Connaissant ton tempérament et ta nature, J’ai décidé pour 

toi un type de Sadhana différent. » 

 

Ce qu’on attendait de lui, c’était qu’il exécute 

respectueusement les ordres du Seigneur. Mais se 

considérant trop intelligent et éveillé, il n’en fit rien. Il dit à 

Bhagavan avant de partir qu’il accompagnerait certainement 

le groupe et qu’Il veuille bien l’en excuser. Une fois de plus 

le Seigneur lui expliqua ; « Regarde, Je suis plus bienveillant 

avec toi qu’avec aucune autre de ces onze personnes et tu 

jouis nettement plus qu’eux de Ma Grâce. A eux, Je n’ai 

offert que le chemin de l’ascèse et du yoga, mais sur toi 

comme le roi Janaka, Je déverse sans restriction Ma Grâce et 

Je t’accorde à la fois le Yoga et la pénitence du plaisir. En ce 

qui concerne ces gens, Je les ai obligés à se débarrasser de 

leur fortune qui s’élevait à plusieurs millions de roupies, car 

elle était le symbole de l’assouvissement des plaisirs du 

monde et Je leur assigne une ascèse rigoureuse pour parvenir 

à la libération totale. Mais dans ton cas, tu jouiras non 

seulement d’une fortune illimitée mais tu acquerras aussi la 

maîtrise du yoga et de Vidya grâce à Mes bénédictions. Tu 

devrais donc te ranger à Mon avis et ne pas les 

accompagner. »    

 



 

21  

  

En dépit du ton persuasif de Bhagavan Baba, le garçon ne 

Lui obéit pas. Il partit avec le groupe et rejoignit Urvashi 

Kund. En outre, il tenta encore une ruse. Un doute s’éleva 

dans son esprit. Il pensa, qui sait, que les autres membres du 

groupe pouvaient l’abandonner quelque part sur le chemin, 

en accord avec les instructions de Swami. En conséquence, 

il établit un plan pour se mettre à l’abri d’une telle 

éventualité. Il collecta l’argent que tous les autres membres 

du groupe détenaient pour faire face aux exigences du 

voyage et garda sur lui la totalité de la somme. Personne 

n’avait plus un sous sur lui. Il s’empara même du vase divin 

que Bhagavan leur avait donné. Il devint ainsi le chef du 

groupe et commença à diriger les affaires du voyage. Quand 

le groupe des dévots arriva à Urvashi Kund, ils n’étaient plus 

que onze. Le douzième homme, qui était leur chef, s’égara et 

fut laissé derrière. Aussi il arriva en retard. Pendant ce temps, 

les autres dévots étaient entrés en extase, de par la volonté 

divine. Quand il arriva sur le lieu saint, il vit tous les dévots 

en extase et crut être le jouet d’une illusion. Il considéra 

l’ensemble de la situation comme un acte d’hypocrisie, et, en 

dépit de son arrivée à Urvashi Kund qui fut créée par 

Narayana Lui-même, il en résulta qu’il oublia de prendre le 

bain. A la place, il se moqua de ses amis pendant une demi-

heure. Mais au bout d’un certain temps, comme il ne 

percevait aucune réaction chez ses compagnons, pas même 

un léger mouvement, ses doutes s’élevèrent à nouveau. Il 

soupçonna que quelque chose n’allait pas à leur sujet, sinon, 

lorsqu’il se moquait d’eux pendant toute la demi-heure 

précédente, ils n’auraient pas pu rester calmes. 

 

Il aurait dû se produire quelque chose, un bruit, une 

secousse, un gloussement, des rires. Si bien qu’il s’approcha 



 

22  

  

d’eux pour toucher leur corps. Ils étaient glacés et aussi dure 

que de la pierre. Profondément surpris, il pensa qu’ils étaient 

morts. Il leur prit aussi le pouls, mais il ne le sentit pas 

(naturellement, le pouls s’arrête quand on est en Samadhi). 

Finalement, il en vint à la conclusion que tous ses 

compagnons étaient morts. Alors, dévoré de chagrin, il s’en 

alla en pleurant pendant plus d’une heure. 

 

Un peu plus tard, son esprit fut submergé par toutes sortes 

d’arguments. « Saï Baba est un menteur. Il est responsable 

de la perte de mes amis. Si c’est un menteur, tout ce qu’Il a 

donné doit être faux. » Le malheur dans tout cela était qu’il 

avait oublié totalement un fait évident : tout au long du 

voyage jusqu’à Urvashi Kund, c’était l’Akshaya Patra (le 

récipient divin) donné par Baba qui avait pourvu à leurs 

besoins, qu’il s’agisse de lait, de fruits, de nourriture ou 

autre. Même les aumônes que les chefs de famille croisés en 

chemin leur donnaient étaient dues à la Grâce divine. Mais à 

ce moment précis, il perdit tous ses sens, il s’embrouilla et, 

réunissant tous les objets que Baba leur avait donnés, il les 

jeta avec force dans l’Urvashi Kund. Puis il s’en retourna à 

Rishikesh via Badrinath, racontant aux connaissances qu’il 

rencontra sur sa route, que tous les autres membres du groupe 

avaient abandonné leur corps dans des circonstances 

tragiques. Il voulait ainsi faire passer un mensonge pour une 

vérité. Ce que les Saints avaient déclaré précédemment fut 

prouvé à la lettre. 

 

« Bhole bhav milanhi Raghuraya 

Chaturai na Chaturbhujpaya. » 

 



 

23  

  

Ceux qui acceptèrent respectueusement les ordres de 

Bhagavan réussirent à établir l’unité avec le Seigneur à 

travers le Samadhi et commencèrent à vivre en ce lieu saint 

–Urvashi Kund – où le Seigneur Nara Narayana avait Lui-

même pratiqué Ses austérités. Mais une personne qui agit 

avec ruse et peu de foi fut dépossédée de la Grâce de Swami 

à cause de ses propres actes. Ce que veut le Seigneur, c’est 

un total abandon et non l’habileté.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

24  

  

 

L’ ÉPISODE D’ URVASHI  KUND 

 

LE  DOUZIEME  COMPAGNON 

 

LES JEUX DIVINS  DE  SAÏ 

 

 

Tandis que les jours passaient, les onze dévots qui étaient 

entrés en catalepsie, près d’Urvashi Kund, pénétrèrent dans 

un état de profonde méditation, et les caprices du temps, le 

vent violent et froid et les chutes de neige, eurent un léger 

effet sur eux. Le monde extérieur n’avait plus aucune 

signification pour eux. 

 

Le dix-huitième jour, vers 10 heures du matin, presque tous 

sortirent en même temps de leur état de catalepsie. Ils étaient 

extrêmement gais car, pendant 18 jours, ils avaient eu le 

privilège de boire à longs traits le nectar de la proximité du 

Seigneur Tout Puissant. La fusion du Soi dans le Soi Divin 

est une expérience rare, octroyée seulement à un vrai dévot. 

La durée totale des 18 jours ne leur parut pas plus longue 

qu’une durée de 48 minutes. Soudain le regard d’un dévot 

tomba sur la montre qu’il portait. C’était une montre 

automatique qui donnait à la fois l’heure et la date. Elle leur 

donna une idée du temps qu’ils avaient passé en méditation. 

Ils étaient dans une grande incertitude car ils ne pouvaient 

pas juger s’ils avaient passé deux « ghadies » ou 18 jours en 

Samadhi. Songeant à cette situation, ils réalisèrent que c’était 

une grâce inhabituelle de Bhagavan Sainath. Pour Ses 

dévots, Il peut tout faire. Dans leur cas, l’extension et le 

ralentissement du temps était un de Ses miracles. Il y a 



 

25  

  

d’innombrables exemples accomplis par Bhagavan Sainath, 

dans Ses précédentes incarnations d’Avatar. Sous la forme 

de Krishna, Il transporta tous les habitants de Mathura à 

Dwarka, pendant qu’ils dormaient, pour les sauver de la 

brutale invasion du puissant Jarasandha. Les citoyens de 

Mathura s’étaient endormis dans leur ville mais quand ils 

s’éveillèrent, ils étaient à Dwarka. La chose la plus étonnante 

qui arriva quand ils s’éveillèrent, fut leur sentiment de 

familiarité parfaite avec la ville de Dwarka, comme s’ils y 

vivaient depuis longtemps. Le temps et l’espace n’ont pas de 

sens pour le Seigneur, quand il s’agit de voler au secours de 

Ses dévots les plus chers. De même, pendant Son incarnation 

sous la forme de Rama, Il transforma un jour en un an. 

Encore sous la forme de Krishna, pendant qu’Il célébrait 

« Rasaleela », Il prolongea une nuit de six mois. Le présent 

miracle du Seigneur Sainath appartient à la même catégorie. 

Il assouplit toutes les règles du temps pour Ses dévots et les 

transporta du monde lié au temps dans le monde lié à la 

Grâce. 

 

Pensant à toutes ces choses, les dévots étaient absorbés dans 

l’extase, quand un second miracle se produisit. Ils se 

rappelèrent soudain de leur douzième compagnon. Où était 

leur chef ? Ils regardèrent tout autour mais ne le virent nulle 

part. Ils en furent très ennuyés, Il avait la garde du récipient 

Divin et de tout l’argent. « Comment nous sera-t-il possible 

de vivre à cette altitude sans le secours du vase divin ?  Ce 

fut la première pensée qui vint à l’esprit de chacun. 

Finalement, ils abandonnèrent tout aux pieds du Seigneur 

miséricordieux. « Le Sainath éternellement bienveillant qui 

nous a gardés en bonne santé pendant 18 jours sans 

nourriture ni eau, qui nous a protégés de la rigueur des 



 

26  

  

bourrasques de vent glacial des Himalaya, prendra aussi 

sûrement soin de nous dans le futur. Alors, pourquoi 

s’inquiéter ? »  Cette décision prise, ils se levèrent et 

commencèrent à chercher une grotte convenable où ils 

pourraient vivre en permanence. C’était le premier 

commandement que le Seigneur leur avait donné.  Ils avaient 

péniblement parcouru 200 mètres quand ils trouvèrent une 

belle grotte sèche et spacieuse. Dans un de ses coins coulait 

un gentil ruisseau aux eaux claires. Ils furent enchantés de le 

voir et s’assirent là pour prendre un peu de repos. Mais le 

même souci recommença à les perturber. Comment allaient-

ils se débrouiller sans l’Akshaya Patra ?  « Le Seigneur nous 

l’a d’ores et déjà donné, et c’est à cause de notre sottise et de 

notre négligence que nous l’avons perdu », commencèrent-

ils à se maudire. Finalement, ils décidèrent de s’asseoir en 

méditation, car ils étaient sûrs que Bhagavan Sainath ferait 

quelque chose pour eux. Au cours de la méditation, deux des 

membres du groupe eurent la vision du récipient divin qui 

reposait au fond du lac d’Urvashi Kund. D’abord, ils crurent 

être le jouet d’une illusion, mais dans leur méditation ils 

virent la même chose à plusieurs reprises et il leur vint à 

l’esprit qu’ils feraient mieux d’aller fouiller Urvashi Kund. 

Quand ils arrivèrent au bord du lac pour scruter son eau 

limpide et calme comme du cristal, ils purent voir sans 

aucune difficulté le récipient divin reposant sur le fond. Bien 

que le lac ait environ 300 mètres de profondeur, l’eau était 

aussi transparente que celle de Manasarovar. Aussi la vision 

était-elle très nette. 

 

Maintenant le problème était différent. Ils avaient retrouvé 

la trace de l’Akshaya Patra et, ils l’avaient localisé, mais le 

problème se résumait à ceci : comment aller le chercher ? 



 

27  

  

Plonger dans une eau si glaciale et si profonde n’était pas une 

plaisanterie. Ils discutèrent entre eux du sujet, émettant 

toutes les possibilités, mais ils ne purent trouver de solution. 

En fin de compte, ils en vinrent à la conclusion que la tâche 

était trop ardue et dépassait les capacités de chacun. Ils 

pensèrent que la meilleure chose à faire était de prier pour 

que Bhagavan Baba vienne à leur secours. Le chef du groupe 

qui était silencieux depuis un moment se mit tout à coup à 

parler : « Bhagavan Saï Baba nous a donné cet Akshaya 

Patra extrêmement précieux et nous avons profité de la 

nourriture la meilleure puisqu’il s’agit de Son Prasad, grâce 

à Lui pendant un an. Est-ce une chose ordinaire ? Ne pensez-

vous pas que c’est Son amour et Sa grâce évidents pour nous 

qui Lui avons dicté de créer ce récipient et de nous le 

donner ? Le préserver et le maintenir en sûreté est maintenant 

de notre responsabilité. C’est très inconvenant de déranger 

Bhagavan pour une affaire aussi insignifiante. » 

 

De toute évidence, Bhagavan Lui-même avait répondu à la 

question, utilisant le nouveau chef comme médium. C’est 

pourquoi, même une tâche aussi ardue que d’aller chercher 

le récipient au fond du lac, lui parut si simple et insignifiante. 

Puis il se leva soudainement et s’avança vers Urvashi Kund 

pour aller chercher le vase divin, demandant à ses 

compagnons de prier Bhagavan pour qu’il réussisse dans son 

entreprise. 

 

Ce dévot avait une aptitude particulière qu’il avait 

développée grâce à une pratique régulière et consciencieuse 

de Pranayam : il pouvait retenir son souffle pendant une 

heure ou même plus. Il piqua droit vers le fond et se dirigea 

directement sur le lieu où se trouvait le récipient, à la vitesse 



 

28  

  

d’un projectile filant à travers l’eau. Il prit le vase et 

commença sa remontée. Il apparut bientôt à la surface de 

l’eau et nagea jusqu’à la rive. L’ensemble de l’opération 

n’avait pas duré plus de 40 minutes. Cependant l’eau du lac 

était glaciale. Il tomba inconscient sur le sol. Son corps parut 

sans vie. Tous ses compagnons lui massèrent le corps sans 

arrêt pendant une demi-heure, en récitant le nom de 

Bhagavan Sainath.  Il reprit graduellement conscience et peu 

après il se trouva complètement rétabli. 

 

Un frisson de joie parcourut tout le groupe. Ils étaient une 

fois de plus en possession du récipient divin que leur avait 

donné le bien aimé Bhagavan et qui leur était certainement 

plus précieux que leur vie même. Enfin, tous leurs problèmes 

étaient résolus. Grâce aux bénédictions de l’Omniprésent 

Seigneur Sainath, ils avaient une grotte spacieuse où vivre, 

un ruisseau d’eau fraîche pour boire et l’Akshaya Patra qui 

leur offrait toutes les sortes de nourriture dont ils avaient 

besoin. Ils commencèrent alors à s’occuper de détails 

mineurs avant de s’installer enfin pour les chants 

dévotionnels et la méditation. La grotte se trouvait à 20 pieds 

(6 mètres environ) au-dessus du sol. Ils construisirent donc 

des marches pour y accéder plus facilement. Ils divisèrent 

ensuite la grotte en 12 pièces. Ils élevèrent des murets pour 

séparer les pièces les unes des autres. La pièce centrale, la 

douzième dans l’ordre, fut réservée pour servir comme 

temple de Bhagavan Sainath. Sur un piédestal, les dévots 

placèrent la photo du Seigneur. En chantant des mantras et 

avec beaucoup de vénération, ils rendirent aussi le culte au 

vase divin et le placèrent aux pieds du Seigneur. Ils réunirent 

aussi différents articles et matériel pour célébrer le culte dans 

les règles et accomplir l’Aarti. Ainsi chaque dévot 



 

29  

  

commença à vivre dans la pièce qui lui avait été attribuée, et 

la méditation, la pratique du culte et Aarti rythmèrent leur 

vie en ce lieu avec régularité. 

 

Tout ceci prit environ deux semaines. Une fois installés, 

leur Sadhana se mit à battre son plein. Chacun se retirait pour 

dormir à 9h du soir et se levait aux premières heures du jour, 

entre 2h et 2h30 du matin. Ils terminaient leurs ablutions et 

leur bain matinaux vers 4h et offraient leurs prières à 

Bhagavan Saï Baba, suivies de Bhajans et de l’Aarti. De 

4h30 du matin à 4h30 du soir, ils étaient assis en méditation 

et pratiquaient Dhyana. Trois des dévots étaient les 

Agnihotris réguliers. Ils arrêtaient donc leur méditation à 8h 

du matin, accomplissaient leur Agnihotra (cérémonie du feu) 

et peu après, entraient à nouveau en Samadhi. A 4h30 du soir, 

ils terminaient leur journée de méditation, faisaient quelques 

légers exercices pour redresser leurs membres, faisaient un 

brin de toilette et une demi-heure après, aussitôt qu’ils 

entraient dans le temple de Sainath pour le Darshan et qu’ils 

enlevaient le couvercle du vase divin, ils trouvaient de la 

nourriture fraîchement accommodée, prête à être 

consommée. Ils prenaient joyeusement le Prasadam 

(nourriture). Un moment plus tard, ils avaient leur culte du 

soir, Bhajans et Aarti. Dès que 8h arrivait, le récipient divin 

se remplissait de lait bouilli. Après avoir bu chacun un verre 

de lait chaud, ils avaient une conversation spirituelle d’une 

demi-heure, qui faisait partie de leur programme d’étude du 

Soi. A 9h exactement, ils allaient au lit. C’était leur routine 

quotidienne. 

 

Une fois, il arriva aussi qu’ils restent en Samadhi trois jours 

et trois nuits, 72h sans interruption. Le troisième jour, quand 



 

30  

  

ils reprirent conscience et soulevèrent le couvercle du vase 

divin, au lieu de nourriture, ils y découvrirent un délicieux 

jus de fruits frais. Ils étaient tous très heureux, parce que c’est 

toujours bon de rompre le jeûne avec du jus de fruits. Si les 

dévots prennent un autre type de nourriture ce jour-là, cela 

peut affecter leur système digestif. Être continuellement 

assis pendant longtemps affecte le fonctionnement normal 

des intestins. Les selles deviennent sèches et collent aux 

parois de l’intestin. Le jus de fruits aide à normaliser le 

système. C’est pourquoi presque tous les yogis utilisent le 

jus de fruits comme première boisson après une longue 

méditation ininterrompue. 

 

Naturellement, lorsqu’ils découvrirent le jus de fruits 

céleste dans le récipient divin, ils furent submergés de joie et 

remercièrent Bhagavan pour l’attention extrême qu’Il portait 

à Ses dévots. Ils réalisèrent ainsi que le Seigneur Saï n’est 

pas seulement un Père pour eux, mais aussi une Mère 

aimante. Qui d’autre sans cela prendrait autant soin d’eux ?  

Ils furent convaincus que la Mère Saï les inondait de mille 

fois plus d’amour et d’affection, sinon, qui se soucierait de 

leur fournir un tel jus de fruits céleste et rafraîchissant? 

 

La vie dans la grotte était maintenant bien organisée et bien 

réglée. Selon leurs besoins, le récipient divin leur fournissait 

de la nourriture, du lait, du jus de fruits, etc. régulièrement. 

Non seulement çà, mais, quand les Sadhakas prenaient place 

vers 5h de l’après-midi pour le repas (prasadam), parfois de 

grands Sidhas et des yogis âgés de 500 à 1.000 ans 

descendaient de l’intérieur des Himalaya vers cette grotte 

pour partager le Prasadam. Au moment même où ils 

apparaissaient dans la grotte, la quantité de nourriture se 



 

31  

  

multipliait dans le vase divin, et, même ces sages ressentaient 

de la joie parce que la nourriture qu’ils prenaient leur était 

offerte par Bhagavan Sainath en personne. Donc, tous les 

dévots présents en ce lieu n’avaient aucun souci et étaient 

toujours immergés dans la joie. Ils pensaient qu’ils n’avaient 

aucune raison de s’inquiéter au sujet de leurs besoins 

matériels, car le Père Omniprésent avait pris sur Lui la 

responsabilité de s’occuper d’eux.  

 

Malgré tout, l’inquiétude les assaillait par moments. C’est 

juste quand ils pensaient à leur douzième compagnon. « Où 

était-il allé ? Que lui était-il arrivé ? »  De telles pensées 

hantaient leur esprit. Un mois et demi passa. Ils avaient 

terminé leur méditation habituelle à 16h30 ce jour-là et 

étaient juste en train de se reposer sur le sol du temple, quand 

soudain Bhagavan Sainath leur apparut. Tous se 

prosternèrent devant le Seigneur et Le prièrent, Lui, 

l’Incarnation de l’Amour, de les honorer en prenant place 

parmi eux. Bhagavan avec Son sourire bienveillant et 

charmeur inonda de grâce et d’amour tous ceux qui étaient 

là, s’assit sur le sol et levant Sa main apaisante leur demanda 

de s’asseoir.  

 

Il s’enquit alors de leur bien-être et répondit à leurs 

questions importantes pour satisfaire leur curiosité. 

Bhagavan déclara : « C’est grâce à Mon impulsion que vous, 

êtres humains, avez pu atteindre le plus saint des lieux saints 

et solitaires. Vous êtes tous inquiets au sujet de votre 

douzième compagnon. Écoutez juste ceci. » Bhagavan 

raconta alors aux dévots l’histoire complète du douzième 

dévot telle que narrée précédemment. Enfin, le Seigneur 

ajouta : « Je lui ai demandé de renoncer à vous accompagner, 



 

32  

  

mais il n’a pas tenu compte de mon avis. Il a fatalement été 

le jouet d’une illusion. Mais il est sous la protection de Ma 

grâce et de Ma miséricorde, où qu’il soit. Tout comme vous 

M’avez remis tous vos ennuis, remettez-Moi aussi celui-là et 

consacrez-vous totalement à votre instruction spirituelle. »  

Ensuite, le Seigneur fit un récit vivant des origines 

mythologiques d’Urvashi Kund, et qui ont été racontées 

précédemment. Bhagavan fit ensuite allusion au souci des 

trois Agnihotris qui se trouvaient parmi les onze dévots 

demeurants là. Ils étaient ennuyés parce qu’en l’absence de 

ghee (beurre clarifié) et du matériel nécessaire pour le 

sacrifice, il ne leur était pas possible d’accomplir leur 

Agnihotra quotidien, qui faisait partie des traditions de 

famille depuis la nuit des temps. Le Seigneur les assura que 

cela ne se produirait plus jamais. Par Sa volonté, le récipient 

divin leur fournirait 2kgs de ghee et le matériel pour le feu 

du sacrifice, ce qui devrait leur suffire pour tout le mois. Cet 

approvisionnement se répéterait tous les mois. Après leur 

avoir donné cette assurance, Bhagavan Sathya Saï Baba 

devint invisible. Depuis lors, Bhagavan Baba continue à 

apparaître devant ces dévots de niveau élevé qui vivent dans 

la grotte, une fois par mois ou tous les deux mois, et Il dirige 

les affaires du Gufa Ashram, leur prodiguant Ses conseils et 

leur donnant des instructions chaque fois que c’est 

nécessaire. 

 

Parfois aussi, Bhagavan procure de la joie aux résidents de 

la grotte par Ses jeux divins. Par exemple, un jour, vers 17h, 

au moment où tout le monde avait fini de manger, le Seigneur 

apparut. Le chef de groupe avait le sentiment que la 

compagnie du Seigneur Saï leur manquait à l’heure du dîner, 

et il se lamentait à ce propos. Quelle joie ce serait si le 



 

33  

  

Seigneur était avec eux à un tel moment ! Naturellement, 

l’apparition du Seigneur les combla d’une joie immense. 

Soudain Son regard tomba sur le vase divin et ils eurent la 

surprise de le trouver rempli de jus de fruits frais. 

Immédiatement le jus fut versé dans 12 verres et on pria le 

Seigneur d’accepter un des verres. Le Seigneur ordonna 

qu’un verre soit posé devant chaque dévot. Puis Il leur 

demanda de boire avant Lui. Alors seulement Il consentirait 

à boire à Son tour. Bien que cela soit très incorrect, personne 

n’osa désobéir à Bhagavan et ils firent ce que Swami désirait. 

Ils se saisirent de leurs verres respectifs et commencèrent à 

boire à petits coups, mais ils trouvèrent le jus très amer. Cela 

se vit clairement à l’expression de leurs visages. Le Seigneur 

sourit et demanda avec esprit : « Qu’y a-t-il ? C’est amer ? 

D’accord, apportez-Moi vos verres. » Les dévots tendirent 

leurs verres à Bhagavan Baba. Il plongea le bout de Son doigt 

dans Son verre et ensuite jeta quelques gouttes dans chaque 

verre. Puis Il leur demanda de boire afin de savoir à quoi il 

avait goût. La toute première gorgée apporta une sensation 

de fraîcheur et de joie, et cela se vit clairement sur les 

visages. Les dévots et le Seigneur se mirent à rire de concert. 

Toutefois le Seigneur fit passer un profond message à travers 

ce rire. Ce monde d’illusions est constamment rempli de 

chagrin. L’expérience qu’on en fait est toujours amère. Le 

bonheur n’est rien d’autre qu’un intervalle entre deux peines. 

C’est comme une halte au cours de votre voyage. Vous ne 

pouvez-vous arrêter qu’un bref instant, juste pour vous 

reposer et vous détendre ; puis  vous vous relevez et reprenez 

votre voyage qui est long et difficile. Il en va de même pour 

le bonheur qui dure peu dans ce monde d’illusion, alors que 

la souffrance et la peine sont chroniques. Malgré tout, même 

si vous n’obtenez qu’une goutte de la grâce du Seigneur, 



 

34  

  

l’amertume de votre souffrance se transforme en douceur et 

en joie. Vous commencez à y goûter et finalement ce Jeeva 

(principe vital individuel) se fond dans le Seigneur. Tels sont 

les Leelas de Bhagavan Sainath, chacun d’eux contient un 

message spirituel. 

 

Une fois aussi les 11 dévots souhaitèrent participer à des 

divertissements et des parties de rire avec Bhagavan. Ils 

étaient fatigués de manger du sambhar et du riz tous les jours. 

Aussi décidèrent-ils de prier ensemble pour un changement 

de menu. Chaque fois qu’ils avaient le temps, ils priaient 

Baba pour qu’Il introduise un changement dans l’ordinaire 

de leur repas, suivant leur goût. Ils prièrent continuellement 

pendant trois jours mais sans succès. Ils changèrent alors de 

méthode, de l’insistance ils passèrent à la résistance passive 

(Satyagraha). Mais leur mouvement fut d’une certaine façon 

unique. Aujourd’hui nous pratiquons une forme dénaturée de 

Satyagraha. C’est devenu courant d’avoir recours aux 

grèves, au sabotage, au terrorisme, au nom de la résistance 

passive. Ce sont des actes honteux. Les habitants du Japon 

sont de loin les meilleurs sur le plan du respect de cette forme 

de résistance. Leur façon d’exprimer leur mécontentement 

n’est peut-être pas conforme à la forme juste de satyagraha. 

Mais elle n’est certainement pas aussi absurde et aussi teintée 

de passion qu’en Inde. Chaque fois que les citoyens japonais 

présentent leurs doléances, s’ils n’obtiennent pas de réponse 

satisfaisante du gouvernement, ils augmentent leurs heures 

de travail. Si la durée de leur temps de travail est 8h, ils vont 

se mettre à travailler 9h, 10h, même quelquefois 11h. En 

d’autres termes ils s’infligent une souffrance et une peine 

plutôt que de bouleverser l’économie nationale et faire subir 

des pertes au pays. 



 

35  

  

Mais la résistance basée sur la vérité et la droiture est d’un 

niveau encore supérieur. Cela signifie que si notre attitude 

est basée sur la vérité, alors Dieu, qui est l’Incarnation de la 

vérité, viendra indéniablement à notre secours. Il sera un 

témoin de notre attitude et la fera accepter aux autres. Si le 

résultat escompté n’est pas obtenu, nous devons croire que 

notre cœur n’est pas assez pur. C’est pourquoi Dieu ne tient 

aucun compte de nos prières. Nous devons alors prendre les 

mesures nécessaires pour nettoyer notre cœur de toutes ses 

impuretés, afin que les prières qui s’élèvent de notre cœur 

reçoivent une réponse.  

 

Le Mahatma Gandhi, le saint des temps modernes, eut 

recours à ce seul type de méthode. Quand il sentit que le 

peuple ne prêtait attention à aucune de ses suggestions et 

démarches destinées au bien-être de l’humanité, il entreprit 

un jeûne qui dura une vingtaine de jours. Dans les temps 

anciens, la même pratique fut suivie par des dévots tels que 

Dhruva et Prahalad. Quand Prahalad s’aperçut que son père 

Hiranyakashipu battait impitoyablement d’innocents 

brahmines, juste parce qu’ils étaient des dévots de Vishnu, il 

se roula par terre et commença à pleurer. Son père lui 

demanda affectueusement : « Cher fils, je punis seulement 

les adorateurs de Vishnu, pourquoi te montres-tu si fâché et 

si peiné ? » Les larmes aux yeux, Prahalad répondit : « Père 

vénéré, quand vous punissez ces saintes brahmines 

impitoyablement, j’éprouve la même douleur qu’eux. » 

 

Hiranyakashipu prit cette réponse comme un manque de 

compréhension de la part de son fils et recommença à battre 

les saints et les brahmines. Prahalad eut alors recours à la 

résistance passive. Il cessa de se nourrir et de boire, et jeûna 



 

36  

  

pendant des jours. Hiranyakashipu redemanda à son fils ce 

qu’il faisait et pourquoi. Prahalad répondit alors que comme 

son père ne prêtait aucune attention à ses prières véritables et 

sincères, il pensait qu’il y avait des impuretés dans son cœur, 

autrement, il lui aurait donné une réponse positive. Quand 

une prière s’élève du plus profond d’un cœur pur, Dieu ne 

peut que l’écouter, Lui, par conséquent, dit-il, « Père, j’ai 

commencé à jeûner pour purifier mon Etre intime. Quand 

j’aurai réussi, je suis certain de toucher votre cœur et vous 

faire voir mon point de vue. » Comme nous le savons tous, 

Dieu céda finalement à ces prières et apparut sous la forme 

de Narasimha pour protéger Son dévot.   

 

Les dévots de la grotte eurent donc aussi recours à cette 

méthode. Quand ils virent que leurs prières n’obtenaient pas 

de réponse et qu’il n’y avait aucun changement dans le menu 

quotidien des repas, ils en conclurent que leurs cœurs étaient 

décidément souillés par quelques mauvaises pensées et 

avaient besoin de purification par des austérités. Ainsi donc, 

ils renoncèrent même au seul repas qu’ils prenaient à 17h et 

se limitèrent à un seul verre de lait qu’ils buvaient à 20h 

avant de s’endormir. Ils augmentèrent même la durée de leur 

méditation. Au lieu de finir à 16h30, ils la poursuivirent 

jusqu’à 18h30. Un des membres exprima un doute : « Ne 

pensez-vous pas que cet acte de volonté de notre part apparaît 

comme une marque d’irrespect envers la nourriture donnée 

par Bhagavan Baba ? » Un autre membre du groupe trouva 

cependant une issue. Il suggéra que soient rassemblés les 

différents produits de nourriture que le vase divin leur 

procurait chaque jour et qu’ils soient offerts aux saints des 

Himalaya qui venaient en visite à cet endroit assez souvent 



 

37  

  

par un ou deux à la fois. Comme il faisait extrêmement froid, 

il n’était pas possible que la nourriture s’abîme. 

 

Ainsi les dévots décidèrent-ils de cette stratégie comme 

résistance passive. Ils suivirent cela pendant 3 jours et le 

quatrième jour, le récipient divin fut plein de légumes, 

légumineuses et ‘chappattis’ (galettes plates servant de pain). 

Leurs prières avaient été entendues et tous furent submergés 

de bonheur devant leur succès. Il est regrettable que nous, 

indiens, ayons oublié cette forme de résistance passive basée 

sur la vérité. Aujourd’hui tout mouvement de contestation se 

traduit par de la violence et cause des pertes considérables à 

la nation. C’est comme se suicider. La perte de la propriété 

nationale est en fin de compte compensée par des taxes 

supplémentaires sur le peuple. Ainsi, nous-mêmes sommes 

les perdants. 

 

Le premier de nos ancêtres, le saint Manu, mentionne dans 

Ses Smurti (mémoires) : « Etad-desh prasootasya 

sakashadagra janmah », c’est à dire, ‘ceux qui sont nés à 

Bhârat serviront de modèle au monde en raison de leur 

idéologie de résistance passive basée sur la vérité’. Dans le 

Rig Veda aussi, il y a un mantra (Neta Sin dhunam), c’est à 

dire, ‘le peuple de Bharat guidera le monde’. 

 

La présente incarnation - Bhagavan Sathya Saï Baba - 

répand aussi Son message des 5 valeurs humaines - la vérité, 

la droiture, la paix, l’Amour et la non-violence - dans tous 

les coins et recoins du monde. Il compare ces 5 vertus aux 

Panch Pranas. (5 principaux souffles vitaux). En d’autres 

termes, de même que notre corps sans âme n’a aucun sens, 

de même est la vie, quand elle est dépourvue des 5 principes 



 

38  

  

établis par Bhagavan Baba. C’est pourquoi Sathya (Vérité) 

est le mot qui précède Saï Baba, le nom donné à la présente 

incarnation du Seigneur. 

 

 

 

 

 

 

 

LA  PRÉCIEUSE  PLANTE  GRIMPANTE 

 

LES  DEUX  SAGES 

 

 

On a déjà mentionné que le Seigneur avait donné un 

Akshaya Patra à onze de Ses dévots. Ces derniers occupent 

une immense grotte située dans la montagne Nara Narayana 

et ont entrepris une méditation et des austérités régulières. Le 

Seigneur leur apparaît quand et comme Il veut, et les guide 

dans leur sadhana, la voie intérieur. 

 

             Efficacité du SOMA grimpant 

           Et autres plantes médicinales 

 

Une des plus importantes fonctions de l’ashram Nara 

Narayana est de veiller à ce qu’il y ait toujours sous la main 

des morceaux de bois de chauffage pour entretenir le feu de 

l’Agnihotra. En conséquence, le plus souvent tous les 

sadhakas vont ramasser du bois une fois par mois. Comme 

l’ashram est situé à 5.500 mètres d’altitude, il n’y a ni forêt 



 

39  

  

ni arbre, de sorte qu’ils doivent descendre vers les forêts 

distantes de 7 à 10 km. 

Pour un profane cela peut paraître simple, mais en vérité 

cela comporte des risques. Cependant, quand Dieu incarné 

est avec vous, rien n’est impossible, et c’est ainsi que les 

miracles arrivent. Le miracle se produisit sous la forme de 

l’efficacité de plantes médicinales précieuses, telles que le 

Soma (Somalatha). A l’époque védique, les sacrifices (yaga) 

et les agnihotras (prières au dieu du feu) étaient accomplis 

par la seule grâce du Soma grimpant. C’est le jus du Soma 

qu’on offrait aux dieux tels qu’Indra ou Varuna, pendant le 

sacrifice. Ce n’est qu’après ce rite que les dieux se plaisaient 

à accorder des bienfaits tels que la production abondante de 

graines alimentaires, la richesse et toutes autres choses 

nécessaires à l’existence et au maintien de la vie. Il y a des 

références dans les Sâstras à propos du Soma grimpant et de 

ses merveilleuses vertus de kaya kalpa, ce qui détruit toutes 

les maladies et redonne la jeunesse aux vieillards décrépis.  

Dans le monde actuel, il y en a beaucoup qui pourraient 

penser que kaya kalpa n’est rien d’autre que pure invention 

de l’esprit. Entre 1940 et 1950, le vénéré Swami 108 

Vishnudas Tapasvi a parfois accompli kaya kalpa pour une 

dizaine de personnes bien connues, parmi lesquelles le 

Pandit Madan Mohan Malaviya, Raja Saheb de Manikpur, 

Raja Saheb de Suketu et Raja Saheb de Mandi. Il entreprit 

pour lui-même le traitement de kaya kalpa et parvint à l’âge 

de 185 ans. Le traitement reçut une large publicité dans de 

nombreux journaux contemporains américains, anglais et 

européens, et les gens furent forcés d’accepter cela comme 

la huitième merveille du monde. Tout cela fut le résultat de 

l’usage systématique et méthodique du Soma grimpant. 



 

40  

  

Dans les védas, il est fait référence aux montagnes 

Moozban. C’est là que le Soma grimpant poussait et se 

développait en un épais feuillage. Avec le temps, les aryens 

se répandirent dans les régions orientales et occidentales de 

l’Inde, abandonnant leur terre natale, et il arriva un moment 

où leur contact avec le Soma grimpant diminua de plus en 

plus. Le même effet se produisit à propos de la foi des 

hommes. La plupart des dons divins de la nature se firent 

rares au fur et à mesure que le temps passait. De l’âge de 

Satya à l’âge de Treta, de Treta à l’âge de Dwapara, et plus 

tard de l’âge de Dwapara à l’ère de Kali, on ne les vit plus 

nulle part. Somalatha ou le Soma grimpant ne fit pas 

exception. C’est pourquoi, dans les sacrifices accomplis 

pendant l’ère de Kali, les gens se sont mis à utiliser le 

Puteeklatha au lieu du Soma grimpant. Cette plante 

grimpante est en comparaison d’une qualité inférieure au 

Somalatha et pousse dans certaines parties des montagnes 

Vindhya. 

 

Comme tout le monde le sait, tout ce qui est divin ne peut 

périr. Quand quelque chose apparaît à la surface, nous 

prenons note de sa présence. Quand quelque chose disparaît, 

nous disons que c’est perdu. Mais la vérité admise est que 

l’univers contient tout ce que l’homme peut imaginer, mais 

cela n’est accessible qu’à la personne audacieuse et capable. 

Dans la mesure où l’homme se livre à des actes coupables, 

de telles choses lui sont inaccessibles. Mais une fois qu’il 

s’est débarrassé des désirs matériels et qu’il a purifié son 

cœur, ces choses réapparaissent et l’homme peut les obtenir 

par des efforts sincères. Cet éternel principe de la nature s’est 

manifesté à ces chercheurs de Dieu résidant au Nara 

Narayana Gufa Ashram. Pour ramasser le samidha (bois de 



 

41  

  

chauffage), ils devaient déambuler dans la jungle. 

Occasionnellement, ils remarquèrent une étrange plante, à 

une certaine distance. Quand ils s’en approchèrent, ils purent 

la reconnaître. C’était cette précieuse et divine plante 

grimpante appelée Somalatha. Deux membres du groupe 

étaient très versés en science ayur-védique et autres sciences 

médicales. Ils n’eurent aucune peine à l’identifier et furent 

très émus de la trouver. La plante grimpante fut ainsi 

rapportée à l’ashram avec tout le rituel nécessaire, en 

chantant des mantras des védas (hymnes védiques). Dans la 

culture indienne, nous ne traitons pas les plantes et les 

remèdes comme s’ils étaient de la matière inerte (jada 

padartha). Ils nous commandent plutôt le respect car ils sont 

bénis par les dieux et renferment un élément de divinité. 

C’est pourquoi nous observons obligatoirement le rituel 

établi lorsque nous ramenons une plante de la jungle. 

 

Un jour où le Seigneur leur apparut, ils Lui mirent le soma 

sous les yeux et le Seigneur confirma qu’il s’agissait bien de 

cette plante. Cependant, le fait qu’ils aient pu obtenir ce 

remède divin n’eut lieu que par la grâce de Bhagavan 

Sainath. Sans Sa grâce, il est impossible de trouver de tels 

remèdes aussi efficaces en cet âge de Kali. Plus tard, le 

Seigneur planta le soma grimpant en un lieu convenablement 

choisi près de l’ashram. Il y a toutes les chances pour que 

dans l’avenir la plante se répande tout autour du Nara 

Narayana Ashram. De même, les Sadhakas trouvèrent une 

autre plante divine merveilleuse. Le jus de ses feuilles, si on 

le met dans les yeux, donne à l’usager une vision inhabituelle 

qui le rend capable de voir les choses et les objets même dans 

l’obscurité la plus dense de la nuit, aussi clairement qu’en 

plein jour. Ils trouvèrent en plus d’autres plantes précieuses.  



 

42  

  

 

         Deux sages au Nara Narayana Ashram 

Dieu descend sur terre pour le bien être de l’humanité toute 

entière. Qu’il soit riche ou pauvre, grand ou petit, plongé 

dans les affaires du monde ou détaché d’elles, un chef de 

famille ou un ascète, chacun tire bénéfice de la présence du 

Seigneur. Vous appelez encore cela une coïncidence que, 

parmi ceux qui ont renoncé au monde pour devenir sanyasi 

(renonçant), très peu se trouvent en contact étroit avec 

Bhagavan Baba. Il est donc pertinent de parler de deux de 

ces personnalités qui étaient membres de ce groupe de 11 

sadhakas et qui vivaient avec eux dans cet ashram. 

 

         108 Shri Swami Vamadeva Maharaj  

Swami Vamadeva a 104 ans. A l’origine de son choix pour 

le renoncement, il y eut un très vif désir d’acquérir Sadhana 

Chatushtaya. 

 

Comme on le sait, celui dont la vie est basée sur la 

discipline et le détachement qui sont une partie des six types 

de richesse, et qui est doté des 4 vertus que sont Viveka 

(discrimination), Vairaga (détachement), Shad Sampatti et 

Mumuksha (désir de libération), à bonne dose, a droit d’opter 

pour la vie de sanyasi. Ces 4 vertus sont connues comme 

Sadhana Chatushtaya. 

 

De ce côté, Swami Vamadeva avait beaucoup de chance car 

il était doté des 4 vertus quand il se destina à être sanyasi. On 

a vu que très souvent, même les sanyasis, dotés de toutes les 

vertus, tombent dans le piège de créer une tradition de 

disciples, et de fonder des ashrams de briques et de chaux. 

Mais Swami Vamadeva mérite des félicitations car, au lieu 



 

43  

  

de demander aux autres de devenir ses disciples, il considéra 

qu’il valait mieux contrôler son mental et ses sens afin d’en 

devenir le maître. Les efforts de toute sa longue vie furent 

orientés vers ce but. Jusqu’ici, l’expérience de tous est 

semblable. « Si votre mental vous domine vous êtes perdu. 

Si vous pouvez vaincre votre mental, vous serez assurément 

victorieux. L’Univers entier est un ami de celui qui contrôle 

son mental et ses sens. » 

 

En d’autres termes, une personne qui accepte la défaite face 

à son mental, gâche sa vie à la fois dans ce bas monde et dans 

l’autre. Mais celui qui peut soumettre son mental et en faire 

son esclave, améliore ses chances dans les deux mondes. Il 

obtient nom et renom dans ce monde-ci et la libération dans 

l’autre. C’est ce que fit Swami Vamadeva. 

 

Les vues de Swamiji concernant la vie dans les ashrams 

sont aussi très différentes. Selon lui, notre corps nous fournit 

un refuge et est un véritable ashram où poursuivre notre 

quête de Dieu pour finalement nous fondre en Lui. 

 

Tel quel, ce corps humain est le véritable ashram parce qu’il 

donne Ashraya (asile) au chercheur de vérité, c’est à dire 

Dieu. Tous les autres types d’ashrams ne sont d’aucune 

utilité. Aussi, si vous n’avez pas de disciple et si vous n’êtes 

pas propriétaire d’un complexe construit appelé ashram, la 

question de propriété ou de richesse ne se pose pas et vous 

n’êtes attaché à aucune forme matérielle. Ceci conduit 

automatiquement au sens du détachement et à Vairagya, et 

plus le temps passe, plus il grandit. 

 



 

44  

  

Il y a 20 ans, Swamiji se rendit compte que dans les années 

à venir, plus l’âge s’avancerait, plus son corps deviendrait 

faible et serait sujet à toutes sortes de maladies. Dans ces 

conditions, pourquoi ne pas quitter volontairement son 

corps ? A cette époque-là il avait environ 85 ans. Il existe une 

branche de sanyasis, en particulier ceux qui sont libérés des 

attaches du monde (avadhootas), qui suivent le système 

Rishabhadeva pour abandonner volontairement leur corps 

physique. 

 

Swami Vamadeva décida aussi d’atteindre la libération en 

suivant la même tradition. Quand la forêt où Rishabhadeva 

était perdu en méditation prit feu et fut entièrement réduite 

en cendres, saint Rishabhadeva offrit son corps mortel à ce 

feu et atteignit par la suite la béatitude divine. Vamadeva 

pensa : « Pourquoi n’irais-je pas à Kashi où le Seigneur 

Shiva réside et où les eaux sacrées du Gange emportent dans 

leur courant tous nos péchés, et n’entrerais-je pas en état de 

Moksha (libération) en m’offrant aux flots de Mère 

Ganga ? » 

 

Avec ce plan à l’esprit, il se rendit à Kashi et, en méditant 

sur Shiva, il sauta dans le Gange. A cet instant précis un 

miracle eut lieu. Le saint avait médité sur le Seigneur Shiva 

blanc comme du camphre et aux membres barbouillés de 

cendres, mais ce qu’il vit fut une silhouette divine vêtue de 

couleur safran avec une couronne de cheveux sur la tête et 

élevant la main dans un geste de divine protection (Abhaya 

Mudra) ! Il se manifesta pendant quelques minutes, puis 

disparut. Un autre miracle se produisit. Lorsque le sage 

plongea dans le Gange, il s’enfonça d’abord jusqu’au fond 

de l’eau, mais l’instant d’après, son corps apparut à la surface 



 

45  

  

et se mit à flotter dans une certaine direction, sans efforts, 

comme un morceau de bois. Il avait à peine parcouru 200 

mètres dans cette situation, qu'un troisième miracle survint. 

Une énorme vague se leva sur les eaux calmes du Gange, 

porta son corps jusqu’au bord du fleuve et ensuite se retira. 

L’instant d’après, les eaux étaient redevenues calmes et 

paisibles. Swami Vamadva prit la décision ferme de rester là 

où précisément Mère Ganga l’avait déposé. Il se dit : 

« J’entrerai en extase ici même, en position de Padma Sana 

(de lotus). Pendant les pluies, quand le Gange est en crue, je 

serai automatiquement balayé. Une fois que mon corps a été 

offert au Seigneur Shiva et à Mère Ganga, il n’a plus besoin 

de protection. C’est à eux de veiller sur lui, si tel est leur 

désir. » 

 

La même nuit le malicieux Seigneur Sainath envoya un 

rêve étrange à un officier supérieur de l’armée qui était un 

dévot de Saï. L’officier vit Bhagavan Baba en train de faire 

asseoir un sanyasi sur ses genoux, comme s’il s’agissait d’un 

petit enfant, et de le nourrir avec des ladus (pâtisseries). 

L’expression de Son visage montrait tout l’amour d’une 

mère pour ce saint semblable à un enfant. Dans ce rêve, le 

dévot était submergé d’un sentiment d’amour et de 

vénération pour le Seigneur. Il regardait fixement la scène en 

pensant : « Quelle chance a ce sanyasi. Le Seigneur le traite 

comme un enfant innocent et le nourrit de ladus de Ses 

propres mains. Si seulement j’avais une vision même brève 

de ce saint, je me considèrerais moi aussi comme infiniment 

chanceux. »  Les prophètes ont dit : « Développe ton amitié 

non avec le Seigneur mais avec les dévots. Alors que le 

Seigneur t’accorde richesse et prospérité, le dévot, lui, te 

donne accès au Seigneur Lui-même. » 



 

46  

  

En d’autres termes, vous pouvez atteindre Dieu simplement 

à travers le satsang, la compagnie des bons et des saints. Tout 

comme dans le rêve même, le dévot de Baba se mit à prier 

en joignant les mains : « O Seigneur Saï ! Accorde-moi la 

bonne fortune d’avoir un aperçu de ton bien-aimé saint !  Ma 

vie sera assurément pleine de sens si j’ai cette chance de 

servir une telle âme réalisée. » 

 

Le soir suivant, ce dévot de Saï alla faire un tour sur les 

bords du Gange. Il avait à peine fait 100 mètres qu’il trouva 

le saint qu’il avait vu dans son rêve, assis en padmasana et 

perdu en méditation. Le dévot débordant de joie se prosterna 

à ses pieds. Il s’extasia de sa chance et se mit à prier 

Bhagavan Baba en joignant les mains. Swami Vamadeva fut 

très surpris. Il dit : « Je ne vous ai jamais vu et je ne connais 

pas votre Saï Baba. Nous n’avons jamais eu de contact avant 

aujourd’hui. Pourquoi alors chantez-vous inutilement mes 

louanges ? Ne pensez-vous pas que tout ceci est pure 

imagination et mensonge ? » Le dévot raconta alors le rêve 

qu’il avait fait la nuit précédente et déclara pour finir : « J’ai 

prié Bhagavan Saï Baba de m’accorder votre darshan ainsi 

que l’insigne faveur de vous servir. J’ai eu la chance que ma 

prière soit très rapidement exaucée. J’ai obtenu le bonheur 

de vous rencontrer, mais ce n’est pas suffisant. Je vous 

supplie d’avoir la bonté de m’accompagner jusqu’à mon 

humble demeure et de me donner ainsi l’occasion de vous 

servir pendant quelques temps. » 

 

C’est ainsi que Swami Vamadeva fit la connaissance de 

Bhagavan Baba, par l’intermédiaire du rêve de Son dévot. 

Étranges sont les jeux Divins du Seigneur ! En un éclair, le 

Swami se souvint de l’apparition divine qui s’était 



 

47  

  

manifestée devant lui quand il méditait sur le Seigneur Shiva 

juste avant de plonger dans le Gange. La description de Saï 

Baba faite par le dévot correspondait parfaitement à la 

divinité qui lui était apparue. « Saï Baba est-Il l’incarnation 

du Seigneur Shiva ? » se dit-il. Une voix intérieure répondit : 

« Cela te sera confirmé seulement si tu accompagnes le dévot 

de Saï Baba et si tu restes avec lui un certain temps pour 

écouter ce qu’il a à te dire au sujet de Son Seigneur. » 

 

Cependant le Swami avait un problème qu’il expliqua au 

dévot : « Tu sais que je suis un sanyasi Avadhoota et que j’ai 

passé tout mon temps dans la jungle. Je ne puis accepter 

l’hospitalité d’un chef de famille. » Le dévot répliqua : 

« Swamiji, je suis tout à fait familiarisé avec votre style de 

vie. Je ferai des arrangements pour que vous séjourniez en 

un lieu qui vous convienne. » On peut appeler ce qui suit un 

‘heureux concours de circonstances’, ou un Jeu Divin de 

Bhagavan Baba.  Au Ghat de Manikarnika près de la rivière, 

il y a le lieu de crémation. Un certain nombre de sanyasis 

dévots du Seigneur Shiva, demeurent là et méditent sur 

Bhootbhavana Bhagavan Shankar. Juste la veille de la 

rencontre du dévot et de Swami Vamadeva, un des sanyasis 

avait ‘transité’ et la cabane qu’il occupait était vacante. Dans 

Varanasi, le lieu de crémation Manikarnika est 

particulièrement prisé des ascètes. De jour et de nuit un 

bûcher ou l’autre brûle et cela renforce le sentiment de 

détachement chez les sanyasis et les convainc de la futilité 

de ce monde matériel. Le dévot transmit toutes ces 

informations au Swami et lui proposa d’occuper la cabane 

vacante si elle lui convenait. Swami Vamadeva accepta avec 

joie sa proposition. 



 

48  

  

 Swami Vamadeva resta dans cette cabane, au voisinage du 

lieu de crémation, pendant quelque temps. Ce fut là qu’il eut 

l’occasion de connaître Bhagavan Baba plus intimement, à 

travers les expériences racontées par le dévot, les images 

qu’il prit plaisir à regarder et la description des jeux divins 

de Baba que le dévot lui fit. Le moment arriva où il se sentit 

submergé d’amour et du désir intense d’avoir le Darshan de 

Bhagavan. Il ne put le contrôler plus longtemps et 

finalement, il rejoignit le groupe de dévots qui sont 

maintenant installés au Nara Narayana Ashram et se présenta 

à White Field avec eux pour recevoir les bénédictions de 

Bhagavan. Il fait partie des onze membres sélectionnés par 

Baba pour aller résider au Nara Narayana Ashram. Voilà 

comment un saint homme, imprégné de l’esprit de 

détachement, entra en contact avec le Seigneur incarné.  

 

         Shri 108 Swami Virajanandaji Maharaj. 

Tout comme Swami Vamadeva, Swami Virajanandaji est 

un sanyasi de haut niveau. C’est un grand érudit et il est 

totalement détaché du monde. Il a 100 ans maintenant, mais 

encore en assez bonne santé pour entreprendre de longs 

voyages. Il a mené une vie d’austérité dans un ermitage de 

l’autre côté du Gange, à Dashashvamedha Gath, au Kashi. Il 

a été un ascète dans tous les sens du terme. Vertueux, 

intelligent, parfaitement instruit dans les Ecritures et malgré 

tout humble et sans prétention, il a eu une longue lignée de 

disciples qui sous sa houlette menèrent des vies pures, 

nobles, dignes d’être vécues. 

 

Il y a de cela 20 ou 25 ans, il entendit parler de l’incarnation 

du Seigneur. En 1970, il se rendit à Prashanti Nilayam avec 

15 à 20 disciples, et passa 20 jours dans l’Ashram. Comme 



 

49  

  

cela arrive fréquemment, les jeux divins de Bhagavan sont 

imprévisibles. Quelques fois ils sont si singuliers que même 

les plus grands sages et prophètes sont abusés. Notre 

mythologie est remplie de tels exemples. Sati, la conjointe 

du Seigneur Shiva, douta du Seigneur Rama quand il alla 

dans la forêt, et elle voulut tester sa divinité, en passant outre 

les conseils de Shiva Lui-même. Narada le grand sage 

s’emporta violemment quand il vit que son apparence avait 

été changée en celle d’un singe par Narayana et qu’il était en 

train de se marier avec une belle princesse, Viswamohini. 

Une aventure similaire se produisit aussi avec Swami 

Virajananda. Après avoir passé 20 jours à Prashanti 

Nilayam, il en vint à cette conclusion : « Baba est un homme 

dieu pour les étrangers et les riches. Une incarnation de Dieu 

est l’incarnation de l’amour et ne fait aucune différence entre 

les riches et les pauvres. Dans le cas de Baba cela ne semble 

pas être vrai. Nous sommes restés ici 20 jours, et pendant 

cette période, il ne s’est jamais tracassé de nous demander ne 

serait-ce qu’une fois, qui nous étions et d’où nous venions ! 

Il ne peut être en aucun cas Premaswaroopa ! » Avec cette 

idée dans l’esprit, il demanda à ses disciples de quitter les 

lieux immédiatement et ils poursuivirent leur route vers le 

Nord de l’Inde. Ils passèrent la première nuit dans un des 

refuges, dans le Dharmavaram. Ils occupèrent deux 

chambres. Swami Virajananda se trouvait seul dans une et 

l’autre était occupée par ses disciples et sa suite. 

 

À l’approche de la nuit, quelqu’un demanda : « Puis-je 

entrer ? » Le Swami acquiesça et un étranger pénétra dans sa 

chambre. Il le salua poliment et lui présenta sa requête : 

« Swami ! Bhagavan Sainath m’a envoyé vers vous pour 

vous demander d’accepter de m’accompagner à Puttaparthi 



 

50  

  

tout de suite. Ayez l’obligeance de vous préparer à venir avec 

moi. »  Le Swami fut très mécontent. Il répondit sur un ton 

accablant : « Non ! Je n’irai pas. Il est peut-être le Seigneur 

des riches, mais certainement pas le nôtre. Il n’est ni aimable 

ni aimant. Il n’est pas l’incarnation de l’amour comme Il le 

prétend. » Le visiteur réitéra néanmoins sa demande, et cette 

fois sur un ton péremptoire. « Maharaj ! J’ai été envoyé avec 

cette mission et je ne quitterai pas cet endroit sans vous. La 

voiture attend dehors. Je vous emmènerai avec cette voiture 

et vous ramènerai avec le même véhicule. » Il y eut quelques 

échanges entre eux deux et finalement le Swami décida 

d’accompagner la personne. Après tout, il pensa que cela ne 

lui prendrait pas plus de 2h30 pour un aller et retour en 

voiture. 

 

Aussitôt que Swami Virajananda arriva à Prashanti 

Nilayam, Bhagavan le fit monter dans Sa chambre. Dès son 

entrée dans la chambre, il voulut déverser une volée d’injures 

et de doléances sur Bhagavan Baba, mais le Seigneur sourit 

et dit cordialement : « Dînons d’abord et ensuite vous serez 

libre de me poser autant de questions que vous voudrez. »  

Le dîner fut immédiatement servi sur place. Après dîner, le 

Swami prit place en face du Seigneur. Dans la seconde qui 

suivit, Baba ouvrit Sa main droite et lui en montra la paume. 

A peine le Swami avait-il jeté un coup d'œil dans la main de 

Bhagavan qu’il devint tout ému et se mit à transpirer 

abondamment. Son visage trahissait son inquiétude et sa 

crainte. Toutes ses questions venaient de recevoir leur 

réponse. 

 

Dans la paume de Bhagavan, le Swami put voir sa cabane 

et son groupe de disciples. De plus, il entendit clairement la 



 

51  

  

voix de Bhagavan : « Amour, Amour, Amour ». Le Seigneur 

disait : « Qu’est-ce que l’amour ? Croyez-vous 

qu’abandonner une famille composée de 5 à 7 membres pour 

réunir autour de vous une famille plus grande, composée de 

quelques milliers de personnes, est le signe d’un véritable 

amour ? Vous avez abandonné votre maison de famille, mais 

aujourd’hui vous êtes sans cesse tracassé pour obtenir la 

construction de quelques pucca cottages en guise d’ashrams. 

L’autoréalisation, qui est le véritable but de l’existence a été 

complètement oubliée. Vous êtes maintenant bien plus 

intéressé par vos cottages et vos disciples. Ceci n’est pas de 

l’amour. Ceci est l’attachement, Moha. L’amour est 

l’essence de la vie, non la convoitise. La dévotion et l’amour 

pour Dieu composent seuls l’objet de l’amour, et non la 

convoitise et la gloire temporelle. »   

 

 Ce fut l’expérience de toute une vie pour le Swami. 

Personne ne lui avait jamais parlé de sujets spirituels et 

exposé l’hypocrisie dont nous sommes victimes tandis que 

nous poursuivons notre sadhana. Pour la première fois 

l’amère vérité lui fut révélée, et qui plus est, par Bhagavan 

en personne. Il vit alors Dieu sous la forme de Baba, 

Narayana sous la forme de Nara, Madhava sous la forme de 

Manava. Le Swami tomba sur-le-champ aux pieds du 

Seigneur et resta prosterné. Avec une grande humilité il 

demanda au Seigneur de lui donner un Mantra et Ses 

enseignements. Le Seigneur répondit : « Le Mantra n’est 

donné qu’au disciple, c’est à dire à celui qui s’est abandonné 

à la volonté de Dieu. » Indirectement Bhagavan lui fit 

comprendre qu’il était plus intéressé par ses disciples et ses 

ashrams que par l’Atma Sidhanta, le principe de l ‘âme, et 

par Mumuksha, la libération. A quoi alors cela servirait-il de 



 

52  

  

lui donner quelque enseignement ? L’ascète comprit à demi-

mot les sous-entendus du Seigneur, lui offrit ses salutations 

avec une grande humilité et lui demanda la permission de 

partir. Bhagavan sourit et dit : « Attendez une minute ! » Le 

Swami s’assit. En une seconde, il s’endormit. Plus tard, 

lorsqu’il s’éveilla, il se retrouva dans sa chambre, au refuge 

de Dharmavaram, et non à Puttaparthi. Le Swami fut très 

surpris. Comment avait-il pu couvrir une distance de 40 km 

en moins d’une seconde, alors qu’il n’avait même pas fait un 

pas depuis l’endroit où il s’était assis dans la chambre de 

Bhagavan ?  Il médita et son esprit se transporta aux pieds de 

lotus du Seigneur. Se souvenir d’eux était déjà un acte de 

grâce. L’instant d’après il put se souvenir de ce que dise les 

Upanishads à propos des attributs d’un Avatar. 

 

«  Apani Paado Jayano Grahita. » 

Goswami Tulsidas a exprimé la même chose dans les 

paroles suivantes : 

«  Bin pag chale, sune bin kana, 

Kar bin karma vidhi nana. 

Aanan rahi sakal ras bhogi, 

Bin vani vakta bada jogi. 

As sub bhanti alaukik karn 

Mahina jasu jai nahin barani. » 

 

« Le Seigneur est celui qui marche sans utiliser Ses pieds, 

qui entend sans le secours de Ses oreilles, qui goûte toutes 

les saveurs sans Sa bouche, qui est grand orateur sans utiliser 

Sa langue et qui est un prophète réalisé. En ce sens, tous Ses 

actes sont des miracles. Il est celui dont la gloire est au-delà 

de toute description. » 



 

53  

  

Tout comme Il voyage sur terre et par mer sans bouger 

physiquement, Bhagavan peut aussi faire l’impossible à ceux 

qui bénéficient de Sa grâce, si nécessaire. Ainsi le Swami en 

conclut que, tout ce qui est arrivé était le résultat de l’extrême 

grâce du Seigneur, car il lui aurait été impossible de couvrir 

cette distance en un temps aussi bref et d’arriver au 

Dharmavaram. Ce Sri Sathya Saï Baba est Dieu Lui-même, 

aucun doute n’est possible. 

 

En arrivant à Kashi, il appela ses disciples et leur parla 

franchement : « Dans ma profonde ignorance, j’ai fait de 

vous tous, mes disciples, et je me suis déclaré votre ‘gourou’. 

Mais la vérité est que Dieu seul est le vrai Gourou. Nous 

avons la merveilleuse chance que Brahmâ, le Créateur, le 

protecteur et le destructeur de cet univers soit déjà descendu 

sur terre sous la forme de Bhagavan Sri Sathya Saï Baba. En 

conséquence, nous tous, vous et moi, acceptons-Le, Lui seul, 

comme notre véritable et unique Gourou. » Il se libéra 

ensuite de tous les attachements avec les disciples et 

l’ashram, et entreprit de sévères austérités. Reconnaissant la 

simplicité de sa vie et son ardente dévotion, Bhagavan 

l’appela à Prashanti Nilayam en 1982 et le choisit comme un 

des membres qui devait aller s’installer au Gufa Ashram. 

Il est agréable de voir que les ascètes qui ont adopté la voie 

du renoncement et vivent comme des sanyasis, se soient 

décidés à reconnaître l’incarnation du Seigneur Saï. 

 

En 1987, une assemblée Samaj Sammelan de Sadhus de 

l’état de l’Andhra fut organisée à Prashanti Nilayam. En 

présence d’une importante réunion de sâdhus (sages), de 

sanyasis (renonçant), et de savants de grande renommée, 

Shri 108 Swami Bhoomanand Saraswati, le président actuel 



 

54  

  

de l’académie des sâdhus et les deux précédents présidents 

reconnurent la descente sur terre de Bhagavan, sous la forme 

de Sri Sathya Saï Baba. Nous espérons que les autres états de 

l’Inde saisiront le fil conducteur et feront de même. 

 

 

 

 

 

 

LES  SAGES  DES  HIMALAYA 

 

Dans les trois derniers chapitres nous avons vu que 

Bhagavan avait donné le Prasad Patra (récipient divin) à un 

groupe de onze dévots. Ces dévots fondèrent le Gufa Ashram 

sur la montagne Nara Narayana, à environ 40 km du lieu 

saint de Badrinath, en direction du Nord-Ouest. C’étaient des 

aspirants d’un haut niveau et ils avaient commencé à 

expérimenter le Samadhi. Bagavan Baba se manifeste parmi 

eux de temps en temps et leur donne de précieux 

enseignements concernant la sadhana. Ils ont aussi réussi à 

trouver des plantes médicinales telles que le Somalata. Nous 

avons vu aussi comment deux sanyasis de grand savoir sont 

entrés en contact, d’étrange manière, avec Bhagavan, et ont 

rejoint plus tard le groupe d’aspirants envoyés par le 

Seigneur à la grotte ashram pour y pratiquer des austérités et 

le samedi yoga. Il sera certainement intéressant de savoir ce 

que les sages de l’Himalaya et les grands siddhis disent au 

sujet de Bhagavan.  

 

La vie au Gufa Ashram est menée avec une discipline 

stricte, mais de temps en temps elle est agrémentée par la 



 

55  

  

visite de grands sages vivant au sein des Himalaya depuis 

cinq cent ans ou même mille ans. Ils ont fait les observations 

suivantes à propos du Seigneur incarné, Bhagavan Sri Sathya 

Saï Baba. 

 

         1 – Shri Avadhootji. 

Shri Avadhootji vit au sommet de la montagne Kaka 

Bhushundi. Lorsqu’il vint en visite à l’ashram pour la 

première fois, il y eu quelques discussions d’ordre religieux. 

Au cours de ces discussions, une question lui fut posée, 

« Quelle est votre opinion sur Bhagavan Sri Sathya Saï Baba, 

qui est l’incarnation de Shiva ? » En guise de réponse à cette 

question, Shri Avadhoot récita le verset suivant de la Gita :     

« Na me viduh suraganah prabhavam na maharshayaha 

ahamadirhi devanam maharshinam cha sarvashaha. » 

 

« Le Seigneur Krishna dit à Arjuna : « O Arjuna ! 

Personne, pas même les dieux ou les sages, ne peut Me 

connaître, l’Un incarné. Comment alors les gens ordinaires 

peuvent-ils Me connaître ? Je suis l’Adikirta, le Créateur 

primordial de tous ces dieux et de ces grands sages. » 

 

Shri Avadhoot dit ensuite : « Quand les dieux totalement 

absorbés dans la Divinité, et les grands Sages qui établissent 

le contact avec le Seigneur en chantant des mantras sacrés 

n’ont pas connu la Réalité du Seigneur, où est-ce qu’un 

homme comme moi se situe? » 

 

Quelques jours plus tard, une fois encore, une question se 

rapportant à l’incarnation du Seigneur fut posée à 

Avadhootji. Cette fois la réponse fut différente. Il dit : 

« Ceux qui ont la chance merveilleuse d’avoir le Darshan de 



 

56  

  

Dieu incarné, de recevoir Sa Grâce et de recueillir leur 

nourriture quotidienne du Prasad Patra donné par Lui, sont 

réellement heureux. En ce qui nous concerne, l’Avatar ne 

nous permet pas de l’approcher. Dans ces conditions obtenir 

Sa Grâce et Ses Bénédictions est tout simplement 

impossible. » 

 

Il paraît donc évident que Shri Avadhootji a accepté Sri 

Sathya Saï Baba comme l’incarnation de Dieu et qu’il a aussi 

essayé de se rapprocher de Lui. Qu’il ait échoué dans sa 

tentative est une autre affaire. 

 

         2 – A Vedanti Parivrajak Siddha Purusha. 

 Il faut rappeler que personne n’a le courage de demander 

les noms de ces sages, étant donné que dans la sadhana du 

vedanta, ‘nom et forme’ sont considérés comme faux. Une 

question similaire fut posée à la personne mentionnée ci-

dessus. Voici ce qu’il répondit : « Oui le Seigneur Shiva est 

descendu sur terre sous la forme de Saï Baba, mais ce qui est 

surprenant, c’est que l’Avatar ne nous tolère pas nous, les 

siddhas, quelque part près de Lui. »  

 

         3 – Mahavatar Baba. 

Les lecteurs doivent être bien informés sur la personnalité 

mentionnée ci-dessus. Dans le livre ‘Autobiographie d’un 

yogi’, Paramhamsa Yogananda fait très respectueusement 

référence à lui à plusieurs reprises. Plusieurs aspirants de 

haut niveau, soit venant de l’Inde, soit de l’étranger 

s’approchent de lui pour être guidés. On pense qu’il a plus 

de 1.000 ans. Mahavatar Baba est réputé pour avoir fait 

renaître l’ancienne sadhana du kriya yoga. Le responsable du 

Gufa Ashram fut la seule personne qui put obtenir une 



 

57  

  

entrevue personnelle, elle aussi à huit clos. La même 

question concernant l’Avatar Saï lui fut posée. Mahavatar 

Baba répondit : « Je suis un familier des 3 avatars du 

Seigneur Shiva. J’ai eu le darshan de Saï Baba de Shirdi ainsi 

que du présent avatar Sri Sathya Saï. Je connais aussi le futur 

avatar du Seigneur Shiva sous la forme de Prema Saï. »  

 

 

         4 – Baba Sundardas  (Nath). 

Il y a une histoire populaire sur ce grand être spirituel à 

Badrinath. Tout en parlant de leurs ancêtres, les habitants de 

ce centre de pèlerinage disent qu’il y a environ 125 ans, Baba 

Sundardas accorda à tous son darshan. Il atteignit la 

perfection dans la sadhana de Pranayam (maîtrise du 

souffle). Un jour devant tout le monde, il s’envola dans le 

ciel. Dès cet instant, sa présence physique cessa, mais ceux 

qui sont de grands sadhakas peuvent encore le voir et 

l’entendre. 

 

Tous les dévots vivants au Gufa Ashram peuvent avoir son 

darshan et aussi tenir conversation avec lui. Il rend souvent 

visite à l’ashram.  A la suite de ses visites à l’ashram pendant 

environ trois ans, on lui demanda aussi de donner son avis 

sur l’Avatar Sri Sathya Saï Baba. Il dit poliment : « La 

première fois que j’ai entendu parler de l’Avatar, je ne l’ai 

pas cru. Le plus souvent les on-dit ne sont pas vrais. En ce 

qui concerne mon étude approfondie de la personnalité de 

l’Avatar, c’est tout à fait en dehors de mes compétences. Je 

ne suis pas capable. Je me suis certainement élevé au-dessus 

du niveau des illusions de ce monde matériel rabaissant 

l’individu, mais je n’ai pas bien réalisé le Principe Divin. 

Pour parler franchement, tant que vous n’avez pas réalisé la 



 

58  

  

Divinité dans sa véritable signification, il est quasi 

impossible de reconnaître l’Avatar, parce que l’incarnation 

de Dieu n’est pas autre chose que la manifestation de la 

Divinité, Brahmâ Lui-même. » 

 

Un peu plus tard, Baba Sundardas fut très heureux. Il dit : 

« Mais depuis que je vous ai rencontré, et que j’ai entendu 

beaucoup de saintes histoires sur Bhagavan Baba, et de plus 

avoir étudié à fond des livres saints tels que Jaimini 

Mahabharat, je suis convaincu que la Seigneur est descendu 

sur terre. J’attends maintenant les bénédictions du 

Seigneur. » 

 

         Jaimini Mahabharat. 

Il y a de nombreuses raisons pour que les siddhas vivant 

dans les Himalaya viennent en visite au Gufa Ashram. L’une 

d’entres elle est de partager le ‘Prasad’ produit par le 

récipient divin. Une autre raison est la vie austère menée par 

les 11 dévots de l’ashram plongés la plupart du temps dans 

une stricte pénitence. Mais il y a aussi une troisième raison. 

C’est l’occasion d’étudier ce vieux livre religieux quasiment 

introuvable, le Jaimini Mahabharat. Baba Sundardas a déjà 

parle de lui précédemment. 

 

L’auteur de cette grande épopée fut le principal disciple de 

Maharshi Veda Vyas, Rishi Jaimini. Son ?uvre la plus 

importante est l’exposé détaillé et authentique du Purva 

Mimamsa Darshan. Ce Darshan Shastra est le résumé de tout 

le savoir concernant le Karmakand (chapitre traitant de 

l’action) et l’accomplissement du culte et des sacrifices. 

C’est un des six darshanas bien connus. Maharshi Jaimini 

écrivit aussi une autre épopée traitant d’une quantité 



 

59  

  

d’incidents extraordinaires et révélateurs que l’on ne trouve 

pas dans le Mahabharat écrit par Maharshi Veda Vyas. Ce 

poème épique s’appelle Jaimini Mahabharat. 

 

Une bonne partie de la littérature spirituelle de l’Inde fut 

détruite en raison de diverses invasions étrangères 

périodiques. On peut imaginer le nombre d’écritures et autres 

vieux livres de la Sarasvatî bibliothèque de Srinagar, 

lorsqu’on lit que les envahisseurs non seulement saccagèrent 

la précieuse littérature trouvée là mais se servirent des livres 

pour faire un pont au-dessus de la rivière Vitasta. De même, 

dans le fort Rouge de Delhi, des livres précieux et des 

écritures anciennes furent utilisés pendant presque six mois 

comme combustible pour chauffer l’eau des toilettes royales. 

L’Inde du Nord notamment eut à subir plusieurs de ces 

tornades, et des écritures précieuses comme Jaimini 

Mahabharat, soit furent détruites, soit, si toutefois il y en 

avait une copie, disparurent simplement de la circulation. En 

dehors des 18 Parvas de cette grande épopée, seul subsiste 

celui qui traite d’Ashwamedha Yajna. Les 17 autres restants 

sont introuvables. L’Ashwamedha Parva a été réédité par 

Gita Press, de Gorakhpur.  

 

C’est aussi un miracle de Bhagavan Baba que l’on ait 

retrouvé intact le Jaimini Mahabharat complet, parfaitement 

conservé dans une boite, dans l’une des grottes de la 

montagne. La personne qui le trouva n’était pas un expert en 

sanskrit. Il offrit donc le manuscrit de ce livre au chef de la 

grotte Shri Nara Narayan, qui est un érudit en sanskrit. 

Ce livre a quelque chose de spécial : il contient un récit 

complet et détaillé sur Bhagavan Sri Sathya Saï Baba, une 

incarnation du Seigneur Shiva. Il mentionne le nom de 



 

60  

  

l’Avatar, un compte rendu complet de sa dynastie, et il 

raconte quelques miracles merveilleux accomplis par le 

Seigneur, qui indiquent le commencement d’une nouvelle 

ère, par la mise en place de la véritable religion sous la 

conduite du Sathya Yuga. 

 

Les siddhas qui vinrent en visite au Gufa Ashram eurent la 

chance d’étudier en détail ce saint livre. Ils furent stupéfiés 

de voir, de lire et d’entendre son contenu. Ils réalisèrent alors 

que, quelques 5.000 ans auparavant, le grand Muni Jaimini, 

qui était beaucoup plus avancé qu’eux en spiritualité, avait 

prédit l’incarnation du Seigneur Sainath. C’est pourquoi ces 

siddhas exprimèrent leur sincère gratitude envers les 

résidents du Gufa Ashram, pour avoir fourni l’occasion 

rarissime de consulter le livre saint qui avait été découvert 

grâce à leurs généreux efforts. Voilà comment Baba 

Sundardas exprima aussi sa reconnaissance lorsqu’il se 

référa au Jaimini Mahabharat.  

 

         5 – Devaraha or Devaria Baba.  

Ce grand sage ne vit pas dans les Himalaya, mais plutôt sur 

les rives des rivières qui ont leurs sources dans les Himalaya. 

Il demeure au premier étage d’une construction de bois à 

deux étages, bâtie au confluent sacré du Gange, de la 

Yamuna et de la Saraswati. A cause de son association avec 

ces trois rivières, il est considéré comme un yogi des 

Himalaya. On suppose qu’il a entre 400 et 500 ans. C’est une 

vieille connaissance du chef du Gufa Ashram. Un jour le chef 

voulut connaître l’opinion de Devaraha Baba sur Bhagavan 

Sri Sathya Saï. Devaraha Baba déclara en termes clairs et 

énergiques que Bhagavan Baba était l’incarnation du 

Seigneur Shiva. « Il est Parabrahma incarné ». Le chef 



 

61  

  

voulut davantage d’éclaircissement sur ce point. Il 

l’interrogea donc plus avant : « Maharaj ! Je vous suis 

reconnaissant d’avoir ôté de l’esprit des gens un doute de 

longue date. Mais voudriez-vous avoir l’amabilité de me dire 

pourquoi vous avez gardé le secret sur ce fait à mon égard et 

à l’égard de ma famille, quand nous vous avons rendu visite, 

il y a quelques décennies ? » Devaraha Baba, était calme et 

serein. Il répondit d’un ton sérieux : « Il n’est pas bon de dire 

de telles choses tant qu’on ne vous les demande pas 

vraiment. Il faut être d’abord un vrai chercheur. De plus, il y 

a une autre raison importante. Le Seigneur incarné a 

formellement interdit aux siddhas de mentionner ce fait à qui 

que ce soit. C’est pourquoi nous ne discutons même pas de 

cela entre nous. Ce mystère concernant l’incarnation du 

Seigneur Sainath peut être brièvement évoqué seulement en 

compagnie de sadhakas hautement réalisés, qui sont 

vraiment curieux. » Il resta ensuite silencieux quelques 

minutes. Puis il ajouta tranquillement : « Le temps n’est pas 

bien loin où les prophètes, les sages et les saints de tout le 

pays se rassembleront à Puttaparthi pour recevoir les 

bénédictions du Seigneur incarné. » 

 

(Quinze jours après la parution de ce livre, Devaraha Baba 

quitta son corps mortel pour entrer en Maha Samadhi.) 

 

         6 – Revered Maharshi Bhrigu Baba. 

Maharshi Bhrigu est connu du monde entier pour ses 

prédictions justes. Doté d’une intelligence subtile divine, il a 

fait d’innombrables prédictions qui nous sont parvenues à 

travers Brihgu Samitha. La plupart se sont avérées exactes, 

une fois passées par l’épreuve du temps. 



 

62  

  

Quel plus grand hommage peut être rendu à Bhrigu 

Maharaj que celui que lui a rendu l’omnipotent et 

omniprésent Seigneur Krishna en disant de lui dans la 

Shrimad Bhagavad Gita : « Parmi les Maharshis Je suis 

Bhrigu », alors qu’Il était en train d’expliquer Son 

Omniprésence. Un Maharshi occupe une place plus élevée 

que les rishis et dans la catégorie des Maharshis, Bhrigu et 

au sommet. Bhriguji a donné une information détaillée sur 

l’incarnation de Bhagavan Sainath à travers son œuvre 

immortelle, le Bhrigu Samitha. Les disciples du Maharshi 

ont fondé une association appelée ‘Manav Dharma Sangh’. 

Il y a environ 25 ans, quand cette institution fut fondée à 

Delhi, le responsable de l’organisation fut invité par Bhrigu 

Maharj à se rendre à Puttaparthi d’abord, pour recevoir les 

bénédictions de Bhagavan Saï Baba et ensuite il pourrait 

commencer sa sainte mission. Sa volonté fut exécutée et 

seulement après, l’organisation ‘Manav Dharma Sangh’ fut 

fondée. Cette organisation a des ramifications dans toutes les 

parties du pays. Cette simple illustration suffit à montrer 

quelle importance Maharshi Bhrigu donne à Bhagavan Baba, 

l’Avatar du Seigneur Shiva. 

 

Une appréciation critique : 

La question fondamentale qui vient en premier lieu à 

l’esprit est : « Pourquoi le Seigneur ne permet pas aux 

siddhas de s’approcher de Lui ? »  La réponse est simple : 

« le temps où le Seigneur doit se révéler n’est pas encore 

arrivé. »  S’Il permet aux siddhas de venir à Lui pour recevoir 

Ses bénédictions, les sadhakas suivront, et un courant sans 

fin de sadhakas se produira. Il leur paraîtrait naturel en effet 

de penser que, étant donné que les siddhas L’ont accepté 

comme Avatar, ce serai bête de leur part de na pas se 



 

63  

  

conformer à eux. Très bientôt Saï sera universellement 

reconnu comme Dieu.  

 

En réalité, le véritable but d’un Avatar est de donner 

conscience aux gens de Sa venue, mais étant donné l’ordre 

des choses, il y a toujours un temps pour chaque chose. Il 

vient un moment où chacun a l’occasion de recevoir Son 

Darshan, sparshan et sambhashan. De même, viendra le 

temps où quelques rares élus pourront aller près de Lui.  

 

Par exemple, pendant l’incarnation de Vishnou en tant que 

Rama, le Seigneur Shiva trouva Rama, l’habitant de la forêt, 

pleurant la perte de sa femme Sita et se renseignant auprès 

des arbres et des plantes s’ils n’avaient pas vu Sita aux yeux 

de biche. En voyant le Seigneur de l’Univers dans une 

condition si pitoyable Shiva fut aussi envahi de tristesse et 

eut le désir d’aller vers Lui pour offrir Ses prières. Mais au 

dernier moment la discrimination vint à son secours. Il se 

souvint du don accordé à Ravana  par Brahmâ 

 

« Ravana maran manuj kar jancha 

Prabhu vidhi vachan keenh chah sancha. » 

 

« Ravana avait prié Brahmâ que, s’il venait à mourir, ce soit 

de la main d’un homme et non d’un dieu. Vishnou, par 

conséquent, était descendu sur terre sous la forme d’un 

homme tel que Rama. C’est pourquoi, si je me mets à le prier 

comme Paramatma, les paroles de Brahmâ ne se réaliseront 

pas » pensa Shiva. 

 

On peut se demander comment est-il possible qu’ils se 

trompent ? Après tout, Shiva Lui-même est le Param Guru 



 

64  

  

de tous les siddhas et le Suprême dans la hiérarchie des 

dieux. Mais voilà ce qu’il faut éviter. Si Shiva se met à prier 

Rama, tous les autres dieux, siddhas, rishis et saints suivront 

Son exemple et alors, l’aspect divin de l’Avatar Rama sera 

connu de tous et il ne sera plus traité comme un homme. Pour 

respecter le don de Brahmâ, Rama ne pourra donc pas tuer 

Ravana. Sur-le-champ de bataille de Lanka, Ravana se 

prévaudra de ce don : « O Seigneur des Seigneurs, posez 

votre arc et vos flèches. Brahmâ, le créateur de cet univers 

m’a fait un don. Personne excepté un homme ne peut me 

tuer. Vous êtes Ishwara. Doté et investi de la divinité, bien 

qu’homme, vous êtes vraiment Dieu. Vous ne pouvez pas me 

tuer. » Tant que Ravana ne sera pas tué, Rama se comportera 

comme n’importe quel être humain. Une fois Ravana tué, 

tous les dieux, y compris Shiva, offriront leurs prières à 

Rama qui est l’incarnation du Seigneur Vishnou, comme au 

Maître Suprême 

 

Juste comme Shiva a offert Ses salutations à Rama de  loin, 

et qui plus est, secrètement, Bhagavan Baba ne permis pas 

aux siddhas et aux rishis de Le rencontrer. Mais le temps 

n’est pas loin où tous les dieux prendront des formes 

humaines et iront à Puttaparthi de concert avec les rishis et 

les munis (ascètes) pour offrir leurs pieuses salutations au 

Seigneur et recevoir Ses bénédictions. Il y a 20 ans, le 

Seigneur avait fait une déclaration similaire. Il était en train 

de prendre le petit déjeuner avec quelques proches dévots. 

Ils proposèrent à Bhagavan : « Swami ! Vos jeux divins et 

vos miracles font le sujet de conversation de chaque foyer 

dans presque tous les plus grands pays du monde. C’est 

pourquoi nous souhaitons organiser une conférence 

internationale de tous les chercheurs spirituels et proclamer 



 

65  

  

au cours de ce forum que Dieu, le Créateur de cet Univers, 

est déjà descendu sur terre. De cette façon, l’humanité entière 

bénéficiera de la présence du Seigneur. »      

 

Bhagavan Baba les écouta avec un sourire et répondit avec 

bienveillance : « Vos sentiments envers vos semblables sont 

louables et Je les respecte. Mais ce temps n’est pas encore 

venu. Avant cela, Je dois faire venir près de Moi certaines 

personnes qui, dans des vies antérieures ont sans cesse et 

infatigablement tenté de M’atteindre à travers une sévère 

sadhana. Le moment viendra où le monde connaîtra l’Avatar, 

et cela grâce à une déclaration publique. Malgré tout, si 

poussé par le sens du devoir, vous souhaitez apporter cette 

vérité à la connaissance de vos frères dévots et de vos amis, 

vous pouvez le faire à un niveau personnel. » 

 

Ceci est une des raisons importantes pour lesquelles 

Bhagavan Baba ne permet pas aux sages et aux siddhas de 

venir le rencontrer. 

 

On peut donc comprendre aisément pourquoi Swami ne 

permet généralement à personne d’écrire à Son sujet des 

choses qui pourraient ressembler à une proclamation 

publique. Par exemple, lorsque les Sadhakas demeurant au 

Gufa Ashram demandèrent la permission de publier le texte 

qui fait allusion à Bhagavan Baba dans le Jaimini 

Mahabharata. Baba refusa. De même, Irani Ma, une des 

vieilles dévotes de Bhagavan, voulut publier ce que le 

prophète Mohammed avait annoncé dans un de ses célèbres 

livres ‘Océan de Lumière’. Dans ce livre, 27 attributs 

appartenant à l’Avatar ont été mentionnés en détail. Baba ne 

donna cependant pas la permission de le publier. De même, 



 

66  

  

Acharya Ganjur Narayana de Bangalore est en possession 

d’un manuscrit rare du  ‘Sai Charitamrutum’. Ce livre fut 

écrit par Shuka Muni il y a 5.000 ans. Il contient une 

description détaillée de l’incarnation du Seigneur Sai dans le 

Kaliyuga. Quelques amis proches de Sai approchèrent 

Bhagavan pour Lui demander la permission de publier cet 

important document. Mais leur requête n’obtint pas 

satisfaction.  

 

 

 

 

 

UNE  ÉVALUATION  CRITIQUE 

 

 

(Nous avons parlé du Prasad Patra que Bhagavan Baba 

avait donné aux 11 Sadhakas qui allèrent dans les Himalaya 

fonder le Gufa Ashram. Ils résidant là en permanence et se 

sont complètement dédiés à la sadhana et au Samadhi. Les 

siddhas et les rishis descendent de temps en temps des 

Himalaya à l’ashram pour partager le Prasadam et être 

questionnés sur Bhagavan Baba, pour donner leur opinion. 

L’auteur a examiné d’un œil critique les points de vue de ces 

siddhas.  - L’éditeur -) (édition originale) 

 

En voyant ce que les siddhas ont dit de Bhagavan Baba, il 

est clair qu’ils ont reconnu l’importance de l’Avatar mais 

qu’ils ont aussi exprimé leur incapacité à apprécier la 

véritable nature du Seigneur dans Sa plénitude. Ils ont cité la 

Gita. 

 



 

67  

  

« Na me viduh suraganah prabhavam na maharshayaha, 

Ahamadirhi devanam maharshinam cha sarvashaha. » 

 

« Alors que les dieux totalement établis dans la divinité, et 

les Maharshis qui peuvent voir à travers le présent, le passé 

et l’avenir par l’invocation de mantras sacrés expriment leur 

impuissance devant la manifestation de l’Avatar, comment 

nous, êtres humains ordinaires, pouvons-nous savoir quoi 

que ce soit à Son sujet ? » 

 

Deux questions fondamentales se posent maintenant : 

Si les siddhas des Himalaya qui sont des âmes réalisées ne 

réussissent pas à identifier l’Avatar, est-ce réellement dans 

les limites de l’effort humain de connaître Sa Réalité ?  Si 

Bhagavan Baba n’a pas permis aux siddhas et aux sages de 

L’approcher, dans quelle mesure des dévots ordinaires 

peuvent-ils parvenir à Lui ? Aussi, si par chance ces dévots 

réussissent à L’approcher, rien ne garantit qu’ils ne 

tomberont pas en disgrâce et qu’ils ne seront pas renvoyés. 

Il y a une foule de questions semblables qui viennent à 

l’esprit du profane. 

 

 Ces questions-là n’ont qu’une seule réponse. Dans quelle 

mesure s’est-t-on abandonné à Dieu ? Si votre abandon est 

total, vous ne devriez avoir aucune difficulté à L’atteindre, à 

la fois physiquement et spirituellement, ni à identifier 

l’Avatar. Le Seigneur Lui-même donnera au dévot une 

occasion de jouir de la gloire et de la vision de l’Avatar. 

Malheureusement, les siddhas souffrent de l’absence de cet 

esprit de total abandon au Seigneur. Ils pensent qu’ils sont 

des siddhas et donc beaucoup mieux informés que le reste de 

l’humanité, et leur ego ne leur permet pas de s’abandonner 



 

68  

  

complètement aux pieds de Lotus de Bhagavan. Même si ce 

sentiment existe en quelques-uns, c’est sous une forme très 

limitée. La raison simple est que l’homme n’est pas même 

libéré du sens égotique d’être vertueux. L’esprit de total 

abandon se manifeste facilement chez les simples dévots et 

le commun des hommes et des femmes, mais, en ce qui 

concernent les intellectuels, les penseurs et les siddhas, l’ego 

entre en lice.  

 

Le sloka de la Gita cité par ces grands aspirants et réalisés 

spirituels contient un mot qui fait allusion à la raison de leur 

impuissance à reconnaître l’Avatar dans Sa plénitude.  

« Aham adirhi devanam……… »  Le Seigneur dit : « Je suis 

l’auteur originel de tous les actes des dieux et des maharshis. 

C’est pourquoi ils ne peuvent pas comprendre toute la portée 

de Mon incarnation. » Le Seigneur Krishna fait allusion ici à 

la particularité de la nature humaine. Chaque fois qu’un 

homme accomplit une action, la première chose qui lui vient 

à l’esprit est qu’il en est l’auteur. Il oublie de se souvenir du 

Seigneur. Tout le monde se souvient de ce qu’il fait, mais il 

oublie facilement ce qu’on lui a fait. Chacun se souvient bien 

de ce qu’il crée, construit ou découvre, mais il oublie souvent 

celui qui l’a créé et qui est son Créateur. Il y a une référence 

à Brahmâ, le Créateur, dans le Ramayana. Brahmâ se rendit 

aussi à Mithila ou Janakpuri avec les autres dieux pour 

assister au mariage de Sri Ram. En voyant la grandeur et la 

beauté de la cité, Il fut franchement stupéfait. 

 

« Vidhihi bhayau acharaj visehi, 

Nij karni kahun katahun na dekhi. » 

 



 

69  

  

C’est en voyant Mithilapuri qu’Il fut grandement surpris. Il 

y avait une raison à cette surprise. En tant que créateur, Il 

pensait que l’univers entier avait été créé par Lui et Mithila 

n’était pas une exception. Mais à Mithila chaque chose était 

nouvelle, originale et d’une beauté exquise que même 

Brahmâ n’aurait pas pu imaginer. Cela montre combien la 

vue de Brahmâ était étroite. Il était venu là pour assister au 

mariage du Seigneur Ram avec la Mère Sita. C’était une 

occasion exceptionnelle. Ce qu’il était supposé faire, était de 

déposer Ses pieuses salutations aux Pieds de Lotus du 

Seigneur Ram. Au lieu de cela, Il s’occupa à découvrir des 

échantillons de Sa création. Il était perdu dans la pensée de 

Sa propre gloire, comment Brahmand (le cosmos) qui 

contient 14 mondes (lokas) avait été créé par Lui. La planète 

terre n’en est qu’un parmi les quatorze et Mithila n’est 

qu’une cité de cette terre. C’est là que se passe le mariage de 

Ram et de Sita. Aussi l’honneur de la création de Mithila  naît 

en Lui. C’est ainsi qu’Il a été plongé dans une manière de 

penser très égoïste. Mais venir à Mithila où Il ne trouva 

aucune trace de Sa création fut franchement révoltant. Son 

ego fut brisé et Il réalisa Sa balourdise. Mithila et Ayodhya 

étaient les lieux choisis des miracles du Seigneur, même 

avant cette incarnation. Ce simple fait avait été oublié par 

Brahmâ. Cette vérité est abondamment lumineuse chez 

l’Avatar Krishna. Krishna n’a pas plutôt quitté son corps 

physique que la ville de Dwarka toute entière s’effondre dans 

l’océan, et commence le Kali Yuga. De même, dès que Sri 

Ram a abandonné Son corps terrestre à Guptar Ghat, dans la 

rivière Sarayu, et renoncé à Ses jeux divins, les cités divines 

d’Ayodhya et de Mithila ont été englouties. C’était normal, 

aussi, car comment Mithila et Ayodhya auraient-elles pu 

exister dans le monde physique créé par Brahmâ ? 



 

70  

  

Comme Brahmâ est obsédé par le sens égotique du devoir 

qu’il a accompli, le devoir de créer l’univers, Il voit la divine 

cité de Mithila comme faisant aussi partie de Sa création. 

Donc, Il ne se souvient que de ce qu’Il a créé, mais Il oublie 

heureusement celui qui L’a créé, Lui. C’est pourquoi le 

Seigneur Shiva, le très grand instructeur de la Sadhana de 

Bhakti, dut expliquer la signification de ce moment favorable 

aux dieux. 

 

« Shiva samujhaye deva sab, janiacharaj bhulav, 

hradaya vicharahu dhir dhari, Sri Raghubir vivah. » 

 

Le Seigneur Shiva apporta la vérité à tous les dieux qui 

étaient réunis à Mithila pour assister au mariage de Sri Ram 

et de Sita. Il dit : « O dieux ! Ne soyez pas égarés par ce que 

vous voyez et ce qui vous surprend. Réfléchissez un peu avec 

patience. Il ne s’agit pas d’un mariage ordinaire. C’est le 

mariage du Seigneur Lui-même. C’est pourquoi tout peut 

arriver. Pourquoi douter ? »  Il dit à Brahmâ que cette vérité 

fondamentale ne peut être comprise que s’Il se libère des 

griffes de ce sentiment égotique d’être le créateur, et s’il 

médite profondément sur le fait qu’il y a un Soi supérieur qui 

L’a créé. 

 

« Kartal honhi padarah chari, 

Seyi Siyaram kaheu kamari. » 

 

« Le Seigneur Shiva, l’ennemi de Kamadeva, affirma que 

les quatre padarthas, Arth (richesse et bien-être), Dharma, 

Kama (désirs) et Moksha (la libération), sont accordés à celui 

qui se dédie au service du Seigneur Rama et de Mère Sita. ». 

 



 

71  

  

C’était une allusion indirecte à Brahmâ de ne pas se laisser 

entraîner par son intellect mais de remplir son cœur d’une 

véritable dévotion. Brahmâ accepta avec plaisir ce conseil 

opportun du Seigneur Shiva, et c’est pourquoi, à l’occasion 

de la rencontre de Radha et de Krishna à Dwapara et à 

laquelle tous les dieux assistèrent, l’attitude de Brahmâ fut 

totalement différente. Il était présent dans la forêt proche de 

Nandgaon. Mais Sa manière de voir les choses était 

complètement différente. Tout cet événement a été raconté 

dans les Purunas comme suit : 

« Un jour, Shyam Sunder Krishna était allé dans la forêt 

pour garder les vaches qui étaient en train de paître. Le jour 

pris une qualité particulière à cause de cette innovation. Baba 

Nanda, le frère aîné, Balabhadra et son ami Shridama étaient 

déjà partis à la maison. Krishna se retrouva seul. Radha, 

l’épouse consort de Krishna, était inquiète de son côté : Elle 

pensait que les autres jours elle pouvait apercevoir Son 

Seigneur quand Il passait avec Balabhadra et Shridama. » 

Mais aujourd’hui tous les autres étaient rentrés à la maison 

sauf Sri Krishna et Ses vaches qui n’étaient pas encore 

rentrés. « Pensant à Krishna, elle partit elle-même à la 

recherche de son Seigneur et parvint au lieu où Shyam 

Sunder se tenait sous un arbre. 

 

Sri Krishna n’était plus seul maintenant. Il se mit à marcher 

lentement à travers la forêt, accompagné de Sa shakti 

invisible, manifestée sous la forme de Radha. Une musique 

céleste sous forme de mélodies divines s’égrenait de la flûte 

dont Il jouait. C’était le soir et de sombres nuages bleus 

avaient envahi le ciel. 

 



 

72  

  

En cette circonstance exceptionnelle Brahmâ apparut. Il 

était assis sur le cygne et descendait progressivement su la 

terre devant Sri Krishna et Radha. Immédiatement Krishna 

Lui offrit Ses salutations. Il adressa des prières à Brahmâ, le 

créateur des Védas qui sont à la base de toute la création. 

Brahmâ, ensuite, parla ainsi au Seigneur : « O Krishna ! Les 

gens de Bhuloka (la terre) sont vraiment heureux depuis que 

vous êtes descendu sur terre pour leur ôter leur fardeau et les 

délivrer du mal. À votre gauche se trouve votre Leela Shakti, 

Radha, celle qui est toujours présente dans votre cœur. De 

même que le feu et son pouvoir de brûler sont deux choses 

inséparables, qui n’existent pas comme deux sources 

d’énergie, mais sont une et indivisible, de même que l’eau et 

sa vague bien qu’apparaissant sous deux formes différentes 

sont essentiellement une, de la même manière, Vous et 

Radha êtes éternellement un et identiques. Vous avez assumé 

deux formes humaines pour manifester votre Leela devant 

vos dévots. De même qu’il est de votre nature d’accomplir 

des miracles, de même c’est aussi votre nature de maintenir 

Loka Maryada. C’est pourquoi, acceptez le mariage entre 

vous et Shri Radha en cette circonstance particulièrement 

favorable. Cette sainte alliance ne vous sera certainement 

d’aucun bénéfice, mais Moi, J’en tirerai assurément un profit 

immense. Cette alliance en langage spirituel sera considérée 

comme l’union de Gnana (la connaissance) et Bhakti (la 

dévotion), et comme Je vais avoir l’occasion de servir de 

prêtre, la forme complète de Gnana et Bhakti résidera 

éternellement dans mon cœur et m’offrira la plus haute 

récompense dont Je puisse rêver, c’est à dire la fusion avec 

le Seigneur. » 

 



 

73  

  

L’incident ci-dessus montre clairement que la manière de 

penser de Brahmâ avait subi un changement radical au 

moment de l’incarnation du Seigneur Krishna. Il n’y avait 

aucune trace d’ego en Lui. Mais cela n’était pas vrai lorsqu’Il 

visita Mithila au temps du Ramavathar. Il fut ennuyé parce 

que : 

« Nij karni katahun na dekhi » 

C’est à dire qu’Il ne vit pas de merveille de Sa création en 

ce lieu ! Rendre témoignage de Dieu et de Sa gloire n’était 

pas le but essentiel de Brahmâ en ce temps-là. Il voulait 

contempler Sa propre gloire et Il ne put la trouver nulle part 

à Mithila. 

 

L’occasion du mariage de Rama est particulièrement 

significative de plus d’une manière. Il y a une comparaison 

entre l’homme ordinaire, celui qui est vertueux et celui qui 

est réalisé. Alors que l’homme ordinaire est toujours attaché 

à Son Seigneur, car il n’y a pas d’autre alternative, le 

vertueux et le savant sont incapables de tirer bénéfice de leur 

contact avec le Seigneur. D’un côté vous avez les citoyens 

de Mithila qui décorèrent la ville entière de Mithila de tout 

leur amour, de toute leur dévotion et avec tout leur talent, 

pour la très heureuse occasion du mariage de Mère Sita, de 

l’autre côté, vous avez des personnalités comme Brahmâ et 

Indra. Il y a deux références sur les citoyens de Mithila, des 

gens ordinaires qui étaient heureux au royaume de Janaka. 

 

« Jo sampada neech graha scha 

Tehi viloki surnayak mcha. » 

 

L’homme ordinaire de Mithila était si riche que même 

Indra, le souverain du Paradis ne pouvait s’empêcher de 



 

74  

  

tomber amoureux de cela. Le Paradis avec toute sa richesse 

et son charme pâlissait de son insignifiance. 

 

L’autre allusion concerne la beauté de Mithila après qu’elle 

ait été décorée avec le plus grand art par ses citoyens. La 

question qui surgit, c’est que tous les deux, Indra et Brahmâ, 

sont au zénith dans leurs domaines respectifs.  Qui peut 

rivaliser avec Indra en ce qui concerne le confort matériel et 

le bonheur qui en découle ?  De même qui peut surpasser le 

pouvoir créatif de Brahmâ ?  Après tout, quel que soit le 

matériel utilisé par les habitants, il était issu de la création de 

Brahmâ seule, que ce soit les fleurs, les feuillages, les 

draperies de soie, l’or et l’argent, les pierres précieuses et que 

sais-je encore. En plus la nature entière avec tous ses 

charmes et sa beauté, les collines, les vallées, les cours d’eau, 

les cascades, les nuages, l’arc-en-ciel, le soleil, la lune, 

l’aube et le crépuscule, les saisons toujours changeantes, tout 

n’est que la création de Brahmâ. S’il en est ainsi, comment 

la beauté de Mithila et la richesse de ses habitants pouvait-

elle surpasser à la fois la création de Brahmâ et l’opulence 

d’Indra ?  La raison de ce mystère repose dans l’esprit 

d’humilité avec lequel les habitants accomplirent leur travail. 

Le Ramayana décrit ainsi leur manière d’aborder le travail : 

« Vidhihi vandi tinh keenh arambha, 

Virache kanak kadali ke khambha ». 

 

Les habitants pensaient d’abord à Sri Ram au plus profond 

de leur cœur et ensuite ils offraient leurs prières à Brahmâ. 

« Nous avons pleinement conscience que cet univers est la 

création de Brahmâ et la force de vie et l’énergie que nous 

utilisons pour décorer Mithila nous est donnée par le 

Seigneur Rama. En tant que tels, nous ne sommes rien que 



 

75  

  

des marionnettes entre les mains du Seigneur. En fait, 

l’auteur, l’action et l’inspirateur initial ne sont rien d’autre 

que Dieu Lui-même. Quand Dieu est tout, pourquoi 

devrions-nous nous laisser entraîner par le sentiment que 

nous faisons ceci ou que nous avons fait cela ? 

 

De cette façon, ils étaient complètement dénués du 

sentiment d’ego et ils s’étaient totalement abandonnés aux 

pieds de Lotus de Bhagavan. Avec cette attitude, même la 

personne la plus ordinaire peut réussir beaucoup mieux que 

Brahmâ, le créateur, et peut être plus riche qu’Indra, le 

Seigneur du Paradis. Ce n’est pas à cause de ce qu’il 

accomplit, mais parce qu’il s’est totalement abandonné, lui 

et ses actions, au Seigneur, que c’est la volonté du Seigneur 

qui prévaut. Il répand Sa grâce sur Ses dévots. Pour un tel 

dévot, le temps et la distance n’ont aucun sens. La grâce du 

Seigneur l’élève au-dessus de tout ça, et le dévot réside tout 

le temps dans le monde de Sa grâce plutôt que dans le monde 

matériel. C’est si simple en fait. Aussi longtemps que vous 

avez l’ego, vous vivez dans le monde, prisonnier du temps et 

de l’espace. Mais dès que vous vous abandonnez, vous entrez 

dans le monde de la grâce du Seigneur. Toutes ces actions 

accomplies dans le monde assujetti au temps -kala jagat- 

souffrent de l’attachement, Asakti, et la richesse acquise 

souffre de la concupiscence, Lobha, mais vos actions lorsque 

vous vivez dans le monde de la grâce de Swami sont 

motivées par la dévotion, et la richesse que vous acquérez 

conduit au contentement, Santosham.  La dévotion et le 

contentement sont bien supérieurs à l’attachement et à la 

concupiscence. C’est la raison pour laquelle les habitants de 

Mithila pouvaient posséder plus de richesse qu’Indra et 

embellir leur ville mieux que Brahmâ Lui-même. 



 

76  

  

Manifestement, Indra et Brahmâ qui sont investis de la 

connaissance, de la puissance, de l’autorité et de nombreuses 

autres qualités, bien que vivants près de Bhagavan, sont 

dévotionnellement, bien loin de Lui, tandis que les gens du 

commun vivant à Mithila et Ayodhya sont la véritable 

incarnation de dévotion. La totalité de cet argument est 

valable aussi dans le cas des siddhas qui, à cause de leurs 

pouvoirs yogiques, sont victimes de leur ego et sont 

confrontés à la difficulté de reconnaître l’Avatarat de 

Bhagavan Sri Sathya Saï Baba. Naturellement, ils doivent 

attendre et souffrir avant d’obtenir le feu vert du Seigneur 

pour venir recevoir Sa grâce. Les vrais dévots croient dans le 

total abandon et on peut les voir tous les matins se réunir à 

Prashanti Nilayam pour une simple vision du Seigneur. 

 

 

 

 

 

 

 

JUSTIFICATION  DES  JEUX  DIVINS   

DE  SAI 

 

 

En confiant aux dévots le Récipient Divin, Bhagavan Baba 

leur donna l’ordre de ne faire aucune publicité à propos de 

l’Akshaya Patra. « Il est dans votre nature », dit le Seigneur, 

« Lorsque vous expérimentez le moindre miracle comme 

résultat de votre sadhana, de prendre la liberté d’en faire état. 

Ne faites pas cela. » 



 

77  

  

C’est tout naturel pour le Seigneur Omniprésent et 

Omnipotent de parler ainsi. De par Sa seule volonté Il crée 

les trois mondes et les quatorze univers (Bhuvanas). Les 

montagnes infranchissables comme les Himalaya et l’océan 

insondable, les grands Pancha Bhutas (les 5 éléments) 

résultent de Sa simple volonté. Naturellement, envoyer onze 

véritables aspirants avec l’Akshaya Prasad Patra à une 

altitude de 5.600 mètres n’était qu’un jeu d’enfant pour Lui. 

Il n’y avait par conséquent rien de surprenant à ce que de la 

publicité soit faite. Malgré tout, Ses jeux divins présentent 

un autre aspect important. Des nombreux buts pour lesquels 

Dieu s’est incarné sur la terre, l’un d’eux est : 

« Soi jas gai bhagata bhava tarhin 

krupasinchu janhit tan charahin. » 

 

« Le Seigneur sans forme assure une forme parce qu’aucun 

miracle ne peut s’accomplir sans le corps. » 

 

Sous la forme de l’Avatar, le Seigneur accomplit 

d’innombrables jeux divins fondés sur l’amour pur et 

véritable qui L’unit à Ses dévots. Les gens chantent la gloire 

des Leelas, sanctifient ainsi le terrain de leur cœur et 

réussissent à y semer la graine de l’amour. Quand elle germe, 

elle est arrosée par les récits des miracles et les leelas de 

Bhagavan dans la compagnie des bons et des nobles. 

Graduellement ce plan d’amour s’enracine solidement dans 

le cœur des dévots et grandit en un arbre immense qui leur 

octroie les fruits de la libération (Moksa). C’est cet amour et 

la dévotion qui aident un dévot à traverser l’océan du monde 

matériel. C’est avec ces saintes intentions que ce livret a été 

composé.   



 

78  

  

Il y a encore une autre raison. Bon nombre des dévots du 

Seigneur qui sont venus à Son contact, occupent dans la vie 

publique des fonctions de responsabilité, que ce soit en Inde 

ou à l’étranger. Swami leur a demandé de s’acquitter de leurs 

devoirs comme de vrais serviteurs publics. Mais dans leur 

vie quotidienne ces gens-là sont parfois confrontés à des 

situations qui sont de véritables défis. Pour eux, un 

renforcement de la foi est nécessaire. C’est chose possible 

s’ils apprennent de plus en plus sur la gloire de Bhagavan qui 

se développe et touche toujours. Le Seigneur Lui-même a 

dit : « Il est très difficile aux gens qui m’entourent de 

comprendre que Je suis le Seigneur. Seul un Sadhaka 

toujours en éveil peut y parvenir.  

 

Pourquoi ? Goswami Tulasidas a donné une belle 

explication de cette énigme dans le Shri Rama Charit manas.  

« Nirgun roop sulabha ati 

Saguna jan nahi koi, 

Sugam agam nana charit, 

Suni muni, mana bhrama hoi. » 

 

« C’est très facile de comprendre l’aspect Nirguna (sans 

guna) et l’aspect Nirakara (sans forme) du Seigneur, mais 

pour ces dévots qui croient en Sagunopasana (adoration d’un 

Dieu personnel), où le Seigneur s’incarne sur cette terre avec 

tous les attributs d’un être humain, il est extrêmement 

difficile de L’appréhender. 

 

La citation ci-dessus est paradoxale, car l’opinion populaire 

affirme toujours que Nirgunopasana est la plus difficile des 

deux formes d’adoration. Même dans la Gita, le Seigneur 

Krishna décrit l’adoration du Dieu sans forme et sans attribut 



 

79  

  

comme extrêmement difficile. Au contraire, l’adoration de 

Dieu avec forme et avec un nom est beaucoup plus facile. 

Comment alors Tulsidas a-t-il pu faire une telle déclaration ? 

En voici l’explication : 

Du point de vue de la Sadhana, l’adoration du ‘sans forme’ 

et ‘sans attribut’ est plutôt difficile. Saguna Marga (voie avec 

attributs) est comparativement plus facile. Mais du point de 

vue des doutes et des illusions, la Sadhana basée sur Saguna 

Bhakti (dévotion avec attributs) est plus difficile. Dans la 

Nirguna la non-dualité est l’ultime but. Dans toute cette 

création il n’y a rien d’autre que Brahmâ « Eko Brahma 

dwiteeyo nasti ». Par conséquent il n’y aucun doute à avoir. 

Le doute n’apparaît que s’il y a deux ou plusieurs choses. 

Mais pourquoi douter quand il n’y a rien d’autre que Brahmâ.  

 

Vedanata dit : 

« Yada Sarvam Brahmaiva abhuta vijantah, 

Tatra ka mohah ka shokah akatvam anupashyan. » 

 

Quand c’est absolument certain que Brahmâ est 

omniprésent, pourquoi alors devrions-nous entretenir une 

illusion quelconque ou se sentir désolé ? 

 

Mais dans la Sadhana basée sur la dévotion à un Dieu avec 

une forme définie et possédant des attributs spécifiques, qui, 

bien sûr, est la base pour tous les aspirants, il y a toujours des 

contradictions et des doutes. Quel genre de contradiction le 

sadhaka peut-il rencontrer ?  

 

Tulasidas dit : 

 « Sugam agam nana charita. » 

 



 

80  

  

À savoir, « les jeux divins du Seigneur sont simples autant 

que compliqués. Ils sont pleins de mystère et, parfois, 

trompeurs. A cause de la simplicité de ces leelas, le dévot 

ordinaire se met à douter de son aradhya : est-Il vraiment 

Dieu ou non ? Il ressemble à une personne ordinaire, Il parle 

et se comporte comme elle. Quand le Seigneur s’incarne, 

toutes Ses activités sont celles du commun des mortels. Il 

mange, boit, parle, joue et dort comme tout un chacun et cela 

amène les gens à penser qu’Il n’a rien de spécial. Il est 

comme n’importe lequel d’entre nous. Quand Bhagavan 

accomplit quelque leela, tout paraît bien mystérieux. Vous 

ne pouvez pas argumenter sur tous Ses actes, et même les 

plus grands érudits, ascètes et sages ne parviennent pas à Le 

comprendre, ce qui les trouble beaucoup. Des doutes 

s’infiltrent. 

 

La chose la plus extraordinaire est que, le même leela de 

Bhagavan apparaît simple et mystérieux à la fois. Il y a un 

bon exemple de ce genre de leela dans l’histoire de Krishna 

Avatar. Jeune garçon, Krishna se joignait aux autres bergers 

qui surveillaient les vaches quand elles allaient paître. Il se 

mêlait à eux très librement et participait à toutes leurs 

activités ludiques. Il déjeunait avec eux, jouait avec eux et 

quelquefois même jouait des tours pendant le jeu. Subal et 

Sudama ainsi que d’autres amis L’emmenaient juste pour 

une promenade. Ils L’appelaient Kanhaiya, Kanha et 

quelquefois ‘Kanna’, dans leur humeur folâtre. Ils se 

disputaient aussi, en jouant. Ils montaient à califourchon sur 

Son dos et ne se souciaient pas de partager avec Lui la 

nourriture qu'ils étaient en train de manger. Il arriva un jour 

que Brahmâ, le créateur des védas, passe par-là. Trouvant 

Krishna engagé dans ces activités et voyant les libertés que 



 

81  

  

les bergers prenaient avec Lui, Il en vint aussi à douter 

pendant un moment de la divinité de Krishna et Il mit Sa 

divinité à l’épreuve. Ainsi le même leela du Seigneur était 

simple pour Ses compagnons de jeu mais dépassait la 

compréhension de Brahmâ. De la même manière Bhagavan 

Sathya Saï Baba a accompli plusieurs de ces leelas qui sont 

à la fois simples et difficiles. 

 

  Prenons seulement un de Ses miracles concernant le Gufa 

Ashram. En arrivant à Urvashi Kund, le douzième membre 

du groupe de sadhakas jeta, le récipient divin (Prasad Patra), 

la bague et la montre données par Bhagavan, dans le lac. Il 

quitta le lieu et revint chez lui. Des doutes sur la divinité de 

Bhagavan Baba l’envahirent. La portée de tels miracles est 

très simple : 

« Bhole bhav milanhi Raghuraya 

Chaturai na chaturbhuj paya » 

 

Celui qui n’élimine pas son ego, ne se rend pas pur et 

simple, et ne s’abandonne pas totalement à Dieu, ne peut pas 

comprendre la magie (maya) de Bhagavan. Malgré sa chance 

d’être proche du Seigneur, ce membre ne prêta pas attention 

aux instructions de Bhagavan et les viola. Naturellement il 

ne pouvait pas comprendre la Divinité. Il fut donc rejeté 

spirituellement à un point de non-retour, tandis que ceux qui 

s’étaient complètement abandonnés à la volonté du Seigneur 

gagnèrent la Grâce de Bhagavan. Mais ce leela de Bhagavan 

eut une autre dimension mystérieuse. Aucun des onze 

membres du groupe ne l’a su. Un jour où le Seigneur se 

manifesta au Gufa Ashram, Il leva le voile de ce mystère. 

Bhagavan révéla que, lorsque les membres du groupe avaient 

proposé de Le prier pour qu’Il les aide à récupérer le 



 

82  

  

récipient sacré au fond de l’Urvashi Kund, le chef du groupe 

s’y était opposé. Il choisit de plonger lui-même dans les eaux 

profondes du lac et d’en ramener l’Akshaya Patra. C’était 

une tâche impossible et personne ne pouvait l’accomplir 

avec succès. C’est la volonté de Bhagavan Sainath qui 

motiva le chef du groupe, d’abord pour s’opposer à la 

proposition et ensuite pour s’offrir à plonger et à ramener le 

récipient divin. 

 

En entendant cette révélation de Bhagavan, un membre 

aspirant demanda par curiosité : « Maharaj ! l’acte était 

extrêmement difficile. Ne pensez-vous pas que cela aurait été 

aussi bien si, au lieu de lui suggérer de prendre un tel risque 

vous vous étiez arrangé pour le récupérer vous-même ? A 

vrai dire, le chef a sans doute ramené le récipient mais il 

tomba inconscient et était quasi mort. Avec beaucoup de 

difficultés, il revint à la vie au bout d’une demi-heure. Le 

Seigneur sourit et dit : « C’était comme cela devait être. 

C’est ce que Je voulais. » Tous ceux qui se trouvaient là 

furent grandement surpris.  

 

Pour calmer leur instinct de curiosité et de surprise, 

Bhagavan dit : « Le vrai mystère de ce miracle repose sur le 

fait que cet homme était destiné à mourir aujourd’hui. C’était 

le jour où cet homme avait fini sa vie et où il devait mourir. 

Il était né avec un capital de vie de 33 ans et quelques mois, 

et c’était arrivé à échéance. Ce malheur fut prévenu en le 

rendant inconscient pendant une demi-heure. L’agonie qu’il 

aurait dû vivre au moment de la mort fut transformée en une 

demi-heure d’inconscience. En outre, un nouveau délai de 

vie de 120 ans a été accordé au dévot. J’ai dû le faire parce 

que ce dévot s’est complètement abandonné à Moi. Aussi 



 

83  

  

dans ses naissances antérieures, il avait constamment mené 

une vie très pieuse et accompli uniquement de nobles 

actions. » 

 

Nous savons tous que Bhagavan a prolongé la vie d’un 

dévot américain, Cowan. Le Seigneur a parlé à Yamaraja (le 

dieu de la mort) pour ce dévot. « Dans toutes ses précédentes 

incarnations cet homme n’a accompli que de saintes actions 

et a mené une vie pure, et dans cette vie-ci il n’a pas été à 

même d’atteindre son but, c’est à dire l’achèvement d’une 

sadhana orientée vers la libération, aussi la fin de sa vie peut 

être retardée. » 

 

Ce point précis fut mis en lumière par Bhagavan dans un 

contexte différent. Tout comme un honnête négociant est 

traité avec compassion par le gouvernement s’il a fait faillite 

dans ses affaires, et tout comme ce gouvernement lui consent 

un prêt avec des remboursements faciles et de faibles 

intérêts, Dieu demanda de même à Dharmaraja d’accorder 

quelques années de vie supplémentaires à Cowan et au chef 

de groupe des onze dévots, en accomplissant le miracle 

d’Urvashi Kund. Ce dévot naquit à nouveau dans le même 

corps et il continuera à vivre pendant 120 ans à dater de ce 

jour. 

 

Après avoir entendu la révélation du mystère d’Urvashi 

Kund, les dévots furent tous ébahis. Ils réalisèrent que, vu de 

l’extérieur les actes de Swami, qui ne sont rien d’autre que 

ses jeux divins, paraissent simples, mais que vus de 

l’intérieur, ils ont un sens profond. La vérité est que personne 

ne devrait essayer de connaître le Seigneur, estimant 

simplement qu’Il est trop sage. Sharanagati l’abandon total, 



 

84  

  

est le seul moyen de s’approcher de Lui. Vient ensuite le 

moment où Il dévoile Lui-même le mystère à Ses dévots. 

Tout comme les dévots du Gufa Ashram ne purent connaître 

les mystères de Bhagavan Sainath que par Sa grâce, les 

autres peuvent aussi tirer bénéfice des expériences racontées 

ci-dessus. Nous devons tous êtres très prudents dans notre 

approche du Seigneur. Ne le prenons pas pour une personne 

ordinaire à cause de Ses simples jeux divins quotidiens que 

nous voyons. En même temps, ne le considérons pas comme 

hors de notre portée parce qu’Il est si mystérieux, si difficile 

à comprendre. Ne laissons aucun doute envahir notre esprit. 

Notre foi dans le Seigneur devrait être aussi inébranlable 

qu’une montagne. Sainath donne souvent à Ses dévots des 

occasions de demander ce qu’ils désirent. C’est l’instant du 

test pour eux. Ils ne devraient rien demander au Seigneur si 

ce n’est Sa grâce infinie et d’avoir une foi absolue dans les 

Pieds de Lotus de Bhagavan. 

 

Avant de terminer, je dois exprimer ma sincère gratitude 

envers le Chef du Gufa Ashram qui m’a raconté tout cela en 

détail quand il était ici. 

 

Bien à vous 

Maheshwaranand 

Prashanti Nilayam 

 

 

 

 

 

 

 



 

85  

  

 

 

POSSIBILITE  DU  RETOUR   

DES  SADHAKAS 

 

 

Question  

 

Qu’est-il arrivé aux onze sadhakas qui étaient allés au Nara 

Narayana Gufa Ashram ? Sont-ils revenus ? Sinon, y a-t-il 

une possibilité pour leur retour ? 

 

Réponse 

 

 Seul le Seigneur Sainath qui donna l’ordre aux dévots 

d’aller dans les Himalaya pour faire pénitence connaît la 

vérité. Mais selon mon opinion, les yogis ne sont pas allés 

là-bas pour revenir mais pour achever leur sadhana qu’ils 

n’avaient pas pu faire dans leurs vies précédentes. C’est 

pourquoi, ils sont supposés rester là durant toute leur vie. On 

peut affirmer que si ces dévots n’avaient pas accompli de 

progrès louables dans leur sadhana, Saï Baba ne les aurait 

pas choisis pour les envoyer dans un endroit aussi sacré que 

le Gufa Ashram. Même avant, alors qu’ils menaient une vie 

de famille, leur sadhana était ininterrompue. Comment se 

fait-il alors que Bhagavan leur ait demandé de s’engage dans 

une sadhana encore plus intense ? Cela nous conduit aux 

différentes questions que nous devrions nous poser à propos 

des diverses phases dans le processus d’une sadhana 

continue et de leur durée. Le Seigneur Krishna dit dans la 

Gita : 



 

86  

  

« Anek jarma samsidhastato yati paramam gatim. » (Chap. 

VI – 45) 

 

Cela signifie que la libération est l’aboutissement 

d’austérités ininterrompues, plusieurs vies durant. Que veut 

dire le mot ‘plusieurs’ ? Goswami Tulasudas a éclairci ce 

point : 

« Nara sahasra mahan sunahu purari, 

kou ek hohi maha vrata dhari. 

Dharmasheel kotik mah koi, 

Vishaya vimukh virag rat hoi. » 

(Manas-Uttarkand) 

 

Donc le mot ‘plusieurs’ signifie des milliers et des millions 

de vies. A ce propos, l’exemple de Dhruva mérite d’être cité. 

Quand Dhruva n’avait que six ans, il eut la chance d’avoir le 

darshan du Seigneur après s’être soumis à de rigoureuses 

austérités pendant six mois et il atteignit ainsi cette fameuse 

libération qui n’est accessible qu’à quelques très grands 

rishis et ascètes, avec une carrière de centaines d'années de 

sadhana. Cela souleva une controverse parmi les dieux 

inférieurs et les sadhakas, et ils accusèrent même le Seigneur 

de favoritisme. Ils prétendirent que Dhruva avait obtenu cette 

faveur rare parce qu’il appartenait à la même lignée que le 

Seigneur. Ils soutinrent que Brahmâ était né du lotus qui 

sortait du nombril de Vishnou, et Manu et Shatrupa étaient 

nés des deux bras de Brahmâ. Le roi Uttanpada qui était le 

père de Dhruva, était né de Manou et Shatrupa. Ainsi Dhruva 

appartenait à la quatrième dynastie du Seigneur Narayana. 

Alors que cette discussion allait bon train, une personne 

apparut qui invita les dieux à un voyage en bateau sur 

l’océan. Les dieux l’acceptèrent avec joie. Tandis qu’ils 



 

87  

  

profitaient de cette promenade en bateau sur la mer, les rishis 

remarquèrent un certain nombre de monticules de couleur 

blanche dans l’eau. Ils se renseignèrent auprès du marinier à 

propos de ces monticules qui étaient très insolites et qu’ils 

voyaient pour la première fois. Le marinier répondit que les 

milliers de monticules qu’ils voyaient étaient faits des os de 

Dhruva, abandonnés par lui dans ses nombreuses vies 

antérieures. Dhruva avait déjà achevé ses austérités dans sa 

précédente incarnation et avait droit à la libération, mais au 

dernier moment un couple royal obtint le privilège de voir un 

saint et un dévot tel que Dhruva, car, pendant un bref instant, 

Dhruva fut encore dominé par le désir de jouir du luxe royal. 

Pour cette seule raison, il dut renaître comme fils 

d’Uttanpada. Maintenant pensons un peu au progrès des onze 

sadhakas dans leurs austérités, au Nara Narayana Gufa 

Ashram. Selon les Védas, il y a trois principaux types de 

sadhana - Dharma Sadhana, Bhakthi Sadhana et Gnana 

Sadhana-. On peut trouver à ces trois façons d’agir une forme 

pratique avec l ‘aide de Yoga Sadhana seulement. Ainsi, à 

un moment ou à un autre, un homme vertueux, un dévot, un 

prophète, devront tous les trois passer par Yoga Sadhana 

(l’union avec le divin) pour récolter les bénéfices de leurs 

sadhanas respectives. Bien que la base du Samadhi ainsi 

acquis soit yoga (l’union avec Dieu), elle revêt trois formes 

principales : Jada Samadhi, Chetana Samadhi et Chinmaya 

Samadhi.  

 

Jada Samadhi : Il est aussi connu sous le nom de Shoonya 

Samadhi. Quand un yogi réussit à contrôler son mental et ses 

sens grâce à une méditation rigoureuse et réduit ses désirs à 

zéro ou shoonya, on dit qu’il a atteint l’éclat de Jada 

Samadhi. Ce genre de Samadhi amène le sadhaka très près 



 

88  

  

du Seigneur, mais cela ne l’aide pas à se stabiliser à ce 

niveau. A ce point, il a besoin d’un type de sadhana plus 

élevé.   

 

Chetana Samadhi : Quand les forces antagonistes qui 

brouillent l’esprit en pénitence cessent de fonctionner et sont 

réduites à zéro, nous avons Chetana Samadhi.  Les 

constituants mêmes, - le corps, les sens, le mental, l’intellect 

et le Soi - se coordonnent les uns avec les autres et aident le 

sadhaka à réaliser le Soi Suprême. Il y a dix à douze ans le 

Directeur du Nara Narayana Gufa Ashram se rendit dans 

l’épaisse forêt de Shiva Puri, qui s’étend sur les collines au 

nord de Katmandou, la capitale du Népal, et se soumit à 

Shoonya Samadhi pendant 40 jours. Le 41ème jour, quand 

son Samadhi toucha à sa fin, un certain nombre d’aspirants 

et de dévots se rassemblèrent pour tirer profit de sa bonne 

compagnie. Les gens l’ornèrent de guirlandes, lui offrirent 

des fruits et il reçut une chaleureuse réception de la ville de 

Katmandou, où il prononça des discours sur la spiritualité. 

 

Quelques années plus tard, ce vrai yogi se rendit à 

Puttaparthi pour avoir le darshan de Bhagavan. Pendant 

l’entrevue, le Seigneur remarqua : « Oh, depuis quand avez-

vous commencé à faire des discours ? Après le contrôle de 

votre mental grâce à Shoonya Samadhi, vous l’exposez au 

monde extérieur en faisant des discours ? 

 

Cela va affaiblir nettement votre Shoonya Samadhi. » Le 

Seigneur fit remarquer autre chose, « C’était bien de se 

soumettre à Shoonya Samadhi mais vous n’avez pas prêté 

attention à une chose. » 

 



 

89  

  

Dans la Gita Sri Krishna dit : 

« Suchi deshe pratisthapya sthirmasanamatmanaha » 

(chap. VI, 11ème Sloka) 

 

Le yogi devrait pratiquer la pénitence et le Samadhi dans 

un lieu saint et sûr. En particulier, une longue et profonde 

méditation devrait être pratiquée en un lieu dépourvu 

d’animaux sauvages et dangereux et à l’abri des caprices du 

temps. Il ne devrait y avoir aucune chute de pluie en un tel 

lieu. L’endroit que tu avais choisi pour ton Samadhi avait ces 

deux défauts. J’ai dû te sauver. J’ai motivé le garde forestier 

de cette zone pour qu’il te protège des animaux sauvages. Le 

Seigneur remarqua ensuite : « Il est surprenant que, tout de 

suite après que tu aies atteint Shoonya Samadhi, tu aies été 

tenté par ta publicité. Tu as commencé à faire des discours 

publics. N’oublie pas le but ultime. La première chose à faire 

pour toi est de transformer ton Jada Samadhi en Chetana 

Samadhi, puisque à ce stade là on à toutes les chances de 

succomber à la richesse et aux femmes. Mais un yogi qui 

pratique Chetana Samadhi atteint un niveau plus élevé de 

Sadhana où ces pièges ne le menacent pas. Tu devrais donc 

faire de ton mieux pour atteindre Chetana Samadhi. » 

 

Dans le yoga de Pantajali, la signification de Chetana 

Samadhi a été décrite ainsi : 

« Tato manojayitwan vikaranbhava pradhan jayashecha ». 

 

Une fois Chetana Samadhi atteint, votre corps devient si 

léger et si plein d’énergie qu’il acquiert la vitesse de l’esprit 

et peut faire 1.000 miles (1.600 km) en un clin d'il. Tout en 

restant au même endroit le yogi a une vue de toutes les choses 

où qu’elles puissent être, sur le plan physique, mental ou 



 

90  

  

spirituel. Il domine complètement la nature externe. Pour lui, 

les limites du cosmos n’ont aucun sens et il devient quasi 

omniprésent. Par exemple, Thakur Harnath Pagal qui pouvait 

reproduire les leelas de Shri Caitanya Mahaprabhu à la 

perfection avait atteint Chetana Samadhi. L’éditeur des 

éditions Allahabad d’Amrita Bazar Patrika était son disciple. 

Quelques américains demandèrent à l’éditeur l’adresse de 

son instructeur. L’éditeur répondit : « Mon Maître a atteint 

Chetana Samadhi et il est omniprésent. Je ne peux pas vous 

donner d’adresse particulière. »  Pour tester l’omniprésence 

du Maître de l’éditeur, ils écrivirent sur une simple 

enveloppe « Yogi Harnath, l’Omniprésent », et ensuite ils 

postèrent leur lettre. Le jour suivant, ils reçurent une carte 

postale avec la mention suivante : « Cher monsieur, j’ai bien 

reçu votre lettre. Le fait est, que j’étais même avec vous 

lorsque vous étiez en train de l’écrire. J’étais là dans votre 

cœur, entant que conscience éternellement vigilante. 

 

Bien sincèrement à vous, 

Harnath Yogi » 

 

Voilà comment Chetana Samadhi fonctionne. 

 

Ce serai très inconvenant de ma part d’évoquer Bhagavan 

Baba en parlant de Jada et Chetena Samadhi, puisqu’Il est le 

Seigneur Omniprésent, Omnipotent et Omniscient, et tous 

les Samadhi sont pour Lui un jeu d’enfant, cela n’empêche 

pas Swami de réaliser Ses jeux divins aux deux niveaux, 

humain et divin. Parlons donc de quelques-uns de Ses leelas 

au niveau humain.  

 



 

91  

  

Une personne qui maîtrise avec succès Shoonya Samadhi 

devient aussi le maître des huit types de siddhis (pouvoirs). 

Un de ces pouvoirs est connu sous le nom de ‘Prati’. En 

d’autres termes, quand le siddha désire quelque chose sur le 

plan physique, cette chose apparaît instantanément. Quand Il 

était écolier, le jeune Saï pouvait sortir n’importe quoi de son 

sac à livres, pour ses camarades de classe. En arrivant à 

l’école, Sathya s’asseyait à l’ombre d’un arbre, créait une 

image d’un des dieux qu’Il souhaitait, offrait prière et aarti 

et ensuite plongeait Sa main dans Son sac et commençait à 

distribuer le prasad à Ses amis, sous forme de noix de cajou, 

dates, pommes, mangues, etc.… Ainsi, le sac de Sathya 

devint l’Akshaya Patra de l’Annapurna dont Il pouvait 

extraire tout et n’importe quoi. De même, de par Sa volonté 

Sathya pouvait produire toutes sortes de friandises pour Ses 

amis. En classe, ce même sac pouvait donner des plumes, des 

crayons, des gommes, des agendas, des livres qu’il 

distribuait à Ses compagnons de classe. Si quelqu’un Lui 

demandait d’où Il tirait tous ces articles, Il riait et disait : 

« C’est la grâce de la déesse du village. » Tous ces leelas sont 

directement rattachés au Jada ou Shoonya Samadhi de Bala 

Saï. 

 

De même, quand nous passons à l’étape suivante, c’est à 

dire Chetana Samadhi, Il a accompli des miracles qui sont 

proprement stupéfiants. Sathya s’en allait à Bukkapatanam 

avec Ses camarades. Le hasard voulut que la Chitravathi soit 

en hautes eaux. Il y avait de l’eau partout. Les élèves 

décidèrent donc de retourner chez eux. Ils demandèrent aussi 

à Sathya de revenir, mais Il prit cela à la légère et en dépit de 

leurs prières pour qu’Il n’entre pas dans la rivière en crue, Il 

s’avança. Les garçons étaient terrorisés. Ils se précipitèrent à 



 

92  

  

la maison de Sathya et informèrent Easwaramma de ce qui 

se passait. La mère aussi fut terriblement inquiète et effrayée, 

et arriva en courant à la rivière, mais à son grand étonnement, 

elle trouva son très cher fils debout au milieu du courant, qui 

souriait. La mère poussa de grands cris et agita sa main pour 

Lui demander de revenir, mais son fils lui dédia un sourire 

malicieux, lui fit un signe d’adieu et détourna le regard. En 

quelques minutes, il était sur l’autre rive de la rivière. 

 

N’oublions pas que dans Shoonya Samadhi, il faut faire un 

effort pour faire usage de son pouvoir. Mais dans Chetana 

Samadhi, aucun effort n’est nécessaire. Les pouvoirs font 

partie de la nature du yogi. Par exemple, un yogi parvenu au 

stade de Shoonya Samadhi devra se livrer à Kumbhaka 

Pranayama (rétention du souffle), et ainsi il rendra son corps 

léger et dépourvu de pesanteur. Seulement alors il peut 

marcher sur l’eau. Mais un siddha en Chetana Samadhi n’a 

pas besoin d’un tel exercice. Son corps devient léger quand 

il le veut. Sathya a dit ‘ta, ta’ à Sa mère tandis qu’Il marchait 

dans l’eau. S’Il avait été sous l’influence de Kumbhaka 

Pranayama, il lui aurait été impossible de parler. Sathya était 

dans la phase de Chetana Samadhi à ce moment-là. Quand Il 

était enfant Sathya Narayana attribuait Ses leelas à la grâce 

de la déesse du village mais en réalité ils étaient des miracles 

que seuls les yogis d’un niveau supérieur peuvent accomplir.  

 

Chinmaya Samadhi : Chinmaya Samadhi est le degré 

suprême dans la Sadhana Yogique. Les Maharshis comme 

Bhrigu, Vashieshtha et Saptarshi se sont tous engagés dans 

de sévères austérités pour atteindre ce niveau de Samadhi. Le 

grand sage Baba Sunderanath a dit au directeur du Nara 

Narayana Gufa Ashram que, bien qu’ayant atteint un niveau 



 

93  

  

où les attractions mondaines ne l’affectent plus et ne 

l’affaiblissent plus, il n’avait pas atteint le degré suprême de 

Chnmaya Samadhi. C’était la raison pour laquelle il avouait 

son impuissance à reconnaître la divinité de l’Avatar Saï. Un 

yogi qui a atteint Chinmaya Samadhi devient le maître de 

l’espace et du temps. Il peut tout créer à partir de rien. Il peut 

créer un nouvel univers tout entier qui ne dépend pas du 

temps mais de la grâce. Il fond son identité dans le Soi 

suprême –Parabrahma Lui-même – qui est supérieur à la 

Trinité de Brahmâ, Vishnou et Mahesh.  

 

Aidons-nous des écritures pour comprendre le sens de 

Chetana et Chinmaya Samadhi. Nous rencontrons plusieurs 

exemples de ce genre dans Srimad Bhagawat et autres 

Purunas. Dans le Srimad Bhagawat il y a une référence sur 

Brahmâ en visite à Brindavan et trouvant Krishna qui prenait 

sa nourriture dans le même ustensile où les vachers avaient 

mangé. Brahmâ se mit à douter de la divinité du Seigneur 

Krishna. 

 

Extérieurement les leelas de Sri Krishna semblaient très 

curieux mais chacun de Ses jeux divins contenait une 

signification profonde. Un jour dans l’après-midi, Krishna et 

ses amis s’assirent pour prendre leur repas. Krishna demanda 

à ses amis de Lui montrer ce qu’ils avaient apporté à manger. 

Tous Lui montrèrent ce qu’ils avaient apporté. Un de Ses 

amis, Madhumangal, qui était de nature très gaie, ne Lui 

montra rien. Krishna dit : « Madhawa, pourquoi caches-tu ta 

nourriture ? » L’ami répondit : « Qu’est-ce que j’aurais à 

cacher ? Je n’ai pas de nourriture. Ou plutôt, ma mère a dit 

que Nanda et Yashoda sont nos hôtes. Tu peux partager aussi 

la nourriture qu’ils ont donnée à leur fils, Kanhaiya. » 



 

94  

  

Krishna cependant, n’accepta pas ce raisonnement. Il dit : 

« Je sais que le nom de ta mère est Purnamasi. 

Naturellement, toute la nourriture qu’elle prépare doit être 

très savoureuse. Je ne peux par conséquent accepter ta 

proposition. Il vaut mieux que tu ailles de suite chez toi et 

que tu apportes n’importe quelle nourriture que tu y 

trouveras. « Madhumangal courut à sa maison et demanda à 

sa mère de quoi manger. Sa mère se trouva dans un grand 

embarras. Sa condition était aussi misérable que celle de 

Sudama. Il n'y avait rien à manger. Seulement dans un des 

pots de terre il y avait un peu de babeurre rance préparé trois 

jours auparavant. Elle lui donne juste cela. Madhumangal 

emporta le pot de babeurre avec lui. Sur son chemin, il se 

sentit honteux d’offrir ce babeurre rance et sans goût à son 

ami Krishna. Il le but donc lui-même et dit à Kanhaiya que 

sa mère ne lui avait rien donné. Krishna connaissait 

cependant la vérité. Il se moqua de lui et dit : « Je sais. Ta 

mère t’a donné pour moi du délicieux babeurre. Mais tu as 

tout bu avant d’arriver ici. Il y a encore des traces de babeurre 

sur tes lèvres. » Avec ces paroles, le vilain Krishna se mit à 

lécher les lèvres de son ami et dit : « Oh ! que c’est bon ! Tu 

m’as privé de ce plaisir. »  

 

On peut se demander comment le Seigneur pouvait-Il 

savourer le babeurre rance et aigre ? L’aimait-Il vraiment ? 

Mais le fait est que ce n’est pas la chose offerte que le 

Seigneur apprécie, c’est avant tout le sentiment avec lequel 

le dévot fait l’offrande qui Le réjouit. Le même Seigneur 

Krishna de Dwapara s’est maintenant incarné en tant que 

Bhagavan Sainath. Une grande dévote de Bhagavan Baba, 

Kamal, vit à Shetphale, village du Maharashtra. Un jour le 

Seigneur lui apparut et manifesta le désir de manger. Elle dit 



 

95  

  

avec soumission et humilité ; « J’ai déjà préparé des 

‘chapaties’ (galettes) mais cela prendra quelques minutes 

pour que les légumes soient cuits. Je servirai ensuite mon 

Seigneur avec beaucoup d’amour et de plaisir. Ce sera pour 

moi un bonheur exceptionnel. « Mais le Seigneur Saï n’était 

pas disposé à attendre. Il entra dans la cuisine, pris une 

chapatie et se mit à la manger avec du chatani. La dévote, 

Jamal, se sentit non seulement embarrassée mais honteuse 

quand elle vit le Seigneur de l’univers prendre ainsi la 

nourriture la plus frugale qu’elle pouvait offrir. Elle retira 

l’assiette de chatani (sauce) de là et se leva pour servir les 

légumes qui entre temps avaient fini de cuire. Mais le 

Seigneur prit immédiatement une autre assiette, la remplit de 

cendre de charbon de bois et se mit à manger la chapati avec. 

Swami dit à Kamal : « c’est encore meilleur que le chatani. 

Je n’ai jamais autant apprécié un repas. » 

 

Il n’y a que Dieu pour trouver du goût à une chapati 

saupoudrée de cendre. Ce n’est pas la nourriture aussi 

délicieuse soit-elle qu’Il aime mais bien ce que Son dévot 

Lui offre. Nul doute que les érudits et les Jnanis qui n’ont 

acquis que la connaissance toute faite des écritures le 

trouvent difficile à croire, mais c’est la vérité. C’était 

exactement la raison pour laquelle Brahmâ se mit à douter de 

la divinité de Krishna quand Il Le vit lécher les gouttes de 

babeurre qui se trouvaient sur les lèvres de Madhumangala. 

Un autre témoin de cette scène fut le sage Narada qui eut des 

aperçus du Vedanta Panchikaran en ce qui concerne ce leela 

de Krishna. Mais Brahmâ ne le comprit pas. Il décida donc 

de tester la divinité de Krishna. 

 



 

96  

  

Une fois, Il rendit les vachers et les veaux inconscients, les 

cacha dans une grotte et retourna à Brahmaloka (le monde de 

Brahmâ). D’abord, Krishna fit comme s’Il ne savait pas où 

se trouvaient les veaux et les vachers et Il les chercha çà et 

là, mais bientôt Il abandonna Ses recherches et créa de 

nouveaux vachers et de nouveaux veaux de même forme et 

de même nature que les précédents. Le hasard voulut que 

Brahmâ oubliât tout l’incident pendant un an. Il se rappela 

soudainement ce qu’Il avait fait et vint immédiatement à 

Vrajabhoomi. Il fut surpris de trouver Krishna en compagnie 

des mêmes garçons et des mêmes veaux. Il pensa : 

« Comment Krishna a-t-Il pu les retrouver ? Ils étaient 

inconscients au fond d’une grotte. »  Regardant les vachers 

et les veaux de plus près, Il fut d’autant plus surpris qu’ils 

ressemblaient exactement à ceux qu’Il avait créé, ou plutôt, 

ils étaient supérieurs à Sa création. 

 

Lorsque Sri Krishna retourna chez Lui avec Ses 

compagnons, Balaram remarqua une expression inhabituelle 

d’amour dans les yeux des mères des vachers et des veaux. 

Elles regardaient leurs enfants respectifs et les caressaient 

avec un sentiment d’amour inouï. Balaram se mit en 

catalepsie pendant une minute et le mystère fut totalement 

éclairci. Il savait que les êtres vivants qu’Il voyait devant Lui 

appartenaient au monde de la grâce de Krishna et non à celui 

créé par Brahmâ.  En un sens ils étaient divins parce qu’ils 

portaient en eux la grâce de Krishna. Il était donc naturel 

pour les mères de se sentir encore plus attachées à leurs 

enfants. Ce que Balaram apprit en ce jour, Brahmâ ne le sut 

qu’au bout d’un an. Mais le jour où le mystère fut révélé, 

Brahmâ reconnut l’aspect Chinmaya du Seigneur et Il 

adressa Ses prières à Krishna. 



 

97  

  

L’exemple ci-dessus montre clairement la différence entre 

Chetana et Chinmaya Samadhi.  Brahmâ est arrivé au niveau 

de Chetana Samadhi ; c’est pourquoi Il peut créer l’univers 

basé sur ses samskars (impulsions innées), mais Sri Krishna 

est Chinmaya Swaroopa (forme spontanée de l’esprit pur). 

C’est pourquoi Il n’a pas besoin des samskars quel que soit 

le genre de création. Quand Krishna sut que Brahmâ avait 

emprisonné les veaux et les vachers inconscients dans une 

grotte, Il ne s’inquiéta pas de les délivrer et les créa de 

nouveau avec les mêmes formes et attributs qu’ils 

possédaient avant. Krishna agit ainsi parce qu’Il voulait faire 

savoir au monde qu’Il n’était pas seulement l’aspect Vishnou 

de la Trinité mais bien Parabrahma, le Seigneur Suprême 

Lui-même. 

 

Prenons une illustration simple. Nous savons que les potiers 

peuvent donner n’importe quelle forme à un pot s’ils ont 

l’argile nécessaire à leur disposition. Mais que penseriez-

vous d’un potier qui créerait des pots et des récipients sans 

argile ? Un tel acte ne peut être que ‘divin’, puisque aucun 

homme ne peut l’accomplir ? Krishna fit la même chose. 

Pour Brahma, la base de ses samskars, ses actions passées et 

présentes sont essentielles. C’est l’argile qu’Il utilise pour 

donner des formes aux différents êtres qu’Il crée, mais 

Krishna a créé des créatures plus gracieuses, identiques à 

celles créées par Brahmâ, sans utiliser ses samskars comme 

argile.  

 

Le leela qui fut accompli par Sri Krishna pendant Dwapara 

(le 3ème yuga) a été perpétré plusieurs fois par Bhagavan Saï 

Baba, la présente incarnation de Dieu. 



 

98  

  

Une dame américaine, grande dévote de Baba avait un mari 

qui n’avait aucune foi en Baba. Il avait plutôt l’habitude de 

Le critiquer et refusait de croire en Sa divinité. La dame 

cependant persista et le persuada de l’accompagner à 

Prashanti Nilayam au moins une fois. Après beaucoup de 

cajoleries, il accepta d’accompagner sa femme mais à une 

condition. La condition était que, s’il obtenait une entrevue, 

il défierait directement Swami de prouver Sa divinité. Le 

hasard voulut cependant que le mari parte seul à Puttaparthi. 

Sa femme resta pour certaines raisons. 

 

Selon la volonté du Seigneur, l’américain eut une entrevue. 

Une fois à l’intérieur de la pièce, il dit à Baba : « Monsieur, 

je n’accorde aucune importance à vos créations de vibhuti, 

médaillons ou bagues. A moins que vous ne créiez un 

véritable être vivant, je ne croirai pas en votre nature divine 

et ne vous considérerai pas comme Dieu. » Le Seigneur ne 

tint aucun compte de ce qu’il disait. Avec son style naturel et 

inimitable, Il attira son attention en disant : « Regardez, il n’y 

a rien dans Mes mains. Elles sont vides. » Le dévot le 

confirma. Puis Il mit Sa paume droite contre la gauche. Pour 

convaincre l’américain que les mains étaient vides, Il les 

ouvrit et les ferma trois fois de suite. Quand l’homme fut 

pleinement satisfait, Baba lui demanda : « Approchez. Quel 

être vivant dois-je créer pour vous ? » « Un singe » répondit-

il. Swami souleva Sa paume du dessus à une hauteur de 10 

cm.  L’américain poussa un cri d’étonnement. « Un singe, un 

bébé singe, un adorable singe. Quelle merveille, Baba ! » 

Une deuxième fois la paume droite s’éleva encore. Elle était 

maintenant à une hauteur de 20 cm.  Le singe grandit en taille 

et se mit à bavarder. L’homme s’écria avec une surprise 

totale : « Oh, Seigneur, il parle ! » Une troisième fois Swami 



 

99  

  

tint Sa paume à une hauteur de 40 cm environ. En un clin 

d’?il le singe atteignit sa taille normale. Il sauta de la paume 

et se mit à sauter dans la pièce, d’un endroit à l’autre. Il 

s’assit un moment sur l’appui de la fenêtre. Un peu plus tard, 

il était sur le bras du fauteuil de Swami. Tandis que tout ceci 

se passait dans la pièce, l’américain se sentit tout confus et 

chercha une occasion d’exprimer ses regrets pour obtenir le 

pardon de Swami. Il demanda ensuite à Swami de calmer le 

singe et de le contrôler de peur qu’il soit privé de la précieuse 

conversation avec Bhagavan. Swami créa immédiatement 

une banane qu’Il offrit au singe. Le singe la prit et assit au 

sommet de l’armoire, il se mit à la manger tranquillement. 

L’américain était maintenant une autre personne. Il toucha 

les pieds de lotus de Swami avec une grande révérence et 

implora Son pardon. Le Seigneur lui dit : « Regardez, si Saï 

peut créer des choses de nulle part, Il sait aussi comment les 

détruire. » A ces mots, Swami fit un geste au singe de venir 

s’asseoir sur Sa paume. Il se mit ensuite à le presser avec Son 

autre main. Le singe devint de plus en plus petit et finalement 

disparut. Quand le Seigneur ouvrit Sa main une fois encore, 

elle était vide sans aucune trace du singe nulle part. 

 

Pendant les jours qui suivirent le bureau de poste auxiliaire 

et le télégraphe fonctionnèrent depuis le campus de Prashanti 

Nilayam. L’américain envoya à sa femme un télégramme 

détaillé où il lui racontait le miracle dont il avait été le témoin 

dans la pièce de réception de Swami. Le public vint à le 

savoir, seulement grâce au receveur des postes. Le Seigneur 

accomplit chaque jour, chaque minute, d’innombrables 

leelas de ce genre, seulement nous ne le savons pas. Sans le 

bon geste du receveur, personne n’aurait jamais rien su de ce 

miracle. 



 

100  

  

Le Créateur tout puissant, dont la simple volonté peut créer 

les sept mers, des rivières et des montagnes innombrables et 

les êtres vivants, résidant dans les 84 centaines de milliers de 

matrices (yonis), n’a guère besoin d’effort pour créer un 

singe. En fait, tout ceci n’est rien d’autre qu’un signe de la 

grâce désintéressée du Seigneur envers les gens ignorants 

que nous sommes. Nous pouvons seulement prier pour que 

le toujours bienveillant Seigneur Sainath continue de 

répandre sur nous Sa grâce par le biais de tels miracles. 

 

Dans ce contexte, Bhagavan Lui-même a raconté l’histoire 

de la création de l’univers à partir du vide. Quand l’univers 

fut créé, il n’y avait ni argile ni samskaras. C’était le vide 

total. Par Sa volonté le Seigneur donna différentes formes et 

configurations à Sa création. Le même miracle fut accompli 

par le Seigneur Sainath dans l’âge de Dwapara, quand, en 

tant que Krishna, Il créa les vachers et les veaux. C’est pour 

atteindre la véritable forme de Chinmaya Samadhi que 

Maharshi Bhrigu, Vashishta et Vamadeo pratiquent sans 

cesse des austérités rigoureuses. 

 

On trouve davantage d’éclairage sur cette question dans les 

Purunas. Vint un moment où le Seigneur termina tous les 

leelas qu’Il accomplissait en tant que Krishna et se prépara 

pour Son voyage au pays de Goloka. Ce fut l’un des moments 

les plus émouvants et les plus exceptionnels de la vie de 

Krishna. Dans le Prabhas Kshetra, à Gujurat, Krishna était 

en train de se reposer à l’ombre d’un arbre (peepul). Il avait 

posé Sa jambe droite sur Son genou gauche. Une lumière 

inhabituelle émanait de la plante de Son pied droit. Un 

chasseur prit cette lumière pour un ?il de daim et il lui 

décrocha une flèche qui transperça la plante de pied. Le sang 



 

101  

  

se mit à couler et en quelques minutes, le corps mortel de 

Krishna fut sans vie. Les dieux dans le paradis observèrent 

que le Seigneur devait retourner dans Sa demeure, au 

Goloka. Alors, Brahmâ, Vishnou, Shiva Yama, Varuna et 

tous les autres dieux se réunirent pour Lui adresser leurs 

prières. Avant, aussi, ils avaient coutume de se rendre à 

Dwarka pour y recevoir le Darshan du Seigneur, mais pour 

l’instant, ils étaient impatients de voir quelle voie Krishna 

allait emprunter pour retourner au Goloka. Ils pensèrent : « Il 

n’y a que deux chemins qui conduisent aux mondes 

supérieurs. La voie noire (Krishna marga) et la voie blanche 

(Shukla marga). Les vertueux prennent Krishna marga, alors 

que les prophètes et les érudits prennent Shukla marga. »  Ils 

pensèrent que Krishna serait obligé de prendre Shukla marga 

puisque Jnana (la connaissance de la vérité) est supérieure à 

Punya (acte vertueux). Indra et Yama étaient heureux parce 

que le long de la route, s’étendent les mondes dont ils sont 

les souverains. Ainsi, ils auraient l’occasion d’accueillir 

Krishna et de Lui faire une réception chaleureuse. Brahmâ 

était  plus heureux qu’Indra et Yama parce qu’il pensait que 

le Seigneur ne resterait pas dans le monde d’Indra et  de 

Yama mais qu’Il ne refuserait pas de passer un moment dans 

le Satya Ioka en tant que son hôte. 

 

Mais tous ces dieux, y compris Brahmâ, furent très déçus. 

Lorsque Krishna quitta Son corps mortel, Il choisit une 

troisième voie pour regagner le Goloka. C’était un chemin 

inconnu même des dieux. Dans le Shrimad Bhagavata, 

Maharshi Vedavyas le mentionne comme ‘Murarestriteyah 

panthah’. Quelle est cette troisième route alors ? peut-on se 

demander. La réponse est, « le Sankalpa lié à la Grâce ». 

C’est ce chemin que prit Krishna. Il était hors d’atteinte de 



 

102  

  

Brahmâ et des autres dieux. C’est le sentier que suivent les 

dévots du Seigneur quand ils se fondent en Lui. La création 

toute entière est le résultat de ce Sankalpa lié à la Grâce. 

 

Creusons ce point un peu plus avant. Dans nos écritures, 

nous avons des débats à propos du Poorna Jnani et du Poorna 

Bhaktha, et de leur façon d’approcher Dieu. Quand un Jnani 

(sage) meurt, son esprit ne quitte pas le corps comme le fait 

l’esprit des gens ordinaires. Il se fond dans sa propre forme 

subtile. « Na Tasya pranah utkkramanti attraiva 

samvileeyate ». La question qui se pose est la suivante : 

pourquoi l’esprit de tous les gens qui meurent quitte le corps, 

alors que cela n’arrive pas avec un Jnani ?  La réponse simple 

est que, dans le cas d’un Jnani, rien ne reste, pas même dans 

la forme d’un corps subtil. Les corps physiques et subtils sont 

soumis à l’influence des désirs surgissant de nos sens. Le 

Jnani transforme sa Jnana shakti en éclat du feu et quand un 

tel phénomène se produit, un miracle arrive. « Jnanagni 

dagdh sarva karmani ». Le feu puissant de Jnana brûle 

complètement toutes les actions motivées par les sens et il ne 

reste rien. La conscience individuelle se fond dans la 

conscience suprême qui imprègne tout. 

 

Tout comme le Poorna Jnani se fond dans la conscience 

suprême et n’a pas à errer à l’aventure quand sa fin arrive, de 

même, le Poorna Bhaktha est mis dans une situation 

identique avec cependant une légère différence. Dans la 

Jnana sadhana, l’individu perd son identité totale et est Un 

avec le Suprême. Mais dans la Bhakthi sadhana l’individu 

conserve son identité séparée, sa Jeev bhav. Mais une chose 

prodigieuse lui arrive. L’esprit du Bhaktha n’a pas besoin de 



 

103  

  

se déplacer au Vaikuntha ou au Goloka ; c’est plutôt la Grâce 

du Seigneur qui apporte Vaikuntha à sa porte. 

 

Quand Sri Krishna quitta Son corps mortel, toutes Ses 

reines furent plongées dans la douleur. Huit d’entre elles 

choisirent le feu et abandonnèrent leurs corps, mais les autre 

furent convaincues par Arjuna de ne pas abandonner leurs 

corps afin de sauver la vie de Vajranabh, arrière-petit-fils de 

Krishna. Arjuna partit pour Hastinapur avec les reines. En 

chemin, les Abhirs attaquèrent Arjuna et sa suite et 

enlevèrent par la force quelques-unes des reines. Mais 

comme les reines n’étaient pas des femmes de ce monde mais 

nées des dieux, dans le paradis, elles sautèrent 

immédiatement dans l'eau, reprirent leurs formes divines et 

regagnèrent leurs lokas respectifs. Il en restait encore 

quelques-unes et elles furent emmenées à Mathura par 

Parikshit et Vajranabh. Vajranabh fut choisi comme 

souverain par les Pandavas. En arrivant à Mathura, Parikshit 

dit à Vajranabh : « Très cher, ne t’inquiète pas à propos de la 

défense, des finances et de l’armée du royaume. Il vaut 

mieux que tu me transmettes cette responsabilité. Ton devoir 

principal dans l’immédiat est de veiller au bien-être physique 

et mental de tes mères qui sont toutes éplorées à cause de la 

perte de Krishna. »  Le roi Vajranabh accepta cette 

responsabilité comme son devoir le plus sacré. Il eu aussi la 

chance d’être guidé par Maharshi Shandilya qui fit une 

suggestion très utile pour consoler les reines éperdues de 

chagrin. Il dit que le Seigneur Krishna, avant Son dernier 

voyage, lui avait donné la responsabilité de guider Ses dévots 

vers Uddhava. Uddhava, en tant qu’âme réalisée, était 

engagé dans les austérités près du lieu saint de Badrinath et 

d’autre part, il guidait les dévots et les vrais chercheurs du 



 

104  

  

Seigneur dans la Vrajbhoomi. Ainsi conseillé par le sage 

Shandilya, le roi rencontra Uddhava qui proposa la 

célébration de ‘Srimad Bhagawat Saptah’ pour accorder la 

paix aux reines veuves. Toute la cérémonie fut remplie avec 

une grande vénération et le dernier jour, au moment de 

Poornahuti, Gokuldham apparut devant leurs propres yeux. 

Dans ce monde divin les reines reconnurent leurs résidences 

respectives et elles se fondirent en lui. 

 

Cela prouve simplement que, tout comme un prophète et un 

Jnani n’ont besoin d’aller nulle part pour leur libération, pour 

le Bhaktha aussi, la demeure céleste du Seigneur apparaît 

devant lui et il n’a pas besoin d’aller nulle part.  En fait, 

Paramatma et Sa divine demeure ne sont pas deux identités 

séparées. 

 

Tulasidas dit dans le Ramayana : 

« Hari vyapak sarvatra samana 

Prem te prakat hohin mai jana. » (Balkanda) 

 

C’est seulement la grâce du Seigneur qui dissipe l’obscurité 

de l’ignorance, et le lieu divin destiné au dévot et qui existe 

déjà dans le Vaikuntha (paradis de Vishnou) lui est révélé. 

Le Seigneur Krishna ne quitta donc pas ce monde pour aller 

ailleurs. Au lieu de cela, Il retira juste le rideau de l’illusion 

et le Goloka fut en face de Lui. Le Seigneur et Ses dévots 

occupèrent leurs places respectives dans le Goloka, mais 

Indra, Varuna, Brahmâ, etc.… en furent éloignés parce qu’ils 

n’avaient pas atteint Chinmaya Samadhi. C’est pourquoi ils 

n’avaient aucune idée de la manière dont Krishna entra au 

Goloka. C’est la forme de Samadhi la plus élevée et des 



 

105  

  

saints comme Shukdev ou les reines du Seigneur Krishna 

purent l’atteindre grâce à leur extrême dévotion.   

 

On peut se demander combien de temps cela prend-il à un 

aspirant pour atteindre le degré le plus élevé de Samadhi ? 

Il est mentionné dans le Mahabharatha qu’une fois, sur le 

mont Sumeru, de grands rishis comme Vashishtha, Atri, 

Pulaha, Pulastya, etc.… se réunirent. Ils étaient tous des amis 

de l’univers. Mais quand ils essayèrent de jeter un coup d’œil 

dans le futur, ils virent des millions d’êtres vivants en train 

d’aller vers le bas. Afin de les racheter de leurs péchés, ils 

décidèrent d’organiser un mahatapa (grande pénitence) sur 

le mont Sumeru, qui durerait 1.000 ans. Suite à cela le 

Seigneur Narayana envoya Saraswati pour leur fournir 

Panchratra, une écriture qui traite de la véritable forme de 

tapa (pénitence) et du culte. La procédure prescrite dans ce 

livre était une garantie sûre pour atteindre Kalyanasiddhi. 

Soudain une voix venant du paradis se fit entendre. Elle 

ordonna aux rishis de se rendre à Shveta Dweep pour avoir 

la vision de leur dieu désiré. 

 

Shveta Dweep est situé dans la partie nord de l’océan de 

Lait, Ksheera Sagara. Les rishis se mirent à marcher dans 

cette direction. Mais ils n’avaient pas plutôt atteint le rivage 

de l’océan qu’ils durent s’arrêter. Il y avait une lumière si 

éblouissante qu’ils ne purent y résister. Là encore ils se 

soumirent à une sévère ascèse pour une durée de 100 ans. 

Seulement alors ils eurent assez de force pour continuer leur 

voyage. Enfin, ils aperçurent Shveta Dweep. C’est le monde 

le plus céleste de Chinmaya Bhava (amour divin de l’esprit 

pur). Ils virent aussi les dévots vivants-là qui allaient rendre 

le culte au Seigneur Narayana avec une grande révérence et 



 

106  

  

beaucoup d’enthousiasme.  En avançant un peu plus loin, ils 

trouvèrent tous les dévots en train d’accomplir l’Aarti du 

Seigneur Narayana. Cependant il était étrange que le 

Seigneur Lui-même soit invisible, bien que les rishis voient 

les dévots. A ce moment-là, ils entendirent la voix de 

Narayana. « O rishis ! puissiez-vous être élevés à votre soi 

supérieur. Votre désir concernant le bien-être de l’humanité 

sera satisfait. Dans l’avenir, vous ferez beaucoup pour le bien 

public, mais afin d’obtenir ma vision directe vous devrez 

vous soumettre à une sadhana rigoureuse pendant encore 

quelques temps. » 

 

Le débat ci-dessus nous montre la différence entre Chetana 

et Chinmaya Samadhi. Vashishtha et d’autres avaient l’entier 

contrôle de Chetana Samadhi et sur cette base, ils pouvaient 

atteindre Shveta Dweep, mais ensuite ils ne pouvaient plus 

rien faire. Leur entrée en Chinmaya Samadhi ne fut pas un 

succès total. Ils ne purent avoir le Pratyaksha Darshan de 

Narayana (vision directe de Narayana), en dépit de leur 

ascèse sévère pendant 1.100 ans. De même, il faut plusieurs 

milliers d’années aux yogis pour atteindre Chetana Samadhi 

après leur entrée en Jada Samadhi. C’est pourquoi nous ne 

devrions pas nous attendre à ce que les Sadhakas du Nara 

Narayana Gufa Ashram en reviennent un jour. Ils doivent y 

rester leur vie entière pour parvenir aux différents stades de 

Samadhis avant d’atteindre le point culminant, Chinmaya 

Samadhi. 

 

Le récit ci-dessus peut conduire à penser que, s’il faut des 

milliers d’années aux chercheurs et aspirants pour atteindre 

ces samedis et obtenir la libération, les gens ordinaires dans 

cet âge de Kali, peuvent difficilement aspirer à leur libération 



 

107  

  

puisqu’ils n’ont ni la patience et la persévérance ni cette vie 

ascétique qui est tellement essentielle pour le Sadhaka. 

 

Cependant, il ne faut pas se sentir abattu à ce sujet. Il y a 

deux chemins qui conduisent à la libération, dominer par 

l’effort et dominer par la grâce. Le chercheur doit cultiver le 

contrôle des sens, mener une vie d’ascèse et avancer pas à 

pas. Si son attention est distraite par les attraits du monde 

physique et s’il s’écarte un peu, il est perdu. Mais il y a 

encore une voie courte et simple qui est la domination par la 

grâce, c’est à dire c’est la grâce du Seigneur qui accorde la 

libération, et cette grâce peut certainement être gagnée par 

une dévotion sincère et un abandon total. 

 

Selon la littérature puranique, il y a onze façons d’atteindre 

la libération. Ce sont (1) la droiture, (2) la dévotion, (3) Jnana 

(la connaissance divine), (4) le Yoga, (5) la méditation sur le 

nom, la forme et les miracles du Seigneur, (6) l’abandon de 

la vie en des lieux saints tels que Kashi, Kanchipuram, 

etc.…, (7) l’abandon du corps les jours saints tels que 

Mahashivaratri et Ekadashi, (8) l’abandon du corps physique 

près d’un Shiva Linga ou d’un Shaligram, (9) le sacrifice de 

sa vie en se battant pour une noble cause sur un champ de 

bataille, (10) l’attachement à une âme réalisée avec Guru 

Bhava (l’amour divin pour le gourou), (11) l’obtention de la 

libération par le sankalpa (pensée) d’un grand saint ou d’une 

divinité. 

 

On peut choisir une des Sadhana mentionnées ci-dessus 

selon son intérêt et son tempérament mais la dernière façon 

d’obtenir la libération est sans doute la plus facile. Dans le 

Kaliyuga, il est difficile de rencontrer de véritables saints à 



 

108  

  

cause de l’absence de pureté dans les pensées, la parole et les 

actions chez les individus, mais nous avons l’énorme chance 

que Parabrahma Sadashiva Sainath soit descendu sur terre et 

réunit en Lui les deux qualités rares de sainteté et divinité. 

Le contenter et obtenir Sa grâce sont les moyens les plus 

faciles et les plus sûrs pour être libéré de ce monde. En 

plusieurs occasions, Lui-même touche quelques mots à ce 

sujet pour le profit de Ses dévots. Bhagavan dit : « Vous dites 

souvent que vous êtes des dévots de Saï, mais avez-vous 

jamais pensé et essayé de savoir si Celui dont vous vous 

vantez  d’être les dévots, vous a accepté comme tel. » 

 

Indirectement, le Seigneur Sainath veut faire remarquer 

que, généralement, quand les dévots viennent à Puttaparthi 

pour avoir Son darshan, ils font preuve d’une grande réserve 

et d’une grande politesse, et ils observent les règles et le 

régime en vigueur ici, mais du jour où ils retournent chez 

eux, ils retombent dans leurs vieilles habitudes. Leurs petits 

ego s’opposent les uns aux autres, et ainsi ils perdent 

l’occasion de gagner Sa grâce. Baba n’insiste jamais sur les 

rituels et les rigueurs de Tapas (ascèse). Il ne demande jamais 

à personne de quitter son foyer et sa maison pour aller dans 

les Himalaya. Il condamne plutôt ces gens et les appelle des 

hypocrites, sauf s’ils se sont purifiés physiquement, 

mentalement et spirituellement. Et si, selon Lui, vous êtes 

réellement une âme pure, vous n’avez besoin d’aller nulle 

part. Vous pouvez poursuivre votre vie de famille si vous 

suivez les cinq principes incontournables de Sathya (vérité), 

Dharma (action juste), Shanti (la paix), Prema (l’amour) et 

Ahimsa (la non-violence), les cinq piliers sur lesquels repose 

tout l'édifice de l'humanité C’était l’ancienne véritable voie 

suivie par les rishis et les Munis. « Quels que soient les 



 

109  

  

obstacles qui se dressent sur votre chemin, appelez-Moi et Je 

serai-là » dit le Seigneur. « J’ai toujours protégé Mes fidèles 

dans Mes précédentes incarnations d’Avatar et maintenant 

aussi, Je suis toujours au service de Mes dévots. » Gagner la 

grâce de Bhagavan est, par conséquent, le moyen le plus 

facile pour atteindre la libération.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

110  

  

BABA  A-T-IL  MONTRÉ  DE  LA  PARTIALITÉ 

ENVERS  LES  SADHAKAS  DU  GUFA ASHRAM ? 

 

LE  CARACTÈRE  EXCLUSIF  DE  LA  SADHANA  DE  

LA  DEVOTION. 

 

COMMENT  LE  DÉVELOPPER ? 

 

Question 

 

Le Seigneur Sainath a fait preuve de favoritisme envers les 

onze membres du Narayana Gufa Ashram en leur donnant 

l’Akshaya Patra. Quand Dieu Lui-même est partial, 

comment peut-on empêcher Sa création de montrer de la 

partialité ? 

 

Réponse 

 

Parlant de la persévérance religieuse, Tulasidas dit : 

« Karma pradhan vishva rakha,  

Jo jas karahi so tas phal chakha » 

 

En d’autres termes, Dieu a créé l’univers d’après les karmas 

antérieurs des êtres vivants (Jivas). Dans cette vie aussi, un 

homme goûte les fruits de ses actions suivant leurs qualités. 

La persévérance religieuse est basée sur l’acceptation du 

bien et le refus du mal. Une personne jouit du bonheur et de 

la prospérité en proportion des bonnes actions qu’elle 

accomplit et vice-versa. Les onze membres du Gufa Ashram 

avaient à leur crédit d’abondantes et nobles actions. C’est 

pourquoi ils ont obtenu la grâce du Seigneur Sai Nath sous 

la forme de l’Akshaya Patra. Vous ne pouvez donc pas 



 

111  

  

qualifier de partiale l’action du Seigneur. Le récipient divin 

leur a été donné à la lumière des bonnes actions de leurs vies 

antérieures et ils ne l’ont pas volé ! De plus, c’était 

moralement irréfutable. 

 

Du point de vue historique, la tradition de l’Akshaya Patra 

ou autre chose similaire s’est toujours rencontrée sous une 

forme ou une autre. Au commencement du Sathya Yuga 

(l'âge d'or), les gens, aux idées pures et pieuses, montraient 

un grand intérêt pour la quête spirituelle qui prenait la forme 

d’une Sadhana. Pour libérer les chercheurs de leurs besoins 

matériels, Dieu à créé un Kalpa Vraksha accessible à toutes 

les familles. Le chercheur pouvait obtenir n’importe quoi de 

l’arbre, à sa demande. 

 

Dans l’âge de Treta, on trouve les vies de grands rishis 

comme Vashishtha et Jamadagni. Lorsque Indra et les autres 

Dieux remarquèrent que ces sages devaient sortir de leur 

profonde Sadhana pour chercher dans le monde extérieur 

leur nourriture et autres besoins quotidiens, ils offrirent 

immédiatement Kamadhenu aux sages. Cela les dégagea de 

leurs besoins quotidiens et ils se dédièrent complètement à 

leur sévère ascèse. 

 

Dans l’âge de Dwapara, chacun sait que Surya (Dieu soleil) 

accorda l’Akshaya Patra comme faveur à Yudhishthira. Dans 

l’âge de Kali aussi, plusieurs incidents de cette nature se 

produisent de temps à autre. Nous savons déjà comment, 

pendant Son enfance, le Seigneur Saï Nath a pu extraire des 

tas de choses de Son sac d’écolier. Le sac en tant que tel 

jouait le même rôle que le récipient divin. A l’âge de 14 ans, 

quand Il renonça à la vie de famille et déclara que le monde 



 

112  

  

entier était Sa demeure, des miracles semblables à ceux de 

l’Akshaya Patra eurent lieu de temps à autre. 

 

Tous les dévots qui se rendaient à Puttaparthi pour recevoir 

le darshan du Seigneur étaient nourris par Subbamma de la 

part du Seigneur. Subbamma se trouvait parfois dans des 

situations embarrassantes. Elle préparait de la nourriture 

pour 40 à 50 personnes, mais au moment de servir les repas, 

le nombre d’invités s’élevait à 500. Subbamma était très 

ennuyée. Elle allait alors trouver le jeune Saï pour Lui 

exprimer son angoisse. Le Seigneur, qui n’avait que 15 ans, 

la rassurait en disant : « Pourquoi avoir peur quand Je suis 

là ? » Il prenait une noix de coco, la cassait en deux d’un seul 

coup et versait son eau sur la totalité des aliments. Il 

ordonnait ensuite à Subbamma de servir les repas. Quelle 

merveille ! Tous les invités mangeaient à satiété et même 

après, il restait encore de la nourriture. Ainsi dans l’âge de 

Kali aussi, le jeune Saï a accompli des miracles pour 

satisfaire les besoins des dévots. L’Akshaya Patra joue aussi 

le même rôle. 

 

Bhakti Sadhana : 

On nous dit dans le Dharma Sadhana que Dieu n’est partial 

envers personne. Il est juste et impartial, et procure bonheur 

ou malheur à l’homme selon ses actes. Mais à la lumière de 

la Bhakti Sadhana la réponse sera le contraire de la 

précédente. Il a été dit que le but réel de Bhakti est d’attirer 

le Seigneur près de soi. Quel que soit le cas, même si le 

Seigneur n’accorde des faveurs qu’à un seul dévot, c’est pour 

le bien-être de l’humanité toute entière. 

 



 

113  

  

Dans les préceptes de la Bhakti (Bhakti Sutra), Devarshi 

Narada décrit la Bhakti comme ‘Bhagavaderasakti iti 

Bhaktih’. En d’autres termes, Bhakti est le nom donné à 

attachement profond au Seigneur. 

 

C’est pourquoi il n’y a rien qu’un individu ne possède pour 

pratiquer la dévotion. L’amour et l’attachement sont des 

qualités que l’on trouve chez tout le monde. La tragédie, 

cependant, réside dans le fait que nous donnons une fausse 

orientation à ces qualités et que nous les utilisons à des fins 

purement matérielles. Prenons un exemple : 

Un jour, un saint eut à traverser Vrajbhoomi, le pays 

d’enfance de Krishna. Soudain il remarqua une gopi 

(adoratrice de Krishna) qui méditait dans la pose du lotus sur 

les bords de la Yamuna. Il fut un peu surpris. C’était très bien 

pour les gens du monde de chercher un lieu retiré pour 

méditer sur Dieu. Mais qu’est-ce qui poussait la gopi à 

méditer sur Lui ? « Le Seigneur Krishna n’est-Il pas son 

compagnon permanent ? Ne vit-Il pas et ne marche-t-Il pas 

en compagnie des gopis, comme leur propre ombre ? » 

pensa-t-il. Ne pouvant réprimer sa curiosité, il demanda à la 

gopi : « Bhadre ! Le pourvoyeur de tout ce qui est bon dans 

le monde est constamment avec vous. Pourquoi êtes-vous 

assise en position de lotus et méditez-vous sur Lui ? » La 

gopi répondit : « O prophète ! je ne médite pas sur Krishna. 

 

J’essaie plutôt de méditer sur ce bas monde pour que je 

puisse l’oublier. » Le saint homme resta perplexe en 

entendant ce type de réponse. Il dit poliment : « Devi ! 

qu’est-ce qui vous pousse à agir ainsi ? »La gopi répliqua : 

« Grand saint ! le charme et la beauté de Shyam Sunder, avec 

Sa couronne en plumes de paon sur la tête et Sa robe jaune 



 

114  

  

sur le corps m’ont ensorcelée et je suis devenue 

complètement folle. Sa posture en triple inclinaison et son 

sourire enchanteur dominent totalement mes sens. Quand je 

vaque à mes occupations ménagères, tout va de travers. 

Quand je vais allumer la lampe, je me brûle les doigts. Quand 

je cuis le pain au four, il devient tout noir. Quand je trais les 

vaches, le jet de lait ne tombe pas dans le seau, il tombe sur 

le sol. Rien que l’autre jour, j’avais mis quelques morceaux 

de bois à brûler dans l’âtre et j’avais allumé le feu. Un peu 

plus tard, quand j’ai voulu l’alimenter, au lieu de prendre un 

morceau de bois, j’ai attrapé la jambe de mon bébé et je l’ai 

mise dans le feu. L’enfant hurla aussitôt de douleur, mais 

même cela ne me fit pas reprendre mes sens. En entendant 

les cris de l’enfant ma belle-mère accourut sur les lieux et 

comme à l'ordinaire, elle me réprimanda comme tout. Plus 

tard, en repensant à cet épisode, je voulus connaître la raison 

de ce comportement inhabituel et je ne trouvai comme 

réponse, que mon profond attachement au Seigneur Krishna. 

J’ai donc décidé de tourner toute mon attention vers le monde 

matériel et faire un vigoureux effort pour L’oublier. Si je n’y 

parviens pas, ma vie de famille sera un vrai gâchis ! C’est le 

seul motif de ma méditation. »  Finalement le saint 

demanda : « Mais, Mère, pourriez-vous me dire jusqu’à quel 

point espérez-vous réussir dans votre entreprise ? » Une 

timidité naturelle se manifesta chez la gopi et d’un air 

découragé elle soupira : « C’est bien là que se trouve la 

difficulté, Ö Vénérable ! Plus j’essaie d’oublier ce brun 

Kanhaiya malfaisant, plus Il apparaît dans mes pensées sous 

une forme séduisante et ravissante. Quand Il joue de la flûte, 

Il prend la pose de Tribhangi, ployant Son corps des trois 

cotés. Et c’est cette posture de Krishna qui me va droit au 

cœur. Une fois qu’elle y est installée, elle ne peut plus en 



 

115  

  

sortir. Il est devenu une part de moi-même, et, malgré de 

nombreux efforts, je ne parviens pas à l’oublier. » Disant 

cela, elle devint triste et pensive.  

 

Le saint homme fut submergé d’amour, se prosterna devant 

la gopi et toucha ses pieds. Puis il lui dit : « O femme bénie ! 

recevez un millier de salutations ! Vous êtes une incarnation 

vivante de Naradiya Bhakti. Vous avez donné la pureté au 

processus de méditation. »     

 

Quand nous nous installons pour méditer, notre esprit de 

singe ne reste pas en place. Pendant une seconde il pense à 

Dieu, et la seconde d’après, il est attiré par le monde 

extérieur. Toutes sortes de choses nous viennent à l’esprit et 

distraient notre attention. Mais si nous réussissons à focaliser 

notre attention sur Dieu et à ne pas nous laisser distraire par 

les séductions du monde, nous sommes prêts à pratiquer la 

dévotion, et arrive le moment où, comme la gopi, nous 

voyons le Seigneur partout. Goswami Tulasidas appelle cette 

sorte de dévotion, Naradiya Bhakti. Il dit : 

« Siyaram maya sab jag jani, 

Karahun pranam jori jug pani. » 

 

« Comme cet univers tout entier ne fait qu’un avec Sitaram 

et que Sitaram est, avec Son épouse Sita, enchâssé dans tous 

les cœurs, je joins les mains pour lui offrir mes salutations.  

En bref, chaque individu se sent attaché à une chose ou à 

une autre. Mais les objets de son attachement sont tous 

matériels et transitoires. Ce qui nous est demandé, c’est de 

tourner ce sentiment vers Dieu qui est Sathchidananda 

Swaroopa, la source de la béatitude éternelle. Si vous 

réussissez à faire cela, vous devenez un vrai dévot de 



 

116  

  

Seigneur. Pour une telle Sadhana vous devrez suivre les 

étapes suivantes : choisir d’abord un nom parmi les 

nombreux noms et formes du Seigneur et l’adorer comme 

votre déité préférée (Ishta Deva). Matin et soir, en dormant 

ou en marchant, dites Son nom avec une grande piété et 

offrez-Lui vos prières. Accomplissez Son Aarti et offrez-Lui 

Navedya. En d’autres termes soyez toujours avec Lui en 

pensée, paroles et actions. 

 

Dans tout ce processus, nous avons été remplis de partialité 

envers le Seigneur. De Ses nombreuses et belles formes nous 

n’en choisissons qu’une, de Ses innombrables noms nous 

n’en sélectionnons qu’un, de Ses attributs infinis, nous ne 

chantons la gloire que de quelques-uns. Ainsi, nous 

constatons que dans la Sadhana de la dévotion, nous devons 

être sélectifs. Il y a une référence au sujet de Goswami 

Tulasidas. Un jour, pendant sa visite à Mathura et 

Vrindavana, il se rendit au temple de Dwarakadish pour le 

darshan.  

 

La statue du Seigneur Krishna était magnifiquement 

décorée et les dévots venaient Lui rendre hommage. 

Tulasidas contemplait fixement la statue mais ne Lui rendait 

pas hommage. Quelques dévots s’étonnèrent de ce 

comportement et voulurent en connaître la raison. Tulasidas 

dit : 

« Kaha kahaun aap ki, bhale bene ho naath, 

Tulasi mastak tab nave, dhanush ban lehu haath. » 

 

L’instant d’après, la statue sourit et se transforma en statue 

de Rama avec un arc et des flèches. Tulasidas se prosterna 

aux pieds du Seigneur et quand il se releva, c’était à nouveau 



 

117  

  

la statue de Dwarakadhish Krishna. Tout cela pour prouver 

que si notre dévotion est véritable, même Dieu doit satisfaire 

nos souhaits et assumer la forme et le nom que le dévot 

désire. 

 

On peut se demandes quelle est la pierre de touche d’une 

véritable dévotion. La réponse est simple. C’est l’intensité et 

la sincérité. Le Seigneur Krishna dit dans la Gita : 

« Anannyaschintayanta maam, ye janah paryupaasate. 

Tesham nityabhiyaktanam, yogakshema vahamyaham. » 

 

« A ceux qui M’adorent et méditent sur Moi sans aucune 

autre pensée, à ces dévots à jamais inébranlables, J’assure la 

sécurité et Je pourvois à tous leurs besoins. » (Je porte leur 

fardeau). 

 

Le Seigneur dit : « Je suis Poornaswaroopa. Si le Jiva a de 

l’inclination pour Moi et veut s’abandonner à Moi, ce doit 

être un abandon total. Je crois dans le Poorna Sharanagati. 

S’il en existe un, Je serai avec lui comme maître, ami et 

même serviteur. » 

 

Parler de ce type de dévotion exclusive est facile mais 

pratiquer est difficile. Un jour, à Prashanti Nilayam, 

Bhagavan faisait Sa ronde matinale. Près de la porte centrale, 

alors que Baba se trouvait en face de quelques femmes 

dévotes, une dame se leva dans la dernière rangée et cria : 

« Swami ! j’ai besoin de votre grâce. » La dame répéta ces 

mots à plusieurs reprises. Swami sourit et avança. Les dévots 

sont habituellement assis quand Baba passe. Mais cette dame 

éleva un peu plus la voix et continua à répéter les mêmes 

mots. Soudain le Seigneur s’arrêta, se retourna vers elle et 



 

118  

  

dit : « La grâce, la grâce. Connaissez-vous vraiment le sens 

du mot grâce ? » La dame répondit : « Swami, cela veut dire 

votre compassion, votre bénédiction. » Baba déclara : « Non, 

cela veut dire bien plus que ça. Si vous voulez réellement Ma 

grâce, vous devez vous préparer à affronter toutes sortes de 

calamités. Vous allez perdre votre fortune et votre bonheur, 

et, de plus, au lieu de pleurer et de vous repentir, vous devrez 

vous plonger totalement dans la méditation sur Moi et répéter 

Mon nom dans votre cœur. Tous ceux qui vous sont proches 

se retourneront contre vous. Les gens vous impliqueront dans 

des conspirations avec lesquelles vous n’avez rien à voir. Ils 

vous chargeront de fautes dont vous serez totalement 

innocente. En de telles circonstances vous n’aurez plus que 

la ressource de penser à Moi et à Moi seul, et à souffrir en 

silence. Alors êtes-vous prête à affronter tout cela ? »  La 

dame fut abasourdie. Elle ne put dire un mot et se rassit 

calmement. 

 

Un couple de cinghalais eut une entrevue avec Bhagavan 

Baba. La dame sollicita Bhagavan : « Baba, nous vous 

invitons dans notre résidence de Ceylan. » Swami très 

innocemment dit : « Amma, une maison construite avec de 

la chaux et du ciment n’est pas Ma maison. C’est dans votre 

c? ur que Je réside. Ma place est dans votre cœur, mais 

malheureusement il est trop étroit. Une seule personne peut 

s’y asseoir. Et Je découvre que Kama (le désir) occupe déjà 

la place, aussi comment pourrais-je y venir ?  

 

Tulasidas a dit justement: 

« Jahan kaam tahan Ram nahin, Jahan Ram Nahi Kaam : 

Tulasi Kabahunk rahi sakai, ravi rajani ek tham. » 

 



 

119  

  

En d’autres termes, tout comme la lumière et l’obscurité ne 

peuvent vivre ensemble, Ram et Kama ne peuvent pas non 

plus cohabiter 

 

Une dame américaine fit observer à Swami : « Baba, il n’y 

a pas pénurie de richesses et de biens. Les coffres sont pleins 

de diamants et de perles. Je ne demande que votre grâce. 

Seigneur, s’Il-vous plait, permettez-moi de rester à Prashanti 

Nilayam et de Vous servir pour le restant de ma vie. » 

Bhagavan la regarda et dit : « Vous n’avez vraiment besoin 

de rien ? » Il lui montra alors la paume de Sa main. Ce 

qu’elle vit dans la main de Swami fut effrayant. Elle vit que 

son petit-fils dévalait une colline. Elle cria : « S’Il-vous plait 

Swami, sauvez mon petit-fils ! » Bhagavan tourna Sa main 

sens dessus dessous et dit : « Si vous aviez pensé que l’enfant 

m’appartenait, vous ne M’auriez pas demandé de sauver 

‘mon’ petit-fils. Mais ce que vous avez demandé était de 

sauver ‘votre’ petit-fils. Vous le voyez toujours comme 

vôtre. Si vous avez un petit-fils, vous avez aussi besoin 

d’argent pour l’élever, l’éduquer et le marier… Vous avez 

aussi besoin d’une famille et d’une maison où ils puissent 

vivre heureux. N’est-ce pas ? Comment pouvez-vous dire 

ensuite que vous n’avez besoin de rien ? » 

 

Les trois illustrations ci-dessus prouvent seulement que, 

bien que dans la Bhakti, nous sommes toujours partiaux 

envers la divinité de notre choix (exactement comme les 

gopis qui étaient attachées à Krishna et à personne d’autre), 

mais notre dévotion n’atteint pas le point d’achèvement tant 

que notre abandon à notre ‘Ishta Deva’ n’est pas total. C’est 

pourquoi nous ne jouissons pas de l’entière grâce de 

Bhagavan. Cependant cela ne veut pas dire que nous ne 



 

120  

  

pouvons pas pratiquer l’exclusivité dans la Bhakti. Nous 

pouvons. Le Bhaktamal est rempli de tels exemples. 

 

Une fois, Bhakta Namadeva était en train de rendre le culte 

à Dieu dans un coin de sa maison. Au même instant, l’autre 

partie de sa maison prit feu et se mit à brûler. Ceux qui étaient 

dehors se précipitèrent à l’intérieur. Ce qu’ils virent les rendit 

perplexes. Ils trouvèrent Namadeva en train de saisir les 

articles ménagers et de les jeter dans le feu. Ils crièrent : 

« Etes-vous devenu fou, Namadeva ? Que faites-vous ? » 

Namadeva répondit avec sang-froid : « Je ne suis pas fou. Je 

suis juste en train de servir mon Vitthala. » « De quel genre 

de service s’agit-il ? » Namadeva dit : « Mon Vitthala s’est 

révélé à moi sous la forme du feu et Il prend plaisir à brûler 

des articles ménagers. Puisqu’Il souhaite être heureux de 

cette façon, je ne fais que partager Sa joie en coopérant avec 

Lui. »   

 

Tandis que cette conversation se poursuivait, le feu 

commença à se calmer. Immédiatement Namadeva prit les 

articles restants et se mit à les accumuler dans un autre coin. 

L’assistance alors remarqua : « Comment se fait-il ? 

Maintenant tu es devenu rapace. » Namadeva dit : « Non, je 

ne suis pas rapace. Je ne fais que coopérer avec Mon 

Seigneur dans Son travail. Il est maintenant satisfait et ne 

veut plus brûler et détruire les affaires, aussi je les enlève de 

Sa présence. » Ceci est le caractère exclusif d’Anannyata ou 

Unicité. Dans ses Sakhies, Kabîr dit la même chose : 

« Kabira khada bazar me, liye lukathi haath, 

Jo ghar jare aapana, chale hamare saath. » 

 



 

121  

  

« O homme », dit Kabîr, « Je suis au marché en train de le 

traverser avec une torche enflammée à la main et j’invite 

chacun à m’accompagner à condition qu’il veuille mettre le 

feu à sa maison. » C’est ce sentiment-là d’abandon complet, 

ce caractère exclusif de l’amour pour le Seigneur, qui apporte 

la libération. Il faut se préparer à tout abandonner par égard 

pour son Seigneur. Seulement alors on obtient Sa grâce, Ses 

Faveurs et Son amour. 

 

Une question importante se pose : pourquoi demande-t-on 

au dévot de quitter son foyer et sa maison et de tout détruire, 

s’il a le désir de conquérir la grâce de Bhagavan ?  Kabîr 

demande aux aspirants de mettre le feu à leurs maisons et de 

l’accompagner. 

 

Au cours de Son circuit matinal pour donner Son Darshan, 

le Seigneur a dit la même chose, mais de manière différente, 

à la dame qui implorait Sa grâce. « Dieu se sent-Il heureux 

lorsque Ses dévots souffrent ? »  On peut soulever cette 

question. Evidemment, il n’en est pas ainsi. Bhagavan est 

Anandaswaroopa (celui qui ne connaît ni la joie ni la 

souffrance). Il vient sur terre uniquement pour sécher les 

larmes de l’humanité souffrante. Il répand sur tous Sa joie et 

Sa béatitude. Lorsque Kabîr parle de mettre le feu à sa 

maison ou quand le Seigneur dit de tout abandonner, Ils se 

réfèrent à la loi du karma signalée par Krishna dans la Gita : 

« Yesham twantagatam paapam, 

jananaam punya karmanam, 

bhajante maam dradhavratah. » 

 

Le Seigneur dit : « O Arjuna !, ceux qui s’engagent 

naturellement dans l’accomplissement de bonnes actions et 



 

122  

  

mettent ainsi un terme aux péchés qu’ils ont faits dans leurs 

vies antérieures sont totalement libres de toutes sortes de 

doutes et d’attachements, et sont absorbés par la seule 

occupation de chanter Ma gloire. Ils sont les âmes 

inébranlables qui finissent par obtenir la libération et par se 

fondre en Moi ». Cependant, ceux dont la qualité des actions 

n’est pas assez bonne pour qu’ils puissent obtenir 

l’élimination de leurs anciens péchés, ne peuvent pas se 

consacrer entièrement à Lui et agissent comme un pendule, 

oscillant entre Dieu et Sa Maya. 

 

Quand Bhagavan veut que vous détruisiez tout, Il veut 

simplement que vous détruisiez votre ego, sans quoi vous ne 

pouvez ni détruire vos péchés, ni vous abandonner 

complètement. Quand le Seigneur Saï affirme à quelqu’un 

qu’il obtiendra Sa grâce, c’est une façon déguisée pour 

l’avertir de se préparer à subir les souffrances et les calamités 

qui vont suivre. Si vous demeurez fermes et ne déviez pas du 

droit chemin, si vous prenez chaque chose comme Sa 

volonté, le point final sera naturellement Parmananda (la 

félicité suprême). Le roi Harishchandra du Sathya Yuga, est 

le meilleur exemple. Depuis peu, l’exemple de Shri Kutumba 

Rao mérite d’être mentionné.  

 

Une nuit, Bhagavan Baba apparut en rêve à Shri Kutumba 

Rao et lui demanda de venir le rejoindre à l’Ashram. A cette 

époque-là, Shri Kutumba avait 41 ans et travaillait dans le 

service juridique de l’Andhra Pradesh. Il démissionna de son 

poste de juge adjoint et s’abandonna au Seigneur. Il obtint 

une gratification de 100.000 roupies en remerciement des 

services rendus. Depuis ce moment-là et jusqu’au 29 mars 

1989, Shri Kutumba Rao fut au service de l’Ashram comme 



 

123  

  

Karma Yogi. Ce fut un record de service désintéressé jamais 

égalé. 

 

Shri Kutumba Rao fut un Karma Yogi dans le vrai sens du 

terme. Sa méthode de travail avait une qualité particulière. Il 

était totalement Nishkama (sans désir) et n’eut jamais aucun 

intérêt acquis dans tout ce qu’il fit. L’intérêt de Swami était 

son unique intérêt. Abandonnant tout gain matériel, il ne 

voulut jamais gagner quelque crédit pour lui-même. Malgré 

tout, comme le dit Bhagavan, « Vous avez besoin d’un corps 

sain pour vous aider dans votre Sadhana ». Le Shastra 

(Ecritures sacrées) dit « Shariramadhyam khalu dharma 

saadhanam ». Le service désintéressé n’est possible que 

grâce à un corps sain. Mais dans le cas de Shri Kutumba Rao, 

c’était quelque chose de différent. On ne peut qu’imaginer 

l’agonie d’un malade cancéreux. Le jour précédant sa mort, 

il donna encore des instructions sur les affaires de l’Ashram. 

Pendant six ans, il souffrit du cancer. Les derniers six mois 

furent extrêmement douloureux. Mais, ni il ne manqua un 

seul jour à son devoir, ni jamais il ne pria Swami de le guérir. 

Invariablement, il rencontrait Swami chaque jour pour 

discuter des affaires de l’Ashram et demandait l’avis de 

Bhagavan si nécessaire. Mais pas une seule fois il ne pria 

Bhagavan de le guérir de cette maladie redoutable. La plupart 

de son temps était consacré au service des autres. On peut 

penser qu’il aurait prié Bhagavan de le soulager de son 

agonie, mais il n’en fit rien. Pourquoi ? C’est parce qu’il 

savait que la loi du Karma devait s’accomplir. Il devait 

souffrir de ses actions soit de cette vie, soit de la précédente. 

En même temps, il était convaincu que la Mère Saï, 

Omnipotente, Omniprésente et Omnisciente savait tout sur 

Son enfant, une fois qu’elle l’a eu pris dans Son giron. Elle 



 

124  

  

connaît tout de ses vies antérieures et choisit le meilleur 

chemin pour sa libération. Comme une mère bienveillante et 

bien intentionnée, Saï ferait tout ce qu’il fallait dans son 

intérêt. Tulasidas dit : 

« Jimi sisu tan vran hoi gusayeen, 

Matu chirav kathin ki naayeen ; 

Jadapi pratham dukh pavahi, roye bal adheer, 

Vyadhi nas hit janani, ganati na sisu ki peer. » 

 

« Exactement comme une mère, remarquant un furoncle sur 

le corps de son enfant ne pense pas qu’il subira l’opération, 

sans qu’elle ait à supporter ses cris, de même Dieu, Lui aussi, 

ne prête pas attention aux souffrances temporaires de Ses 

dévots, parce que c’est le bien ultime de Son dévot qu’Il a à 

l’esprit. »Shri Kutumba Rao avait la totale conviction 

pendant ses derniers jours, que tout ce qui arrivait était dans 

son intérêt le plus grand. Mère Saï lui avait donné assez de 

force pour combattre la maladie et affronter la mort. A ce 

sujet, cela vaut la peine de citer Browning : 

« Craindre la mort ? Sentir le brouillard dans ma gorge,  

La brume sur mon visage, 

Quand les neiges commencent et les rafales de vent signifie 

que je me rapproche du lieu ; 

Le pouvoir de la nuit, la pression de la tempête, 

Le poste de l’ennemi 

Où il place la Maîtresse Peur sous une forme visible,  

Cependant l’homme fort doit s’en aller. 

Je fus toujours un lutteur, et même plus que cela, 

Le meilleur et le dernier ! 

Je détesterais que la mort me bande les yeux, et se montre 

patiente,  

Et m’invite à me faufiler dans l’au-delà.  



 

125  

  

Non ! Que je prenne la totalité, que je partage le même sort 

que mes pairs, les héros de la vieillesse. 

 

Soutenir le choc, en un moment payer les arriérés de 

souffrance, d’obscurité et de froid d’une vie joyeuse. » 

 

Comme le narrateur dans le Propice, Kutumba Rao affronta 

la mort franchement et avec patience, persévérance et 

détermination. Il n’est plus avec nous, mais il a laissé un 

exemple de la manière dont un homme peut vivre et mourir. 

Chacun de nous porte le fardeau de ses péchés. Uniquement 

à cause de Maya, nous ne réalisons pas et nous considérons 

que nous avons de la chance. Mais lorsque, par la grâce du 

Seigneur Sainath, nous venons à le savoir, nous sommes 

horrifiés. 

 

Un fois, un monsieur accompagné des membres de sa 

famille et venant de Delhi eut la bonne fortune d’obtenir une 

entrevue avec Bhagavan. Le Seigneur leur dit je ne sais 

combien de choses et finalement Il ajouta qu’ils étaient sous 

l’influence de la grâce de Swami. Tous les membres de la 

famille furent extrêmement heureux car ils pensèrent que 

désormais la main invisible du Seigneur Sainath conduirait 

leur destin et les emmènerait vers le but ultime de la 

libération.   

 

Mais la série d’incidents qui se produisit fut juste l’inverse. 

En l’espace de trois mois la famille dut faire face à une crise 

sociale et économique. Pour soulager leur chagrin, chaque 

fois que la famille venait à Puttaparthi pour le Darshan de 

Bhagavan, Swami ne leur prêtait aucune attention. Une 

entrevue avec le Seigneur était un rêve lointain. Cela les 



 

126  

  

rendit très malheureux. Ils continuèrent à souffrir en silence 

pendant trois ans mais ne perdirent pas patience. Ce n’est 

qu’au bout de trois ans qu’ils furent gratifiés d’une entrevue. 

Remplis d’un pur amour, les enfants se plaignirent au 

Seigneur : « Baba, nous souffrions intensément mais chaque 

fois que nous venions ici, vous ne vous informiez jamais de 

nous. » Bhagavan, comme une mère au cœur généreux sourit 

et, montrant leur père, dit avec douceur: « Il était une grande 

âme vertueuse dans sa précédente incarnation. Mais il 

commit par hasard un grand péché. Un saint lui avait confié 

la direction de son Ashram. On attendait de lui qu’il serve et 

accomplisse son devoir loyalement. Mais sous prétexte du 

service il fit mauvais usage de son intelligence. Il y avait une 

terre agricole attachée au Goshala. Il s’empara de la terre 

avec doigté et entra en sa possession. C’était une grande 

faute et elle effaça toutes les bonnes actions qu’il avait 

accomplies. Mais quand dans cette vie il s’abandonna à moi 

comme à une mère, comment pouvais-je tolérer une impureté 

dans son corps, son mental ou son esprit ? C’est pourquoi, 

les péchés que trois vies n’auraient pas suffit à laver furent 

effacés par Moi en le soumettant seulement à trois années de 

souffrance. Aucune rencontre avec vous pendant ces trois 

années n’a eu lieu simplement, que pour prolonger vos 

souffrances. C’est pourquoi Shri Krishna dit dans la Gita : 

« Yesham twantagatam paapam, 

jananam punya karmanam, 

Te dwanda moha nirmukta 

Bhajante mam dradh vratah. » 

(Chap. 7-28) 

 



 

127  

  

« Mais ces hommes aux actions vertueuses, dont le péché à 

pris fin, libéré de l’illusion des paires d’opposés, m’adorent 

avec une ferme détermination. » 

 

Comment développer l’exclusivité dans la Sadhana de la 

dévotion ? 

 

Pour porter votre Sadhana à un niveau supérieur, la 

dévotion nécessite l’exclusivité. Comme Arjuna, vous devez 

vous concentrer sur le globe oculaire de l’oiseau et ensuite 

tirer. On peut se demander comment cela est-il possible ? Il 

y a tant de diversions et de distractions qu’une concentration 

aussi exclusive est difficile à atteindre. Il y a beaucoup 

d’obstacles sur le chemin. Mais ce n’est pas ainsi. Le sentier 

de la dévotion est le plus facile à suivre, pourvu que vous 

ayez un cœur pur et innocent. Dans l’âge de Treta, le premier 

message que Shri Rama délivra aux membres de la famille 

royale après le couronnement fut : « Kahau bhagat path kaun 

prayasa, Jog na jap, tap makh upavasa. » 

 

« O sages et amis présents ici ! Vous n’avez pas besoin de 

faire un effort spécial pour atteindre le Seigneur si vous 

suivez le chemin de la dévotion. Vous n’êtes pas obligés de 

suivre les règles strictes de l’Ashtanga Yoga (Yoga en 8 

parties), ni la minutie de Karmakand (verset traitant de 

l’action), ni la subtilité du Vedanta (la théorie indoue). Tout 

ce qu’il vous faut c’est la simplicité du cœur et une véritable 

dévotion. 

 

« Saral swabhav na man kutilayee, 

Jatha labh santosh sadayee. » 

 



 

128  

  

« Soyez simples et non pervers. Quelles que soient les 

circonstances, soyez heureux et satisfaits. » Il n’y a rien de 

plus simple que cela. La simplicité et la perversité sont 

respectivement associées au Seigneur et à Maya. Si vous 

commencez à courir après Maya, vous provoquerez les 

difficultés et les obstacles qui entravent votre progrès dans la 

dévotion. Bhagavan Baba a mis l’accent sur ce point de 

nombreuses fois dans Ses discours. Il ne croit pas dans tout 

l’attirail et les rituels de l’adoration. Ce qu’Il veut c’est un 

cœur pur rempli d’amour. Alors qu’attend-on de nous, les 

dévots ? Goswami Tulasidas propose : 

« Jog juguti tapa mantra prabhauu, 

Phalahin tabahin jab kariya durauu. » 

 

« Si vous voulez que le Yoga, Yukti (plan), Tapa (ascèse) 

et Mantra (formule d’invocation) portent leurs fruits et 

exercent leur influence sur les hommes et les choses, vous 

devez être discrets et ne pas en faire étalage. » 

 

C’est aussi le cas avec la Sadhana de la dévotion. Votre 

dévotion doit être une dévotion silencieuse. Le véritable 

amour n’est jamais verbal. Pensez à Radha et aux gopis. Shri 

Krishna quitta définitivement Brindavan et alla à Mathura. 

Son rôle dans la vie future étant complètement différent, Il 

n’eut donc aucune occasion de revoir la terre de Vraja. Mais 

cela ne mina pas l’amour et la dévotion que les gopis et 

Radha portaient à Krishna. Nous constatons plutôt que les 

nuances d’amour les plus belles trouvent leur expression 

quand Uddhava se rend à Brindavan sur l’ordre de Krishna. 

Dans le Kaliyuga, cependant, les choses sont différentes. Il 

y a un flot de dévots à mi-temps et de prétendus dévots. Le 

service pour être fructueux doit être silencieux. Mais même 



 

129  

  

pour le moindre succès nous prenons une trompette et nous 

commençons à souffler dedans. Même à Prashanti Nilayam 

nous croisons toutes sortes de dévots. Quelques-uns d’entre 

nous ont des accès de dévotion. Notre dévotion est au 

sommet lorsque Bhagavan vit à Prashanti Nilayam mais elle 

est au plus bas lorsqu’Il est parti. Dans notre enthousiasme 

débordant pour appliquer la discipline, nous nous soucions 

peu des sentiments des autres dévots et parfois nous sommes 

grossiers jusqu’à l’inconduite. Ceci n’est pas la vraie 

dévotion. Même quand nous sommes très sincères, nous 

devons rester polis et dans la mesure du possible plein 

d’égards. En de telles occasions, Swami regarde et sourit et 

même intervient. 

 

Qui peut dire combien de temps nous devons garder notre 

sadhana secrète ? 

 

Voici la réponse :  

« Yavat sarva bhuuteshu Madchavam nopa jayate. » 

 

« Vous devez garder votre dévotion secrète jusqu’à ce que 

vous commenciez à considérer tous les êtres vivants comme 

une part de vous-même. » En d’autres termes, tant que vous 

ne voyez pas Dieu partout et dans tous les êtres, vous ne 

devez pas divulguer votre dévotion. Une fois cette étape 

atteinte vous n’aurez pas besoin de la révéler. Elle parlera 

d’elle-même. C’est pourquoi le Seigneur dit : « Chaque fois 

que vous avez l’opportunité de servir l’un de vos semblables, 

vous ne devez pas nourrir un sentiment de supériorité ou 

penser que vous êtes en train de rendre service à l’homme 

que vous servez. Vous devez plutôt le remercier, ainsi que la 

personne qui vous a fourni une telle occasion de servir et 



 

130  

  

d’être heureux. Ceci est le meilleur moyen de purification, et 

une fois que vous êtes purifiés, le Seigneur est vôtre. » 

 

Laissez-moi vous raconter un des jeux divins du Seigneur 

Sainath. Un enfant était né à Burma dans une famille 

bouddhiste. Le nouveau-né était vivant sans doute, mais il 

n’y avait aucune manifestation extérieure de vie en lui. Il ne 

pleurait pas comme les autres nouveaux- nés. Les docteurs 

qui s’occupaient de lui étaient des spécialistes en pédiatrie. 

Ils prirent des radios du cœur de l’enfant et virent que le cœur 

n’avait que trois valvules. La quatrième manquait. Les 

docteurs déclarèrent que cet enfant n’avait que quelques 

heures à vivre. Les parents étaient tout tristes et leur joie fut 

remplacée par le chagrin. Finalement, ils prirent l’enfant et 

le déposèrent aux pieds de lotus du Seigneur Bouddha. Au 

bout d’un moment, un miracle se produisit. Ils remarquèrent 

des vibrations dans le corps sans vie, et l’enfant se mit à 

pleurer. Les parents furent submergés de joie et élevèrent cet 

enfant comme un don de Dieu Lui-même. 

 

Au fur et à mesure qu’il grandissait, ils accomplissaient 

tous les Samaskaras conformément à la tradition bouddhiste 

et quand il eut 6 ans ont l’envoya chez le précepteur. Elevé 

dans une atmosphère de sainteté, il se montrait vertueux et 

intelligent. Ses parents lui donnèrent la meilleure éducation 

possible, et très jeune, il devint érudit à la fois en sciences du 

monde matériel et en spiritualité. Les parents se faisaient 

beaucoup de souci à cause du cœur déficient du jeune 

homme, chose qui pouvait entrer en jeu pour l’obtention d’un 

bon travail, malgré ses capacités et ses qualifications. Ils 

l’envoyèrent donc en Amérique où, par la grâce de Bouddha, 



 

131  

  

le jeune homme fut nommé à un poste supérieur dans le 

département de topographie. 

 

Quelques temps après, une conférence internationale de 

géophysiciens se tint à Bangalore et ce jeune homme 

représenta les U.S.A. À la fin de la conférence, Shri Rama 

Babu, fils du Dr Bhagavantam, l’emmena à Brindavan, à 

Witefield, pour recevoir le Darshan de Bhagavan.  Bhagavan 

lui accorda une entrevue. A la fin de l’entretien Swami donna 

un petit coffret au jeune homme en même temps que de la 

Vibhuti en guise Prasadam. Dès que le garçon eut ouvert le 

coffret, il fut abasourdi devant le contenu. Le coffret 

contenait un schéma du cœur. Au lieu de quatre valvules le 

cœur n’en avait que trois. Celle que le jeune homme n’avait 

pas depuis sa naissance manquait aussi sur le schéma. Le 

jeune homme fut totalement bouleversé et surpris car, 

personne excepté ses parents et lui-même ne connaissait ce 

secret. Comment alors Swami pouvait-Il le connaître !  

 

Pour calmer sa curiosité, Bhagavan lui dit avec un sourire : 

« Vous pensez, comment cet homme d’un mètre soixante 

avec un corps frêle, peut-Il connaître ce secret ? Vous croyez 

que Je ne suis présent qu’ici. Mais vous vous trompez. Je vis 

à Burma aussi, et aussi en Amérique où vous travaillez. En 

fait Je suis Omniprésent. Je n’ai aucune forme particulière. 

En plus de celle que vous avez devant vous, toutes les formes 

sont miennes. Je suis dans votre maison sous la forme des 

statues de Bouddha. Vos parents ont déposé votre corps sans 

vie à Mes pieds de Lotus et prièrent pour que vous soyez 

sauvé. Comme s’était une prière venant du fond du cœur, Je 

vous ai donné un nouveau bail de vie. C’est Moi qui fais 



 

132  

  

fonctionner votre cœur même sans valvule. Ainsi, vous vivez 

sous Ma protection et continuerez à y vivre dans l'avenir. » 

 

Les lecteurs peuvent imaginer seulement l’état du jeune 

homme. Il était si bouleversé qu’il pouvait à peine parler. 

Seules des larmes de gratitude roulaient sur ses joues. Il était 

en train de mettre en parallèle le monde extérieur et le monde 

intérieur. Quelle différence ! Celui qui fait une petite faveur, 

même s’il n’y a rien de plus, désire que son nom et sa 

réputation soient connus. « Mais ici, c’est le Seigneur Lui-

même » pensa-t-il, « qui m’a protégé toutes ces années et, 

pendant ces quarante années je ne l’ai pas remercié une seule 

fois. Malgré cela le degré de Sa grâce n’a pas diminué. C’est 

ma plus grande chance d’avoir pu venir à Lui et de connaître 

ce secret. Voyez Sa grâce. Il m’a révélé Lui-même Sa 

divinité, sans quoi, qui suis-je, petit homme pour le 

connaître ? Cela a renforcé ma foi dans la droiture et la bonne 

conduite. Pour dire vrai, la religion humaine qui repose sur 

les quatre piliers de la Paix, la Vérité, l’Amour et la Non-

violence est la seule et éternelle religion. »  

 

Avec toutes ces pensées traversant son esprit, il resta encore 

ainsi un moment, puis soudain, il tomba aux Pieds de Lotus 

et offrit ses sincères salutations à Bhagavan. Que pouvait-il 

Lui offrir d’autre ? 

 

Les adeptes des autres religions venant du monde entier, 

ont aussi rencontré Swami. Un groupe de Jains des U.S.A. 

est venu voir Swami. Le Seigneur leur est apparu sous la 

forme du Seigneur Mahâvîra et les a guidés chaque fois 

qu’ils rencontraient un problème. Les persans, les juifs, les 

chrétiens et les sikhs connurent tous des expériences 



 

133  

  

similaires. Le Seigneur Sainath est apparu devant eux sous la 

forme de Zoroastre, Moïse, Jésus et Guru Nanak Dev 

respectivement et les a aidés à sortir de leurs difficultés. Ces 

personnes qui font ces expériences divines sont assurément 

plutôt chanceuses car elles bénéficient de la grâce spéciale 

de Swami. Autrefois aussi, bien que le message de la Gita 

s’adressât à Arjuna, tous profitèrent des enseignements. Il y 

a cependant un verset dont le sens ne pouvait être vraiment 

compris que par Arjuna seul :   

« Mattah parataram nanyata kinchidasti dhnanjaya, 

Mayi sarvamidam proktam suutra manigana iv. » 

 

« Arjuna, il n’existe personne qui soit plus grand que Moi 

ou qui Me soit supérieur. Le plus grand des grands de ce 

monde est comme un fil sur lequel sont enfilés les grains qui 

forment la guirlande qui est Moi. » 

 

Le Seigneur Krishna adressa ce verset à Arjuna et ensuite 

lui révéla Sa forme universelle (Virata-Swaroopa). Arjuna 

eut beaucoup de chance de voir que le cosmos entier était une 

part de la forme universelle de Krishna. Cela amena 

l’exclusivité dans sa dévotion qui, en aucune façon, ne 

pouvait être détournée de Krishna par quoi que ce soit. 

 

Cependant de tels dévots sont rares. La plupart d’entre nous 

lisent ce verset mais sont privés de cette révélation. Nous 

devons faire une sadhana plus intense et acharnée afin de 

gagner la grâce du Seigneur. 

 

Il n’est pas nécessaire qu’une personne aidée par Bhagavan 

Baba soit Son Dévot. Maintes fois, Baba viendra au secours 

de quelque noble âme et lui donnera une expérience de Sa 



 

134  

  

divinité. Cette personne prend alors automatiquement le 

chemin de Ananya Bhakti Sadhana (la discipline de l’amour 

infini) et atteint graduellement sa destination. D’autres 

gardent leur sadhana secrète et néanmoins, grâce à une 

ascèse et une pénitence véritables se fondent en Dieu. Des 

milliers de gens viennent à Puttaparthi pour exprimer leur 

sentiment de gratitude, vénérer Bhagavan pour les avoir 

dirigés dans les moments cruciaux de leur vie et attendent 

l’occasion de l’adorer et d’accomplir l’aarati (offrande de la 

lumière). Mais ils éprouvent un sentiment d’aliénation quand 

ils sont ici, car, mis à part une entrevue, le Seigneur ne leur 

accorde aucune attention, même lorsqu’il passe près d’eux 

pendant Son tour. Il se comporte envers eux comme s’ils 

étaient des étrangers. Cependant, nous comprendrons mieux 

le comportement du Seigneur en de telles occasions si nous 

prenons l’exemple du soleil à midi. A midi le soleil est au 

zénith. Vous pouvez adresser vos prières au soleil du matin, 

mais vous ne pouvez pas affronter le soleil de midi. Vos yeux 

sont éblouis à cause de l’éclat du soleil. Ainsi le soleil fait 

comprendre aux gens que, de même qu’il n’espère rien d’eux 

en échange de la lumière qu’il donne à tout l’univers, ils 

doivent aussi accomplir leurs devoirs de manière 

désintéressée. 

 

Un message identique est délivré par le Seigneur Sainath 

aux dévots qui viennent à Prashanti Nilayam. Comme le 

soleil, Il dit en silence : 

« Dans les moments affreusement difficiles, Je viens vous 

aider. Je n’attends rien de vous. Le meilleur service que vous 

puissiez me rendre est de vous dédier au service de 

l’humanité d’une manière désintéressée. Ma vie est Mon 



 

135  

  

message. Observez-la et suivez-la. C’est la meilleure forme 

d’adoration et d’amour que vous puissiez M’offrir. » 

 

Ainsi nous voyons que, lorsqu’un Sadhaka atteint le point 

d’exclusivité dans sa Sadhana et qu’elle se colore d’amour 

pour son Ishtadeva (sa divinité préférée), le Seigneur 

l’accepte comme sien et révèle Sa divinité au Sadhaka. De 

tels incidents se produisent dans tous les Yugas. Au 

commencement de la création, quand Manu et Shatrupa 

prièrent le Seigneur de bien vouloir les accepter comme 

parents, le Seigneur leur accorda la faveur, et dans le Treta 

Yuga Il S’incarna sous la forme de Ramchandra, le fils du 

Roi Dashratha et de Kaushalya. De nouveau dans l’âge de 

Dwapara, Kashyapa et Aditi prièrent le Seigneur pour qu’Il 

leur accorde la grâce de naître comme leur fils ; ils naquirent 

comme Vasudeva et Devaki et le Seigneur naquit comme 

leur fils, Krishna. 

 

Dans la présente incarnation aussi, les choses ne sont pas 

très différentes. Quand Saï Baba avait 14 ans, son père se mit 

une fois en colère et sous le coup d’une véritable frustration 

il demanda à Saï Baba qui Il était. Et même s’Il était Shirdi 

Baba, pourquoi était-Il né dans leur famille. Le Seigneur, de 

Son air tranquille habituel, informa Son père qu’un de ses 

ancêtres, Venkavadhoota, et autres saints avaient prié 

constamment pour qu’Il s’incarne dans la famille Raju, et, 

satisfait de l’intense dévotion de Venkavadhoota , Il décida 

de naître comme son Fils. Ainsi, bien que le Seigneur ait 

accompli les vœux de Venkavadhoota, le monde entier 

aujourd’hui en retire le bénéfice et il continuera à le faire 

dans le futur. 



 

136  

  

De même manière, les 11 membres du Nara Narayana Gufa 

Ashram ont pu gagner l’amour du Seigneur grâce à leur 

décision de se dédier totalement à Lui et à leur ascèse, et 

comme signe de Sa grâce, ils ont reçu de Lui L’Akshaya 

Patra. Mais cette grâce du Seigneur ne va pas se limiter 

seulement à eux. Par leur Sadhana et Tapa intenses, ils 

s’engagent à gagner Punya (la pureté) et les vibrations de leur 

vie vertueuse et Tapa (ferveur dévotionnelle) vont apporter 

l’amour et la paix au monde entier.  

 

 

 

 

 

 

 

SÉJOUR  A  5500  MÈTRES  D’ALTITUDE 

CHEMIN  DU  GUFA  ASHRAM 

MIRACLES LA CAUSE  ET  LA  SOURCE 

 

Question 

 

Comment les 11 Yogis gèrent-ils leur séjour à 5.500 mètres 

d’altitude ? 

 

Réponse 

 

La question excite la pensée et soulève la curiosité. Les 

tribus vivant dans les villages entourant le lieu saint de 

Badrinath portent les noms de Mana, Vamini, Mudar et 

Ghagharia. Mais pendant l’hiver, même eux ne peuvent vivre 

à une altitude de 3.300 mètres, à plus forte raison au-dessus. 



 

137  

  

Donc, pour se protéger du froid rigoureux de l’hiver, ils 

descendent vers les villages situés à des altitudes inférieures. 

Quand l’été revient, ils retournent dans leurs villages natals. 

En plus du froid, ces gens doivent faire face à des problèmes 

d’oxygène quand l’altitude dépasse 3.000 mètres. A cause de 

ce manque d’oxygène, les gens ont des difficultés à respirer. 

C’est la raison pour laquelle les pèlerins qui viennent dans le 

lieu saint d’Amarnath sont accompagnés de docteurs 

transportant des bouteilles d’oxygène lorsqu’ils traversent le 

pic Mahagunal d’une altitude de 4.300 mètres. Mais les 

Sadhakas du Nara Narayana Gufa Ashram n’ont pas ces 

difficultés. Il y fait extrêmement froid et c’est trop élevé pour 

que quelqu’un puisse y vivre. 

 

Quand je rencontrai le directeur de Nara Narayana Gufa 

Ashram, je lui ai personnellement posé la question. Voici ce 

qu’il me répondit : 

« Parmi les onze Sadhakas qui demeuraient ici, aucun 

n’avait abandonné la consommation de sel, pendant au moins 

un an et demi, avant de recevoir le récipient divin des mains 

du Seigneur Saï. Pendant les premiers jours de notre séjour 

au Nara Narayana Gufa Ashram, nous fûmes passablement 

ennuyés et nous priâmes Bhagavan de nous procurer de la 

nourriture sans sel. Le Seigneur répondit favorablement à 

notre prière et depuis lors nous obtenons de la nourriture qui 

ne contient pas de sel. Il est bien connu que ceux qui ne 

mangent pas de sel n’ont rien à craindre du manque 

d’oxygène dans les montagnes. Nous sommes presque sûrs 

que même si nous montons à 9.000 mètres sur le Mont 

Everest, nous n’aurons pas de problème respiratoire.     

 



 

138  

  

Nous pratiquons Surya Pranayama (discipline respiratoire 

en rapport avec le soleil) chaque jour et cela produit de la 

chaleur et de l’énergie dans le corps. Le lecteur sera intéressé 

par savoir que ses narines droite et gauche symbolisent 

respectivement le Surya Nadi et le Chandra Nadi (canal 

subtil de circulation des pranas solaire et lunaire). La chaleur 

du corps s’accroît beaucoup quand un pratiquant retient sa 

respiration selon la technique du Kumbhak Pranayam. De 

même ceux qui pratiquent Chandrabhedi Pranayam 

(inspiration par une narine et expiration par l’autre) peuvent 

réduire la chaleur de leur corps et supporter une grande 

chaleur là où la température est trop élevée. Par la technique 

de Kumbhak nous pouvons retenir l’air à l’intérieur du corps 

sans le laisser sortir. Cela arrête automatiquement 

l’inspiration de l’air froid extérieur tandis qu’au contraire 

l’air intérieur maintient la température et la chaleur du corps. 

Ainsi le Suryabhedi Pranayam associé au Kumbhak agit 

comme une soupape de sécurité et empêche le corps de se 

refroidir quelle que soit la température extérieure. 

 

La plupart des Sadhakas vivant au Nara Narayana Gufa 

Ashram ont une bonne connaissance de l’Ayurveda (principe 

de médecine et de pharmacie). Nous connaissons les 

processus de purification, de stabilisation et de cristallisation 

du mercure et des composés du souffre. Grâce à eux nous 

avons préparé Parad-Gutaka. Vers 20 heures, quand nous 

prenons le lait fourni par l’Akshaya Patra, nous mettons le 

Gutaka dans le lait pendant 5 minutes et ensuite nous 

l’enlevons, le lavons avec de l’eau et nous le mettons de côté. 

De cette façon le lait acquiert deux qualités particulières : 

Premièrement, la nature apathique du lait est détruite et il 

devient un agent de production d’énergie et de chaleur. 



 

139  

  

Deuxièmement, le lait que vous buvez ne devient pas aigre. 

Ordinairement le lait caille quand il est dans l’estomac et la 

force qu’on espère de lui est réduite. Mais s’il peut être gardé 

sous sa forme primitive il est un agent grand producteur 

d’énergie et sert de bon tonique. En raison des facteurs 

énoncés ci-dessus, nous n’avons pas de problèmes de froid 

ou de manque d’oxygène même à cette altitude de 5.500 

mètres. 

 

 

Question 

 

Quel est le chemin du Gufa Ashram ? Est-il possible à 

quelqu’un d’y parvenir et de recevoir le Darshan des onze 

yogis, de conserve avec l’Akshaya Patra ? 

 

Réponse 

 

Il y a deux chemins : un est direct mais difficile, l’autre est 

long et sinueux mais comparativement plus facile. 

CHEMIN DIRECT : Il y a plusieurs centres de pèlerinage 

dans et autour de l’Ashram de Badarika. L’un d’eux est 

connu sous le nom de Charana Paduka Teertha. Le chemin 

direct passe près de centre de pèlerinage. L’eau potable de 

Badrinath est apportée seulement de cet endroit. Un peu en 

avant de ce centre, vers l’ouest, la rude grimpette des pics 

enneigés de Narayana Parvat attend le voyageur. C’est direct 

mais dangereux. Si quelqu’un veut emprunter ce chemin en 

utilisant les équipements les plus modernes de l’escalade il 

verra qu’Urvashikund et Nara Narayana Gufa Ashram ne 

sont qu’à quelques six kilomètres. Si on prend ce chemin la 



 

140  

  

distance entre Badrinath et le Gufa Ashram n’est que de huit 

kilomètres au maximum. 

 

2. CHEMIN DETOURNE MAIS DIFFICILE : C’est le 

chemin par lequel les onze Sadhakas se rendirent au Gufa 

Ashram. Près de Badrinath se trouve le village de Bamani. 

C’est là que nous voyons le confluent de Rishi Ganga (le 

Gange). On doit faire attention de marcher sur des hauts-

fonds. Un peu plus avant vers l’Ouest, commence 

l’ascension lente et progressive des collines Neelgiri. Cette 

zone est une des chaînes de Narayana Parvat qui s’élève 

progressivement jusqu’à l’altitude de 700 mètres. Une fois 

que vous avez traversé cette région de hautes montagnes, la 

descente commence et vous devez descendre lentement et 

prudemment. C’est là que, tandis qu’ils allaient vers le Gufa 

Ashram, les onze yogis durent passer la nuit à l’abri de 

quelques énormes rochers. Le matin suivant ils atteignirent 

Urvashikund après une marche de trois heures. Le directeur 

de l’Ashram m’a dit que la distance totale de cette route 

tourne autour de 25 à 30 kilomètres. Ce chemin-là, 

cependant, est facile et accessible. 

 

Le célèbre ascète Taponava Maharaj du Kerala a aussi parlé 

de cette route dans son livre sur les Himalaya. Il écrit que 

Rishi kund et Urvashi kund sont tous deux situés au bas du 

Narayana Parvat avec une base commune. Ces bases sont en 

fait formées des déclivités qui s’étendent quelquefois sur 

plusieurs kilomètres. Pour donner une explication imagée de 

cette description, si une personne part du village de Bamani 

près de Badrinath et suit la rive du Rishi Ganga tout en 

montant vers le haut, elle parviendra d’abord à Rishi Kund 

et par la suite à Urvashi Kund. A Badrinath il est possible de 



 

141  

  

prendre un guide de montagne et autres équipements 

nécessaires pour le voyage, tels qu’une tente, une bouteille 

d’oxygène, quelques médicaments ainsi que des provisions 

de bouche. Nanti de tout cela et en suivant la route 

mentionnée ci-dessus, on peut atteindre le Gufa Ashram. 

 

Il y a bien aussi une troisième route, mais elle est réservée 

au personnel des forces de sécurité frontalières qui gardent 

les frontières septentrionales du pays. Ils peuvent gagner ce 

lieu par hélicoptère. Nous pouvons appeler avec juste raison 

‘Krupa Marg’ cette route particulière car elle est en relation 

avec un des jeux divins du Seigneur Sainath. Lorsque le 

directeur du Gufa Ashram se rendit à Prashanti Nilayam à la 

requête de Bhagavan Baba, il ne put descendre que par cette 

route. Il est intéressant de lire le compte rendu qu’il en fit : 

Pour protéger les frontières du nord de l’inde, il y a une 

unité permanente de l’armée installée dans plusieurs camps 

sur les Himalaya. Le gouvernement a pris des dispositions 

pour envoyer régulièrement des provisions et autres 

accessoires au personnel de l’armée qui demeure à cette 

altitude. Un hélicoptère de l’armée se rend à Rishikesh une 

fois par semaine dans ce seul but, et après avoir rassemblé 

tout le matériel, retourne à sa base. 

 

Un soir, le Seigneur Sainath apparut au Gufa Ashram à 

l’heure du dîner. Après s’être informé de notre bien-être, Il 

éclaircit certain point concernant l’ascèse dans laquelle nous 

étions engagés. Tout à coup Il me regarda et dit : « Écoute, 

J’ai simplement fait de toi mon intermédiaire pour ramener 

l’Akshaya Patra de l’Urvashi Kund. Je devais le faire parce 

que Je voulais te donner un nouveau bail de vie et un nouveau 

corps. Ta vie réelle n’était que de 33 ans. Je l’ai maintenant 



 

142  

  

prolongé jusqu'à 120 ans. Mais tu devras faire très attention 

au nouveau corps que tu as reçu de moi. Ici le milieu est froid 

et tu as emmagasiné dans ton corps plus de froid que de 

chaleur. Afin de maintenir un équilibre entre les deux tu 

ferais mieux de venir à Puttaparthi et d’y rester trois mois. » 

Ayant donné ces instructions, le Seigneur devint invisible. 

J’étais un peu ennuyé : « Comment allais-je pouvoir me 

rendre à Badrinath tout seul ? Quand nous sommes venus au 

Gufa Ashram, nous étions onze. Et nous avions l’Akshaya 

Patra avec nous. Mais cette fois, je devais voyager tout seul 

par un chemin qui ne m’est pas familier et, de plus, sans 

l’Akshaya Patra. Pendant le trajet je devrais passer une nuit 

à la belle étoile au milieu des montagnes enneigées et aussi 

me protéger de soudaines chutes de neige et d’éboulements 

possibles. » Plus j’y pensais, plus les difficultés me 

paraissaient nombreuses et insurmontables. 

 

Pendant trois jours je fus très malheureux. Le quatrième 

jour cependant, quelque chose arriva et la solution 

m’apparut. Autour de 16 heures, après notre Samadhi 

quotidien nous étions en train de flâner devant le Gufa, quand 

soudain mes compagnons assistèrent à un phénomène 

inhabituel dans le ciel. Il y avait un épais brouillard de tous 

côtés. D’épais nuages stagnaient autour du Gufa. Mais dans 

le ciel faisant face au Gufa, il y avait un soleil 

exceptionnellement brillant. Voyant ce miracle en nature, 

nous fûmes très émus. Mais ce qui nous surprit le plus fut 

l'atterrissage d'un hélicoptère sur un espace éclairé par le 

soleil. L’instant d'après quelqu’un en descendit et s’avança 

vers nous, les yeux écarquillés d’étonnement. Quand il arriva 

près de nous, il s’informa à notre sujet. Étant le responsable 

du groupe, je répondit : « Nous avons été envoyés ici par le 



 

143  

  

Seigneur Sainath pour y pratiquer une ascèse sous Sa 

conduite. »  

 

Un sentiment de joie le parcourut et cela fut clairement 

visible sur son visage. Peut-être était-ce à cause de sa 

dévotion envers Bhagavan Baba. « Depuis combien de temps 

êtes-vous là ? » Demanda-t-il. « Depuis trois ans » dis-je. 

« Trois ans ! » s’exclama-t-il avec une grande surprise. Mais 

cette exclamation était mêlée d’un sentiment de culpabilité, 

comme si ses collègues et lui avaient négligé d’accomplir 

leur devoir loyalement. Du point de vue militaire cela 

équivalait certainement à une négligence du devoir : en fait, 

pendant une période de trois ans ils n’eurent aucune nouvelle 

des onze personnes qui vivaient là, et qui plus est dans cette 

zone frontalière sensible. 

 

Il fut silencieux pendant quelques secondes et ensuite parla 

lentement, mais de propos délibérés : « Oui, nous avons 

entendu le nom de Saï Baba. Nous avons aussi entendu dire 

qu’Il est Dieu incarné. Mais ce qui nous surprend 

grandement est le fait que nous n’ayons jamais eu le moindre 

signe de votre présence ici, de quelque source que ce soit, et 

cela pendant une aussi longue période de trois ans. Même 

aujourd’hui, nous avons été forcés d’atterrir ici en voyant le 

soleil brillant, parce qu’il y avait trop de brouillard tout 

autour et que la visibilité était trop faible. Sans cette 

incapacité de nous en sortir, encore aujourd’hui nous 

n’aurions trouvé aucune trace de vous. »  

 

Je répondis d’un ton aimable : « Malgré tout, Monsieur, je 

vous ai présenté mes compagnons ainsi que moi-même, et 

j’ai donné tous les renseignements utiles que vous 



 

144  

  

demandiez. Il vous appartient maintenant de faire une 

inspection minutieuse du lieu où nous vivons ainsi que de 

nos affaires. Cela fait partie de votre devoir. » En entendant 

ma réponse, il ne put s’empêcher de rire. Avec un léger 

sourire, il dit : « En écoutant ce que vous avez dit, il apparaît 

que vous êtes tous des hommes de bien, mais au vu des 

circonstances, plusieurs pensées contradictoires me viennent 

à l’esprit. Vous m’avez assurément plongé dans un grand 

dilemme. » 

 

D’humeur plus légère, je dis aussi : « Monsieur ! Dilemme 

est un autre nom pour la suspicion, le doute. Le sentiment de 

doute est très blessant. Le Seigneur Krishna l’a clairement 

mentionné dans la Gita : ‘Sanshayatma vinashyati’, c’est à 

dire celui qui nourrit un doute se voit accablé de malheurs. 

C’est pourquoi je vous demande d’accepter ma proposition, 

et de faire une inspection minutieuse sur nous » Nous étions 

ainsi engagés dans la conversation quand la lumière du soleil 

se répandit partout, la brume disparut et il fit aussi clair que 

le jour. C’était comme si le soleil se conduisait lui aussi selon 

les vœux de Bhagavan Baba. Le militaire remonta dans 

l’hélicoptère et décolla. 

 

Le jour suivant, vers 10 heures du matin, un soldat 

s’approcha de nous. Il nous trouva plongés dans une 

profonde méditation. Vers 16 heures nous émergeâmes de 

notre Samadhi et nous nous dégourdîmes les jambes en 

marchant de long en large. Après les ablutions nécessaires 

nous nous assîmes en cercle autour de l’Akshaya Patra et 

offrîmes du Prasadam au soldat en premier, parce que pour 

nous, il n’était pas autre chose que le Seigneur Vishnou Lui-

même, l’hôte vénéré en cette circonstance. Les Shastras 



 

145  

  

disent « Atithirvai Vishnuh », c’est à dire traite ton hôte 

comme Vishnou. Après avoir pris le Prasadam, le soldat 

quitta les lieux avant le coucher du soleil. Cela continua 

pendant sept jours. Lorsqu’il retourna le septième soir au 

camp, il fit son rapport définitif à ses officiers. Le huitième 

jour, au lieu de voir le soldat, c’est l’officier qui nous avait 

rendus visite plus tôt qui vint nous voir. Joignant les mains il 

nous présenta ses respects et me regardant, il nous exposa 

l’essence de son enquête. Il dit : « Vous êtes des Sadhakas de 

haut niveau et vous avez beaucoup de chance d’avoir 

l’amour et la grâce de Saï Baba. Déjà avant, nous avions 

entendu dire que Saï Baba était une incarnation de Dieu, mais 

grâce à votre précieux contact, votre bonne compagnie et 

grâce au fait de voir de nos propres yeux le miracle de 

l’Akshaya Patra, nous avons développé notre foi en Saï Baba 

en tant que Bhagavan. Nous nous estimons vraiment heureux 

d’avoir pu grâce à vous, voir aussi le précieux Akshaya Patra 

et partager le Prasadam produit par lui avec vous. Je suis à 

votre disposition ; S’il y a quelque chose que je puisse faire 

pour vous, s’il vous plait faites-le moi savoir. » 

 

Nous étions tout émus jusqu’aux larmes, de la sincérité de 

l’officier. Je me repris, priai Bhagavan Baba et ensuite 

déclarai : « Frère, tout ce qui est arrivé n’est que le jeu divin 

du Seigneur. L’atterrissage de votre hélicoptère à cause de 

l’épais brouillard ce jour-là, le soudain flot de la lumière du 

soleil aussitôt que la conversation fut terminée, votre 

connaissance de notre mode de vie basé sur la vérité acquise 

après votre minutieuse investigation, votre vision du divin 

Akshaya Patra et le partage du Prasadam offert par le Patra, 

l’instillation d’une foi totale dans votre cœur à propos de la 

divinité de Bhagavan Baba, et enfin votre désir ardent de 



 

146  

  

nous rendre service dès cet instant, tout cela ne peut être 

considéré comme de simples coïncidences. Ce sont plutôt 

des événements qui font partie d’un jeu combiné d’avance 

par Bhagavan. 

 

En ce qui concerne votre offre de service, je vous en suis 

très reconnaissant. Il y a quelques jours, Bhagavan nous est 

apparu et m’a demandé d’aller à Puttaparthi pendant trois 

mois pour y passer l’été. Je m’inquiétais un peu de la façon 

dont j’allais pouvoir exécuter son ordre. Mais aujourd’hui il 

est plus que clair que le Seigneur a accompli tout ce miracle 

dans le seul but de m’aider. Votre hélicoptère se rend à 

Rishikesh une fois par semaine. Vous pourriez avoir 

l’amabilité de ma conduire jusqu’à Rishikesh. Dans trois 

mois, à mon retour, vous pourrez venir me rechercher pour 

m’amener au Gufa Ashram. Je vous serai vraiment très 

reconnaissant de cette aide.    

 

L’officier militaire fut trop heureux de pouvoir me rendre 

service. Je me rendis à Rishikesh à bord de son hélicoptère 

et à mon retour, je fis usage à nouveau de ses services. » 

 

Ainsi, il est évident pour les lecteurs que l’on peut aller au 

Gufa Ashram par la voie des airs, pourvu néanmoins qu’on 

jouisse de la grâce de Baba. En bref, celui qui veut faire un 

voyage jusqu’au Gufa Ashram doit formellement faire deux 

choses, un, une préparation adéquate, deux, qui est le plus 

important, recevoir les bénédictions du Seigneur Saï. Par 

préparations adéquates, je veux dire qu’il faudra choisir la 

bonne époque pour atteindre le lieu saint de Badrinath, et 

emporter aussi avec soi l’équipement et les accessoires 

nécessaires. On devra aussi s’assurer les services d’un guide 



 

147  

  

de montagne. Quant à recevoir les bénédictions de Baba, cela 

doit être recherché de la bonne manière. Nous avons vu 

précédemment que même le personnel des forces de sécurité 

des frontières ne pouvait rien connaître des Sadhakas du 

Gufa Ashram tant que Baba ne le voulait pas. C’est pourquoi 

Tulasidas dit : « So janahi jehi dehu janai », c’est à dire, que 

seul, celui à qui le Seigneur veut réellement révéler Son 

mystère peut le connaître. En d’autres termes, le Seigneur 

apparaît dans une vision ou donne le Darshan seulement à 

ceux qui ont mérité Sa grâce. 

 

 

Question 

 

Est-ce que d’autres articles divins ou miracles divins 

comme l’Akshaya Patra ont été donnés aux Sadhakas du 

Nara Narayana Gufa Ashram ? Si oui, lesquels ? 

 

Réponse 

 

Tout comme Dieu est Omniprésent, Ses articles et Ses 

miracles le sont aussi. Ce dont vous avez besoin, est une 

pénétration subtile, sacrée et divine. Seule une personne 

douce d’une telle pénétration peut en témoigner et les 

expérimenter. Cette pénétration peut en témoigner et les 

expérimenter. Cette pénétration divine peut être acquise par 

une Sadhana intense. Il y a plusieurs types de Sadhanas, mais 

trois d’entre elles méritent d’être mentionnées. Ce sont Jnana 

Sadhana basée sur le Budhi (intellect), la Dharma Sadhana 

basée sur les actions vertueuses, et la Bhakti Sadhana basée 

sur la pureté du cœur. 

 



 

148  

  

Jnana Sadhana  

 

Jnana Sadhana trouve son apogée dans Sankhya Darshan 

ou Vedanta. Dans l’étude du Sankhya, lorsque quelqu’un lit 

le processus de la création et médite dessus, il réalise qu’il 

ne peut y avoir plus grand miracle que cet univers créé par 

Dieu. La nature née de Mahapurusha (Dieu) donne naissance 

à cinq Tanmatras avec l’aide de trois attributs. Les Panch 

Bhootas sont nés des Panch Tanmatras (les cinq éléments nés 

des cinq sens). 

 

Lorsque nous pensons au processus de la naissance des cinq 

éléments (Panch Bhootas) nous sommes émerveillés. Il est 

universellement admis que le corps de la mère qui donne 

naissance à un enfant est toujours plus gros et plus fort que 

l’enfant. Selon le même principe, la forme du Gandh 

Tanmatra (énergie subtile correspond au sens de l’odorat) de 

laquelle la terre est née devrait être de plus grande taille que 

la terre. Mais c’est juste le contraire. La taille d’un Tanmatra 

(énergie subtile) est considérée comme le cinquième d’un 

atome. C’est d’un tel Gandh Tanmatra subtil et minuscule 

qu’est née cette terre où nous vivons. Cette terre est 

composée de sept continents (Sapta Dweepa) et de neuf 

Khandas (parties). Si nous voulions couvrir la totalité de la 

terre à pied, même une vie de 100 ans n’y suffirait pas. De 

même les sens du goût (Rasa), de la forme (Roopa-Drashya)  

de la vue et du toucher (Sparsh), et de l’ouïe (Shabha) ont 

donné naissance aux quatre autres éléments, c’est à dire 

l’eau, le feu, l’air et l’éther. Les sens c’est à dire ‘Tanmatra’ 

sont également subtils mais leurs créations sont vastes et 

même sans limites. Peut-il y avoir plus grand miracle que 

celui-là ?  



 

149  

  

Au jugement dernier, quand cet univers sera dissous, nous 

verrons la répétition du même miracle. Tous les Panch-

bhootas (les cinq éléments) se fondront simplement dans les 

Tanmatra dont ils sont issus. De même dans le Sankhya, 

lorsque nous méditons sur les relations de parenté entre 

l’Atma et Paramatma, nous rencontrons de multiples 

événements incroyables. Ils ne sont rien d’autre que des 

miracles, et le sage et le prophète déclarent en fin de compte 

qu’ils sont au-delà de toute interprétation humaine. 

 

Dharma Sadhana 

 

Attendu que dans la Jnana Sadhana, l’accent est mis sur le 

pouvoir de pénétration que la vision d’un Sadhaka 

développe, dans le Dharma Sadhana c’est la pureté de la 

vision qui joue un rôle important. Ce n’est possible que si 

vous purifiez votre cœur grâce au sens du détachement, 

pendant que vous accomplissez vos actions. Ici vous devez 

considérer cet univers comme le Virata Shareera 

(l’enveloppe charnelle universelle) du Seigneur. Dans le 

Veda Purusha Sukta, Paramatma a été décrit comme le 

Sahasrasheersha Purushah (le Seigneur aux mille têtes). Ils 

ne se réfèrent qu’au caractère universel de Dieu, c’est à dire 

à Sa magnificence et à Sa grandeur. La Gita le décrit ainsi :  

« Sarva paoni paadam tat, sarvatokshi shiromukham ; 

Sarvatah shrutimalloke, sarvamavratya tishtati. » 

 

« Toutes les mains, les jambes, les têtes, tous les yeux que 

vous voyez dans cet univers appartiennent à ce Virata 

Purusha qui est Omniprésent et qui imprègne toute la 

création. » 



 

150  

  

Quand les hommes vertueux méditent sur la magnificence 

et la grandeur du Virata Purusha, ils voient tout comme un 

miracle. Dès qu’il fait nuit, des millions d’étoiles se mettent 

à scintiller dans le ciel. Elles sont dans l’espace depuis une 

infinité. Quand nous lançons quelque chose en l’air, il 

retombe à cause de la loi de gravitation, mais les planètes et 

les étoiles ne dévient pas de leur route depuis des temps 

immémoriaux. Les astrologues calculent le temps en termes 

de jours, de nuits, d’années et même de siècles en se basant 

sur leurs mouvements. Leur suspension dans l’espace, sans 

aucun support, et la régularité de leur mouvement dans le 

vide interplanétaire, est le plus grand miracle de la création 

de Dieu qui défie toutes les explications scientifiques. Quand 

le jour se lève et que le dieu soleil apparaît à l’horizon, la 

nuit, peu à peu plie ses vêtements et, se retire calmement. Les 

aspirants qui mènent une vie vertueuse, regardent toutes ces 

merveilles de la nature comme des miracles du Virata 

Purusha et, quand, ils servent les autres ils ont le sentiment 

de servir le Virata Purusha présent en chacun et en chaque 

Chose. 

 

Bhakti Sadhana 

 

La Sadhana basée sur la connaissance et la vertu, concentre 

son attention sur la subtilité et la pureté de l’ascèse, tandis 

que la Bhakti, tout en admettant dans une certaine mesure les 

aspects ci-dessus, considère l’entière création du Seigneur 

comme une partie de Son jeu divin. Le but de ceci et des 

autres jeux divins du Seigneur est de faire disparaître 

l’attachement du Jiva (être vivant) aux choses éphémères et 

illusoires et de le mettre sur le chemin qui va le conduire à sa 

destination : le Tout-Puissant Lui-même. Dans le Ram 



 

151  

  

Charitmanas, Goswami Tulasidas décrit les jeux de 

Bhagavan comme suit : 

« Mani manik mahange kiye, sahange tran aru naaj ; 

Tulasi aise jaaniye, ram garib niwaaj. » 

 

« O Seigneur, c’est à peine si on peut connaître votre jeu 

divin sans limites. Dans votre création, les bijoux et les 

pierres précieuses sont rares et coûteuses alors que l’herbe et 

le grain sont abondants, bon marché et accessible à tous. S’il 

n’en était ainsi, les pauvres oiseaux, les animaux et l’homme 

en général n’auraient qu’à mourir de faim. Ceci même 

prouve que le Seigneur Rama est le protecteur des pauvres. » 

 

Si vous allez un peu plus avant, vous allez voir que tout ce 

qui est essentiel à la vie sur terre, l’eau, le feu, l’air et le ciel 

(espace), sont absolument libres et accessibles à tous les êtres 

vivants. Il est donc évident qu’avec l’aide de ces trois types 

de Sadhanas, vous pouvez améliorer votre vision, la rendre 

subtile, sainte et compatissante. Une fois en possession de 

ces qualités, vous vous rapprochez de Dieu et voyez Ses jeux 

divins en toutes choses. Mais pour les gens qui ne peuvent 

pas s’élever à ce niveau, le Seigneur très Miséricordieux a 

accompli des ‘leelas’ même sur le plan physique, pour que la 

foi de l’homme ordinaire ne soit pas ébranlée et qu’il ne 

s’égare pas. Par exemple, dans le village de Birpur dans le 

Gujarat, Bhagavan a donné un bâton et un pot à eau au dévot 

Jalaram qui en avait le désir. Il en résulte que même 

aujourd’hui les habitants de ce village vénèrent le bâton et le 

pot à eau (kamandalu) et gèrent une cantine gratuite pour 

celui ou ceux qui visitent ce village. De même, des familles 

qui sont en possession de Ekmukhi Rudraksha (graines 

servant à faire des chapelets) et de pierres précieuses rares. 



 

152  

  

Leur adoration régulière les sauve de catastrophes 

imprévues, de maladies, de la famine et de la mort. 

L’Akshaya Patra donné par le Seigneur Saï était un objet du 

même genre et unique à cet égard. 

 

Miracles  -   la cause et la source : 

Tulasidas mentionne dans le Ram Charit Manas : 

« Jimi sarita sagar mahin jaahin 

Jadyapi taahi kamana naahin 

Timi sukh sampati binahi bulaay 

Dharmasheel pahin jaahin subhaay » 

 

« La richesse et la prospérité affluent vers le vertueux de la 

même manière que la rivière s’écoule vers l’océan, même si 

l’océan n’en a pas le désir. » 

 

Qui est pieux et vertueux ? L’homme pieux est celui qui 

atteint la sérénité par suite de la purification de son cœur, 

grâce aux actions désintéressées. Si nous observons le sujet 

à la lumière des concepts et des normes qui régnaient aux 

différentes périodes de l’histoire, tout devient très clair. 

Lorsque Tulasidas décrit les méchants dans la société, dans 

le contexte du Kaliyuga, il dit : 

« aise adham manuj khal, krat yuga treta naahin ; 

Dwapar kachhuk, vranda bahu hoyihain kaljug maahin. » 

 

« Nous ne trouvons pas de tels individus dans le Krat-yuga ; 

dans l’âge de Treta, ils sont rares. Dans l’âge de Dwapara, 

cependant, les choses commencent à changer Nous croisons 

des gens méchants dressant leurs têtes ici et là. Dans le Kali 

yuga (l’âge de fer), les forces du mal dominent et contrôlent 

la scène ; la piété et la vertu se limitent juste à quelques-uns. 



 

153  

  

En d’autres termes, quand le Dharma décline, le mal grandit. 

Cela s’applique également aux miracles. Les miracles 

manifestant la divinité de Dieu sont rares et espacés et 

partout où ils se produisent, les gens ne sont pas préparés à y 

croire. 

 

Dans le Markandeya Purana, le sujet a été traité comme 

suit : 

Dans le Krat Yuga, les gens étaient heureux et satisfaits. Ils 

n’avaient pas à faire face à des problèmes de nourriture, 

d’habillement et de logement comme l’homme moderne. La 

plupart des civilisations vivaient et se développaient au bord 

de la mer, sur les bords des rivières ou près et autour des 

sources et des lacs. Leurs besoins étaient modestes et il n’y 

avait pas d’occasion pour des conflits d’intérêts. 

Naturellement les gens avaient rarement l’occasion 

d’affronter des problèmes provenant de Kama (le désir), 

Krodha (la colère), et Lobha (la concupiscence). La jeunesse 

était solide et les gens vivaient pendant des milliers d’années. 

C’était une société libre, et les membres des deux sexes 

participaient à toutes les activités de la vie sans aucune 

interdiction, et étaient heureux. 

 

On peut soulever la question que, quelle que soit la période 

dans l’histoire de l’homme, l’homme a du entretenir son 

corps qui est Annamaya. Naturellement même dans le Krata 

Yuga il a eu besoin de nourriture, bien qu’en quantité limitée. 

Pour satisfaire ces exigences limitées, la nature était par trop 

généreuse. La vie se présentait sur la base de Sollasa Siddhi 

(pratique yogique). Prenons l’exemple d’une vache et de son 

veau. Aussitôt que la vache voit son veau, elle s’inquiète de 

le nourrir de son lait. L’amour débordant de la vache peut se 



 

154  

  

voir dans ses mamelles pleines à craquer de lait, et quand le 

veau aspire le lait, la vache démontre son affection en léchant 

le veau. De même, quand l’homme était plein de dévotion 

envers la nature et la traitait comme sa mère, la nature, aussi, 

était généreuse et produisait tout en abondance pour que ses 

enfants soient heureux. Il y avait des sources naturelles avec 

de l’eau céleste et rafraîchissante que l’homme d’aujourd’hui 

est incapable de produire malgré le secours de la science et 

de la technologie les plus récentes. Comme une mère, elle 

protégeait l’homme de la chaleur et du froid et partageait 

également ses peines et ses joies. C’est pourquoi les rishis et 

les munis (sages, ascètes) passaient le plus clair de leur vie 

au milieu de la nature. Tandis que le temps s’écoulait 

inexorablement, la vie des idéaux élevés et de la vertu fut 

perturbée par des passions qui frappèrent l’homme. Il 

s’ensuivit que la nature ne fut plus aussi généreuse. Les 

sources commencèrent à tarir, les herbes et les plantes 

médicinales se firent rares, et les fruits et les fleurs perdirent 

leurs qualités supérieures. Ce fut la fin de Sollasa Siddhi. Il 

fut remplacé par Kama Siddhi (désir des sens). En d’autres 

termes, la nature ne s’offrit plus pour satisfaire seule tous les 

besoins de l’homme. Si l’homme avait un désir et voulait 

obtenir quelque chose de la nature, il devait faire un effort. 

Cependant, avec un tout petit effort, il pouvait obtenir ce 

qu’il souhaitait. S’il voulait se protéger de la chaleur ou du 

froid, il devait utiliser les feuilles et les branches des arbres 

et construire une hutte. Pour couvrir son corps, il commença 

à utiliser l’écorce des arbres et les feuilles de bananier en 

guise de vêtements. Il découvrit aussi des grottes dans les 

montagnes où il put trouver un abri contre les intempéries, la 

neige et les orages de grêle. Tout ceci apporta du changement 

dans sa manière de vivre. Quand l’homme profitait de 



 

155  

  

Sollasa Siddhi, il n’avait à se soucier de rien pour lui-même 

et c’est pourquoi il pouvait consacrer tout son temps à la 

méditation, l’ascèse et la réalisation spirituelle. Quand Kama 

Siddhi l’atteignit, l’homme dut consacrer son temps et son 

attention à des activités liées à la satisfaction de ses besoins 

essentiels. A ce moment-là il commença à s’éloigner de la 

réalisation spirituelle et de la recherche du Seigneur 

Omniprésent, bien qu’invisible. Peu à peu arriva la lignée des 

peuples dont les désirs les détournèrent du chemin de la 

vertu. Par la suite, même le Kama Siddhi déclina. Les gens 

commencèrent à souffrir à cause de leurs propres actes. La 

nature tenta d’aider l’homme par le Kalpa siddhi. En d’autres 

termes, la nature créa des Kalpa Vrakshas en certains lieux 

(des arbres aux souhaits). Les gens devaient faire un effort 

pour les atteindre et prier. Par leurs prières, ils pouvaient 

obtenir tout ce qu’ils voulaient de l’arbre aux souhaits. Bien 

que privés de la béatitude que donnent l’ascèse (tapa) et la 

paix provenant de la spiritualité, ils étaient encore heureux. 

La béatitude est le résultat direct de la réalisation du Soi, 

tandis que le plaisir est le produit des sens.  

 

Ensuite vint la période où les hommes devinrent les 

victimes de l’ego et de la vanité. Bien que ce soit un cadeau 

de la nature, ils commencèrent à revendiquer la propriété des 

Kalpa Vrakshas. Ils commencèrent aussi à développer 

l’habitude d’amasser. Ils voulurent le pouvoir et la richesse 

et passèrent leur vie à rechercher les plaisirs. L’homme se 

trouva ainsi privé des dons de la nature. Il n’y avait plus de 

Kalpa Vrakshas maintenant, et la nature devint-elle aussi 

indifférente à l’homme. Il y eut une époque où l’homme 

vénérait la nature comme une mère et en retour recevait son 

amour, mais aujourd’hui l’homme s’est mis à traiter la nature 



 

156  

  

comme un objet de plaisir matériel et en retour la nature aussi 

devint insensible à l’homme. 

 

La période de Kalpa Siddhi fut suivie de Ritu Siddhi. Les 

six saisons de l’année fournissaient une variété de grains, de 

fruits, de racines et de légumes. Mais l’homme dut aller 

travailler dans les champs pour obtenir ces choses. 

Néanmoins, il devint de plus en plus avide et les choses se 

firent de plus en plus rares. Il transforma la terre sans entrave 

de la nature, en états et royaumes, ce qui conduisit à la guerre 

et à la destruction. Nous pouvons appeler cette période, 

période de Shrama Siddhi ce qui signifie que l’homme dut 

s’employer physiquement et mentalement à obtenir ce qu’il 

voulait. Cela embrassa même l’accomplissement de Yajnas 

(sacrifices) pour invoquer le dieu de la pluie, parce que sans 

pluie, rien n’aurait poussé. Même à ce stade, un simple effort 

de la part de l'homme produisait sept récoltes qui étaient 

suffisantes pour satisfaire ses besoins.  

 

Plus tard, arriva la période de dégénérescence morale. Des 

trois gunas, Tamo Guna (principe de l’ignorance) installa son 

emprise. L’avidité, la violence et le crime furent à l’ordre du 

jour. Ceci ne fut donc pas une période de Shrama Siddhi mais 

de Shrama Assiddhi, c’est à dire que, même en travaillant 

vous ne pouviez rien obtenir. Tulasidas appelle cette période, 

la période de Tamasa Dharma :  

« Taamas dharma karahin nara, 

jap, tap, makh, vrat daan, 

deva na barsahin bhoami par, 

baye na urjahin dhaan. » 

 



 

157  

  

« Dans le Kali Yuga, les gens suivent taamas dharma (la loi 

de l’obscurantisme). Tous les actes spirituels tels que japa, 

tapa, yoga, le jeûne et la charité, sont orientés vers un but 

égoïste. Par conséquent, les dieux ne sont pas contents et il 

n’y a pas de pluie. Les gens sèment des graines mais ils 

n’obtiennent pas de récolte » 

 

Nous allons voir ainsi qu’il y a une parenté très proche et 

positive entre la pureté et la divinité, et entre la divinité et la 

perfection. Dieu et la nature ont inondé l’homme de toutes 

choses par le biais de miracles. Mais aujourd’hui les choses 

sont différentes et les miracles sont rares.  

 

Baba a Lui aussi soutenu ce point de vue et encouragé les 

dévots à suivre le chemin de la droiture et de la pureté. Il n’y 

a rien de plus cher à Son cœur. La grande expérience (je 

devrais dire révolution) dans la forme de reconstruction 

éducative qui est en train de façonner la destinée de l’Inde 

dans les murs de l’institut Shri Sathya Saï d’Etudes 

Supérieures, en est son brillant exemple. Un jour, les gens de 

la Rama Krishna Mission firent observer que les âmes 

réalisées comme Shri Sathya Saï Baba ne devraient pas 

accomplir de miracles car ils détournent l’individu du 

chemin qui conduit à la libération. Bhagavan Baba a clarifié 

ce point plusieurs fois dans Ses discussions. Il n’accomplit 

pas de miracles ; les miracles sont une part de Sa Nature. Ils 

ont lieu automatiquement au moment approprié et avec la 

catégorie de gens appropriée. Les étincelles sont obligées 

d’émaner de la nature du feu ; donner de la lumière et de la 

chaleur est la vraie nature du soleil. Le feu n’est pas le feu et 

le soleil n’est pas le soleil s’ils ne produisent pas 

respectivement des étincelles et de la lumière. De même, les 



 

158  

  

miracles font partie de la Nature Divine. Baba a éclairci ce 

point à l’aide d’un simple principe scientifique. « Vous 

obtenez de l’électricité quand les pôles positif et négatif 

entrent en contact. Un miracle est lui aussi le résultat de deux 

forces identiques. Le courant positif répand Ma divinité. Il 

est toujours prêt à accomplir un miracle, mais un miracle 

n’arrivera que si le courant négatif de quelque véritable dévot 

le rencontre. Que voulons-nous dire par courant négatif ? Le 

courant négatif représente cet état de dévotion où il y a une 

totale négation de l’ego. Quand un dévot parvient au stade 

d’absence d’ego, il s’abandonne totalement à Moi et c’est le 

moment où Ma grâce, sous la forme du courant positif est 

prête à le protéger de tous les maux. Et c’est ce que les gens 

appellent un miracle. » 

 

Le Dr Fanibunda dans son livre ‘Vision du Divin’ raconte 

que Bhagavan Baba parle de deux moyens dont Ses dévots 

disposent pour obtenir Ses faveurs. Il dit que l’un d’eux 

consiste à entrer par la porte principale et l’autre, à entrer par 

la porte de derrière. Quelques savants, aspirants spirituels et 

artistes parmi les dévots espèrent une entrevue ou un miracle 

en leur faveur, sur la base de leur érudition, de leur sadhana, 

de leur amour ou de l’exécution de leurs œuvres artistiques. 

Mais ces gens ne réussissent pas, car ils veulent entrer par la 

porte de derrière. Ils ont un ego gonflé et donnent 

l’impression que, parce qu’ils sont quelqu’un de particulier, 

ils sont obligés d’obtenir la faveur du Seigneur. Il y en a 

d’autres qui sont des dévots sans ego et naïfs. Ils n’ont aucun 

talent en réserve si ce n’est leur véritable amour et une vraie 

dévotion envers le Seigneur, et ils veulent entrer par la porte 

principale. Dans l’âge de Dwapara, le Seigneur Krishna 

explique ce point à Arjuna dans la Gita : 



 

159  

  

« Naaham vedair na tapasa na daanen na dhejjyaa. » 

 

« O Arjuna ! Ce n’est pas parce qu’on maîtrise les Védas 

ou parce qu’on est un grand ascète qu’on peut Me plaire. Ni 

celui qui fait la charité à outrance, ni celui qui Me fait 

mécaniquement la Puja et Aarati ne peuvent gagner un jour 

Ma grâce. » 

 

Cependant, cela ne veut pas dire que les dévots et les 

aspirants doivent abandonner ces pratiques. Ce sont de 

bonnes choses pourvu qu’elles soient accomplies avec un 

sentiment d’humilité et d’abandon. Les dévots doivent avoir 

le sentiment qu’ils ne sont pas l’auteur de l’action (Akarta), 

tout en l’accomplissant. 

 

Il y a des périodes dans l’histoire où l’homme a vu 

chanceler sa foi et a perdu tout espoir de sa survie spirituelle 

et culturelle. Entre le 14ème et le 18ème siècle, l’Inde 

traversa une phase de ce type. Mais c’est à cette époque 

qu’une vague de Bhakti (dévotion) traversa le pays tout 

entier. Dans le Nord, toute la société hindoue était maintenue 

dans la terreur par les envahisseurs étrangers. Leur force 

physique, leur intelligence et leurs ressources, avaient été 

utilisées en vain. Les envahisseurs saccagèrent les richesses 

du peuple, enlevèrent leurs femmes, cassèrent et 

endommagèrent les statues dans les temples et le public 

regarda et supporta cela, impuissant. 

 

Dans de telles circonstances, les gens n’eurent pas d’autre 

alternative que de s’en remettre à Dieu et d’implorer Sa 

miséricorde. Ainsi se créa une situation de contact positif et 

négatif, et cela engendra les naissances de nombreux saints à 



 

160  

  

travers tout le pays. Kabir, Dadu, Nanak, Tulasi, Sur, Mira 

dans le Nord, et Shankaracharya, Ramanujacharya, 

Vallbhacharya, Purandardas, Thyagaraja et Bhakta Pothana 

dans le Sud, naquirent dans cette période. C’est à cette 

époque que les Bhaktas appartenant à l’école Ashtachhapa 

de poésie hindoue, les douze acharyas (maîtres spirituels) 

Bhagavat de Shri Sampradaya et plusieurs passionnés de 

Sankeertan du culte de Chaitanya, parcoururent le pays entier 

du Nord au Sud et de l’Est à l’Ouest, donnant au peuple 

l’assurance que tout n’était pas perdu, et que Dieu était là 

pour les protéger. Toutes ces âmes pieuses furent bénies par 

Bhagavan et furent dotées du pouvoir d’accomplir des 

miracles qui instillèrent la foi dans le cœur des Hindous 

désespérés et découragés de l’époque. Quelques aperçus de 

ces miracles sont donnés ci-dessous.  

 

1. Après avoir pillé Delhi et vaincu le roi Moghul, 

Nadirshah se montra impitoyable et cruel et se comporta 

comme une brute. Son armée tortura les gens jusqu’au bord 

de leur extinction. Une nuit, pendant son sommeil, Sant 

Charandas, le célèbre saint d’Alwar, lui apparut dans son 

camp parfaitement gardé par ses soldats. Le saint lui donna 

un coup de pied et quand il fut réveillé, il lui dit de quitter 

l’Inde dès le lendemain matin ou sinon il allait au devant de 

la destruction de son armée tout entière, ainsi que de lui-

même. Nadirshah fut si effrayé que tôt le matin suivant il 

partit pour la Perse. 

 

2. Le Nawa de Junagadh arrêta un grand siddha purusha 

(une âme libérée), Kinaram, en même temps que d’autres 

gens, et le jeta en prison. On demanda à tous les prisonniers 

de moudre le grain comme punition. Kinaram portait un petit 



 

161  

  

bâton à la main. Il frappa son moulin d’un coup de bâton et 

ce dernier se mit à danser. Simultanément tous les autres 

moulins des prisonniers se mirent aussi à danser. Le Nawab 

fut abasourdi de voir cela et tout apeuré il tomba aux pieds 

de Kinaram en implorant son pardon. Kinaram fut libéré et 

le Nawab adopta une conduite plus humaine envers ses 

sujets. Guru Nanak accomplit aussi plusieurs miracles 

semblables et obligea Babar à être doux envers les gens. 

 

3. Des illuminés de Delhi jetèrent une fois le cadavre d’une 

vache dont la tête sectionnée se trouvait à une certaine 

distance du corps et mirent Namadeva au défi de lui redonner 

vie. Namadeva songea au Seigneur, prit un peu d’eau et en 

aspergea le corps. A la surprise de tous, la tête sectionnée 

commença à avancer vers le cadavre et s’unit à son cou. La 

vache retrouva ainsi la vie en présence de tous ces illuminés. 

Par manque de place, il n’est pas possible de mentionner 

d’autres miracles. Mais ceux qui sont intéressés sont invités 

à se référer au Nabhada’s  ‘Bhaktamal’, publié par Sudama 

Kuti, Brindanana ou Gita Press, à Gorakhpur. 

 

Les exemples ci-dessus ainsi que beaucoup d’autre du 

même genre ne servent qu’à prouver que le Seigneur Saï est 

toujours Miséricordieux. Que ce soit dans la Bhakti yuga de 

l’époque médiévale ou dans l’époque actuelle, Il veut 

toujours donner à Ses dévots l’expérience de Sa grâce, mais 

à condition qu’ils adoptent une attitude dénuée de tout ego et 

un total abandon. 

 

Parfois, les gens ont l’impression que, c’est seulement 

quand vous êtes dans l’adversité et que vous souffrez, que 

Bhagavan Baba vient à votre aide au moyen de miracles. 



 

162  

  

Mais il n’en est rien. Même dans la prospérité et la joie, 

Bhagavan peut remplir votre vie de miracles, pourvu que 

vous ayez développé le non-attachement vis à vis de la joie 

comme de la peine et que vous receviez tout comme un 

cadeau de Dieu. Dans le Markandeya Purana, ce point a été 

expliqué de la façon suivante : 

« Vipada naive Vipada, Sampada naiva Sampada, 

Harervismaranam Vipada, Harersmaranam Sampada. » 

 

« L’adversité n’est pas adversité, et la prospérité n’est pas 

prospérité. Ces deux états sont étroitement liés à notre 

rapport avec Dieu. Si nous l’oublions, c’est l’adversité ; si 

nous nous en souvenons, c’est la prospérité et la joie. » En 

d’autres termes, si la piété et l’innocence font partie 

intégrante de notre vie, la vie elle-même devient un 

enchaînement d’expériences spirituelles que nous appelons 

des miracles. Il y a des exemples tirés des vies de Tulasidas, 

Thyagaraja, Annamacharaya et Bhakta Pothana, et plus 

récemment, de Sri Ramakrishna Paramahansa, Sri Raman 

Maharshi, et Sri Aurobindo, qui vont apporter la preuve que 

l’on doit intégrer au fond de soi le sentiment de divinité pour 

faire l’expérience de la Nature Bienheureuse de Bhagavan. 

Tulasidas a donné une indication claire de la grâce de Rama 

quand il dit :  

« More sudharahin soi sab bhaanti, 

Jaasu krupa nahin krupa aghaati. » 

 

« Seul Rama prendra soin de moi à la perfection, ce Rama 

dont la compassion et l’amour sont si infinis que la 

compassion elle-même n’atteindra jamais le point de 

satiété. » 



 

163  

  

Un point peut être évoqué : Dans ce monde il y a beaucoup 

de gens qui souffrent et si Bhagavan répandait Sa grâce sur 

eux en totalité et les délivrait de la peine et de la souffrance, 

la compassion serait au comble de la joie et de la satisfaction, 

parce que ce serait un état idéal, comme sous le règne de 

Rama. Le poète décrit cela ainsi :  

« Daihik, Daivik, Bhautik taapa 

Rame Rajya kaahuhi nahi Vyaapa. » 

 

« Dans le royaume de Rama personne ne souffrait d’aucune 

sorte de misère s’il était relié au corps, à l’âme ou à quelque 

chose de céleste.  

 

Mais ici le poète s’exprime par un paradoxe. Pourquoi ? La 

raison en est que, même si un homme souffre et implore Dieu 

de le délivrer de sa souffrance, lorsque Dieu vient à son 

secours, la pauvre créature devient la victime de son ego et 

se met à croire que ce n’est pas le Seigneur mais ses propres 

efforts qui ont contribué à l’affranchir de la misère. Ainsi, 

l’amour et la compassion du Seigneur ne sont pas reconnus 

comme un jeu généreux et le point de satiété n'est jamais 

atteint. Il y a cependant des cas où le libre jeu de la 

compassion du Seigneur a créé le paradis sur terre, par 

exemple pour Sudama. (… Kuchela). Rukmini n’était pas 

encore intervenue que la situation avait déjà été renversée. 

Sudama était devenu Krishna et Krishna, Sudama. 

 

Dans le Geetanjali de Tagore le même sentiment a été 

exprimé. Dans un de ses poèmes, le poète dit que, lorsqu’une 

personne prie Dieu, elle a toujours peur que Dieu exauce sa 

prière. Il est facile de dire : 

« Tana, Mana, Dhana sab arpana, sab kuchh hai tera ; 



 

164  

  

Tera tujko saumpata kya lage mera ? » 

 

Mais si Dieu exauce cette prière et, apparaissant devant le 

dévot, lui dit ‘Tathastu’ (qu’il en soit ainsi), vous serez 

ennuyé. L’instant d’après, vous commencerez à vous 

maudire pour avoir fait une telle prière et vous implorerez le 

Seigneur de nouveau : « O Seigneur ! Ayez la bonté de 

retirer ce bienfait. Je n’ai pas vraiment voulu dire que vous 

pouviez emporter tout ce que j’ai. C’était juste une formalité 

pour vous plaire. Il est très courant de parler ainsi tous les 

jours et je pensais que vous le prendriez aussi de la même 

manière. »  Voilà pourquoi la miséricorde et la Compassion 

n’atteignent jamais le point de satiété, à cause de nos propres 

défaillances. 

 

Bhagavan aussi a exprimé la même opinion à plusieurs 

dévots, en de nombreuses occasions. Une fois, au cours d’un 

de Ses discours dans le Poornachandra Auditorium, 

Bhagavan dit : « Vous orientez toutes vos activités dans le 

service envers l’humanité. Les riches devraient servir la 

société grâce à leurs richesses, les savants grâce à leur savoir 

et leur érudition, les artistes grâce à leur art et ceux qui ne 

possèdent rien de tout çà, grâce à leur force physique. Mais 

la difficulté vient du fait que votre service n’est pas 

désintéressé. Au lieu de service désintéressé, il devient un 

service envers le ‘moi’. Comment espérez-vous gagner Ma 

grâce alors ? Rappelez-vous, Dieu S’est incarné comme Saï. 

Je suis la Vérité et Mon Sankalpa (pouvoir de volonté) est 

inévitable. Une révolution silencieuse va traverser chaque 

structure de la société humaine. Ceux qui sont présents dans 

ce hall et tous ceux qui ont une foi totale en Saï, même s’ils 

ne sont pas ici, ont une occasion en or de gagner Ma grâce et 



 

165  

  

ainsi atteindre leur but, c’est à dire la Libération. Si vous la 

manquez, vous la manquez pour toujours. 

 

Le message est très clair. Nous devons dédier nos pensées, 

nos paroles et nos actions au service de nos semblables et 

rendre nos propres vies divines. Une fois que la divinité est 

entrée en nous, nous faisons l’expérience de l’Omniprésence 

de Bhagavan et de Ses miracles aussi. La création de 

l’Akshaya Patra, et son offrande aux sadhakas du Gufa 

Ashram est juste un échantillon de la nature divine du 

Seigneur Saï au niveau physique. Des millions de miracles 

semblables se produisent dans la vie des dévots, et 

l’humanité n’en a aucune conscience. Réalisons notre soi 

subtil et soyons avec Lui. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

166  

  

 

 

QUI  EST  SUPÉRIEUR   -   LES  SADHAKAS  OU  LES  

PANDAVAS ? 

 

L’EXIL DES  PANDAVAS  ET  DU  SEIGNEUR  RAMA. 

UNE  CONTROVERSE 

 

 

Question 

 

Swami a donné un meilleur Akshaya Patra aux résidents du 

Gufa Ashram. Sont-ils plus nobles et plus méritants que les 

Pandavas ? 

 

Réponse 

 

Sur le plan social et humain les Pandavas sont plus nobles, 

mais si nous les       considérons du point de vue spirituel, les 

yogis de l’Ashram méritent un statut spirituel plus élevé. Les 

Pandavas vivaient à l’ère de Dwapara et les sadhakas 

appartiennent à l’ère de Kali. Les Pandavas ont été dotés de 

certains traits divins qui leur ont été donnés par plusieurs 

dieux, alors que les Sadhakas sont des gens de ce monde 

mortel. Les incarnations divines sont toujours considérées 

supérieures aux mortels et plus nobles qu’eux. Selon leurs 

naissances, l’époque et le monde dans lequel ils sont nés, les 

Pandavas semblent être des sujets plus nobles. Mais du point 

de vue spirituel, les sadhakas méritent un statut beaucoup 

plus élevé. 



 

167  

  

Ce statut n’est pas basé sur les titres de noblesse des 

Pandavas, mais sur l’abandon absolu au Seigneur que les 

sadhakas ont effectué. 

 

Si nous rentrons dans les détails donnés dans le 

Mahabharata Dharmaraja, le souverain de Sanyamanipuri est 

né sous le nom de Dharmaraja Yudhisthira ; le dieu du vent, 

Pawana, sous le nom de Bhima ; Indra, le Seigneur du 

Paradis, comme Arjuna, et les Ashwini Kumars, les fils du 

Soleil donneur de vie, sont nés sous les noms de Nakula et 

Sahadeva. Draupadi est l’incarnation de Shachi, la reine 

d’Indra. 

 

Notre mythologie a considéré les dieux comme des êtres 

humains supérieurs dotés de pouvoirs surnaturels. Quand un 

enfant naît dans le Paradis, il grandit pour être en moins de 

48 minutes après sa naissance un adolescent de 12 ans. Son 

corps n’a pas beaucoup de poids comme celui des mortels 

qui est fait d’éléments terrestres. Ils sont éclairés et de faible 

poids à cause de l’élément feu qui est en eux. Et qui plus est, 

ces dieux et leurs enfants ne sont pas obligés de faire une 

ascèse pour acquérir Ashta Siddhi et Nava Nidhis (les huit 

pouvoirs et les neuf coffres au trésor). Ils sont nés avec les 

pouvoirs ci-dessus. Grâce à la puissance de leur volonté, ils 

peuvent créer n’importe quoi dans la mesure où ils le veulent. 

D’un côté, les Puranas mettent en vedette les vertus de ces 

êtres divins. D’un autre côté, ils mentionnent aussi les 

défaillances de leur caractère. Quand ces dieux, au lieu 

d’utiliser leurs dons célestes pour réaliser Dieu (Bhrama), se 

mettent à en faire un mauvais usage et s’adonnent aux purs 

plaisirs du paradis, ils deviennent imbus de leur force céleste, 

et ils sont susceptibles de commettre des péchés 



 

168  

  

impardonnables. Ensuite, dépossédés de leur résidence 

céleste, ils errent dans les grottes et les jungles en expiation 

de leurs péchés.  

 

Le Purana Markandeya raconte les faits responsables de la 

descente des Pandavas comme suit : 

Rendu fou par la beauté d’Ahalya, épouse de Gautam Rishi, 

Indra prit la forme de Gautam et en son absence viola la 

chasteté d’Ahalya. Il en résulta qu’il fut maudit par le Rishi, 

perdit sa séduction et devint laid. Il assassina aussi l’innocent 

Twasthaputra (fils de Twastha) Vishwarupa. Ceci lui fit 

perdre son éclat majestueux. Il manqua aussi à sa parole 

envers  Vrattasura et le tua ce qui eut pour résultat la perte 

de sa vigueur et de sa puissance. S’enorgueillissant de sa 

gloire comme Seigneur du paradis, Indra insulta son Gourou, 

Brahaspati, et le Rishi Durvasa. Ainsi, ces dieux, privés de 

leur charme divin, de leur éclat majestueux et de leur pouvoir 

supérieur, devinrent incapables de gouverner le Paradis. Ils 

furent chargés par le Seigneur Shiva de s’incarner sous la 

forme des Pandavas avec Draupadi, sur cette terre. Sur terre 

ils furent amenés à avoir une vie vertueuse, à faire pénitence 

et en propageant de saintes pensées dans le monde, à revenir 

dans le Paradis après une période donnée.  

 

Dans le Mahabharata et le cinquième Véda, Maharshi 

Vedayas décrit les vertus et les défauts des Pandavas.  

 

Duryodhana par la tricherie gagna au jeu de dés contre les 

Pandavas et usurpa leur royaume. Draupadi dut supporter et 

souffrir une grande humiliation en présence de tous les 

Pandavas et des anciens de la famille comme Bhisma, Vidura 

et Drona. Elle fut sauvée par le Seigneur Krishna quand 



 

169  

  

Dushasana, le Kaurava essaya de la dévêtir. A cause de cette 

défaite au jeu de dès, ils furent exilés dans les forêts pour une 

période de 13 ans. A la question posée par Dhraatrashtra 

concernant l’état mental des Pandavas, Vidura donne la 

réponse suivante :  

« Dharmaraja Yudisthira est une grande âme. Il conduit les 

Pandavas avec le visage caché. Dhritarashtra par curiosité 

demande si Yudhisthira a caché son visage par honte et 

repentir pour ce qu’il a fait. Vidura explique que c’est à cause 

de sa compassion envers ses cousins, les Kauravas, qu’il a 

couvert son visage. Il sait que sa colère pour la trahison et 

l’injustice commises par les Kauravas est si intense que, si 

l’un des Kauravas apparaissait devant lui, il serait réduit en 

cendres. Vidura a ajouté que, même pendant ces jours 

d’adversité, la magnanimité de Yudhishthira l’incita à ne 

penser qu’au bien-être de ses cousins.  

 

 « Bhimasen », dit Vidura, « garde ses bras puissants tendus 

et paraît provoquer Duryodhana, lui faisant comprendre qu’il 

a peut-être été vainqueur, grâce à des moyens infâmes, mais 

qu’à la fin de la période d’exil, il les détruira tous et prendra 

sa revanche sans l’aide de personne. Arjuna qui, en 

marchant, frappe de ses orteils les innombrables particules 

de poussière, semble faire comprendre que, peu après la 

période d’exil, le monde sera le témoin d’une guerre sans 

précédent, au cours de laquelle ses flèches innombrables 

perceront le corps de ses ennemis sur-le-champ de bataille. 

Quant à Nakula et Sahadeva, Vidura a mentionné que, tandis 

que Nakula enduisait son visage de poussière, Sahadeva en 

avait recouvert entièrement son corps. » Lorsque 

Dratarashatra a demandé les raisons de tels agissements, 

Vidura a dit que tous les deux étaient beaux et affectueux et 



 

170  

  

de les voir exilés d’Hastinapur pendant 14 ans avait plongé 

leurs mères et les gens dans une douleur extrême.  

 

Au sujet de Draupadi, Vidura raconta ceci : Draupadi, la 

dernière de la lignée, se lamente d’une façon poignante, les 

cheveux défait, qui ne pourront être tressés qu’après avoir été 

trempés dans le sang des reins de Duryodhana. Elle imagine 

que d’ici 15 ans, les veuves des Kauravas se lamenteront 

pour la perte de leurs maris sur le champ de bataille, 

recherchant leurs cadavres et prêtes à accomplir Sati sur leurs 

bûchers (s’immoler sur le bûcher de son défunt mari.) 

 

« Aucune personne compatissante ne peut manquer d’être 

touchée par la condition pitoyable des Pandavas, et avoir en 

horreur la bassesse des actes commis par Duryodhana. Selon 

les Sastras et la morale d’ici-bas, les Pandavas ont raison à 

propos de toute cette affaire de suivre cette seule voie. » 

 

C’est Dhratrashtra qui trompa les Pandavas en envoyant 

Vidura avec un message les invitant à une partie de dès. Ce 

n’était pas un jeu loyal, car le rusé Shakuni remplaça les vrais 

dès par des dès truqués. Dhratrashtra invita donc les 

Pandavas à venir participer au jeu de dès. Il fit appel à leur 

sens moral, disant que, comme les Kauravas s’étaient 

conformés à leur invitation d’assister au Rajsu Yagya, ils 

devaient aussi leur rendre la pareille et montrer leurs 

sentiments fraternels envers les Kauravas. Le vertueux 

Yudhishthira qui respectait Dhratarashtra comme son propre 

père lui obéit et consentit à participer au jeu pour encourager 

les sentiments de sympathie et de fraternité entre les deux 

familles. Mais, c’est évident, Duryodhana sous le couvert du 

jeu de dés avait déjà comploté pour les déposséder de leur 



 

171  

  

royaume, de leurs richesses et de leur femme et de les exiler 

pour 14 ans.  

 

A la lumière de ces éléments, quand vous considérez les 

caractères des Pandavas, leur attitude et leur comportement 

après l’exil paraissent justifié. Certains disent que le 

vertueux Yudhishthira n’aurait jamais dû se livrer à un jeu 

tel que les dés. Mais on trouve des exemples où les membres 

des familles royales jouaient à ce jeu pour favoriser les liens 

d’amitié entre les participants, et aussi les gens qu’ils 

représentaient. Mais selon la coutume, le jeu se jouait sur un 

fond de bienveillance de part et d’autre, et l’équipe qui 

gagnait avait l’habitude de rendre ce qu’elle avait gagné à 

l’équipe perdante. Il y a de nombreux exemples semblables. 

Voici une histoire de même genre : Le roi Shravananand, de 

Kundanpur, était un homme extrêmement pieux. Avant de 

faire la moindre démarche pour le bien-être de l’état où du 

peuple, il en demandait la permission à la déesse de la 

famille, Bhagawati. La statue de la déesse, touchée par la 

sincère dévotion de Shravananand prenait vie et bénissait le 

roi en lui communiquant ses divines instructions.  

 

Le vieux roi avertit son fils aîné, Satyanand, de prendre la 

responsabilité de l’état. Avant de couronner le prince, il 

décida de l’éclairer sur les traditions de la famille depuis les 

temps anciens. 

 

Il décrivit deux sortes de rois : « Il y a ceux qui, ayant carte 

blanche et accès au trésor de l’état, l’utilisent immoralement 

et se livrent à la débauche, la passion et le luxe de la vie de 

palais, et se rendent esclaves de leurs propres désirs. Il y a 

les autres, qui suivent les pieuses voies de l’administration, 



 

172  

  

telles qu’elles sont énumérées dans les Shastras. Ces derniers 

suivent la science du gouvernement de Sama (équanimité), 

de Dama (maîtrise de soi), de Danda (contrainte), de Bheda 

(différenciation) et obtiennent réputation et renommée sur 

terre comme au ciel. » 

 

Le roi déclara que les méthodes d’administration dans sa 

famille avaient toujours été différentes de celles des autres 

familles. Dans sa famille, l’état devait être administré 

conformément aux directives de Bhagawati Bhawani. L’état 

et la richesse étaient considérés comme les possessions de 

Bhagawati. A partir de là, rien ne devait être fait qui ne fût 

en accord avec ses divines instructions. Chaque problème 

devait être résolu à la lumière des divins conseils de la 

déesse. 

 

Pour gouverner un pays selon les Shastras, il faut en étudier 

les lois, les règlements et les codes politiques. Ce n’est pas 

une tâche facile. Les interprètes ont donné différentes 

explications des codes Shastriques. Il n’y a pas deux 

explications qui s’accordent et cela soulève beaucoup de 

confusion. 

 

Dans le dialogue Yudhishtthira-Nahush mentionné dans le 

Mahabharata, l’interprétation des Shastras a été signalée 

comme une tâche très difficile. 

« Tarko pratishthitah shrutayah vibhinnath, 

Naiko muniryasya vachsno pramanam 

Dharmasya tatwam nihitam guhayam…» 

 

Il est très difficile d’interpréter les Védas, car chacun 

emploie sa propre logique pour les interpréter. Il n’y a pas 



 

173  

  

deux munis (sages) pour être d’accord dans leur 

interprétation des Shastras. Extraire l’essence de la religion 

dans les Shastras n’est rien moins que chercher quelque 

chose dans une grotte obscure. 

 

Le Rishi Brahaspati est né en tant que Guru Drona. La 

conjonction de huit éléments sous la forme du feu est 

descendue en tant que Bheeshma. Tous les deux étaient des 

âmes divines. Pourtant ils se trompèrent en déterminant leurs 

rôles vis-à-vis des Pandavas et des Kauravas. Ils ne furent 

pas capables d’interpréter correctement les Shastras et 

suivirent la voie prétendue juste, conformément à leur 

jugement subjectif.  

 

Quand il a demandé à Bheeshma pour quelle raison il a aidé 

les Kauravas déloyaux et pas les Pandavas vertueux, il cite 

la morale étique des Shastras qui dit que la déloyauté envers 

ses propres bienfaiteurs est le pire des péchés. Comme il a 

grandi, respiré et vécu dans le pays dirigé par Dhrithrashtra, 

le père de Duryodhana, il lui a été impossible d’agir contre 

ce pays, même si Duryodhana a suivi le mauvais chemin. 

 

Drona défend sa propre position en disant que les Shastras 

critiquent violemment celui qui refuse sa protection à la 

personne qui y fait appel, même si c’est un mauvais sujet. Le 

Seigneur Rama dit dans la Ramayana : 

« Sharangat kahan je tajahin, Nij anhit anumaani, 

Te nar paamar, paapmaya, Tinahin vilokat haani. » 

Celui qui abandonne un homme qui a besoin d’un refuge, 

par crainte des préjudices qu’on lui a causés d’une manière 

ou d’une autre, commet une grosse faute, et regarder le 

visage d’un tel individu est un acte coupable. 



 

174  

  

Le roi Shravananand explique à son fils Satyanand 

comment Bhisma et Drona ont interprété les Shastras d’une 

très mauvaise manière. 

 

Bheeshma croit qu’il ne peut pas être déloyal envers 

Duryodhana, car le pays d’Hastinapur lui a procuré l’air, 

l’eau et autres agréments, pour devenir un jeune homme. 

Hastinapur appartient à Duryodhana. D’où, être déloyal 

envers Duryodhana signifie trahir le pays d’Hastinapur. La 

question est de savoir si, Hastinapur ou, les éléments grâce 

auxquels Bheeshma s’est développé, appartiennent à Dieu 

Omnipotent ou à Duryodhana. Dans la Gita, le Seigneur 

Krishna dit :  

« Yannadau yachcha nastyante, 

tanmadhye bhatampyasat. » 

 

« Une chose qui n’existe pas dans le passé et, qui ne va pas 

exister dans le futur, a un présent truqué, et ce présent n’est 

qu’une illusion. »  

 

L’existence de Duryodhana est une illusion, car, il va 

mourir au bout d’un certain temps et ne pourra avoir aucun 

lien avec le futur. Il n’avait eu plus aucun lien avec le passé. 

C’est comme une bulle d’eau qui éclate et s’évanouit. Seul 

Dieu vit et peut posséder les choses éternellement. Il a 

toujours été et sera à jamais. La création tout entière Lui 

appartient. C’est pour cela que Bheeshma aurait dû réaliser 

qu’il avait grandi grâce aux dons de Dieu et non grâce aux 

éléments fournis par Duryodhana. Sa loyauté aurait dû être 

offerte à Dieu et non à Duryodhana. Pour être loyal envers 

Dieu, il aurait dû soutenir les Pandavas vertueux et non les 

Kauravas. 



 

175  

  

Drona aussi a mal interprété les Shastras. Il est vrai qu’on 

ne doit pas abandonner celui qui a demandé asile, mais il 

devrait être très clair que la personne a réellement sollicité 

un asile. 

 

Le quémandeur d’asile qui se tient en face du prétendu 

protecteur dit : « Pahiman, pahiman, sharanagatam. » 

 

C’est un appel au côté bienveillant d’une personne, auprès 

de laquelle on essaie de trouver refuge. Tout en prononçant 

ces paroles, il garde les mains jointes, la tête baissée et se 

prosterne dans un esprit de total abandon. La tête symbolise 

la sagesse et le raisonnement ; les mains symbolisent l’action 

et le caractère viril, et le cœur symbolise les dilemmes de la 

vie humaine. Un homme qui a la tête inclinée, les mains 

jointes et la poitrine touchant le sol, reconnaît que sa sagesse, 

son raisonnement et sa virilité l’ont abandonné, et qu’il est 

dans l’état de total abandon pour demander asile, et qu’il 

cherche un guide pour diriger sa vie future. 

 

La question suivante se pose :  bien que, Duryodhana 

supplie Dronacharya de lui donner asile d’une manière 

formelle, était-il vraiment prêt à s’abandonner à son Guru et 

à agir selon ses directives La réponse est « Non ». S’il en 

avait été ainsi, la guerre de Mahabharat aurait pu être évitée. 

Mais Duryodhana était un individu doté d’un ego gonflé et 

n’était pas prêt à écouter qui que ce soit. Le Seigneur Krishna 

ne réussit pas à le dissuader de faire la guerre. Bheeshma 

échoua aussi. Atreya Muni essaya de la convaincre que le 

résultat de la guerre ne serait pas en sa faveur. Mais tous ses 

efforts de persuasion échouèrent. Il alla même jusqu’à dire 

que, même si les anciens, les précepteurs et les compagnons 



 

176  

  

l’abandonnaient, lui seul avec Dushasana et Karna vaincrait 

les Pandavas et les tuerait. Il est donc évident qu’il n’a jamais 

abordé Drona dans l’esprit d’abandon. Il parla toujours à 

Drona en position de force et le considéra toujours comme 

un subordonné.  

 

On en vient donc à se demander comment des gens 

vertueux comme Bheeshma et Drona ont-ils pu interpréter 

les doctrines des Shastras de façon erronée ? La réponse est 

que, lorsqu’ils cherchent le sens de la vie et ses fonctions en 

ignorant totalement le Seigneur, ils sont obligés de prendre 

des décisions incorrectes et ils se détruisent. S’ils avaient 

suivi les indications du Seigneur Krishna et avaient agi 

conformément à elles, les choses auraient été différentes. 

 

Le Raja Shravananand de Kundanpur expliquait donc aussi 

à son fils Satyanand l’importance du Dharma avant qu’il ne 

prenne les rênes du royaume. Il lui dit : « Cher fils, sans 

parler des hommes, même les dieux interprètent mal 

quelquefois les saintes écritures. Nous devons donc élaborer 

une méthode qui ne laisse aucune place aux erreurs. Cette 

méthode est de plaire à ton Ishtadeva (la déité préférée) grâce 

à la vénération. Une fois la déité satisfaite, elle prendra vie 

et, dans l’éclat de son état conscient, elle commencera à 

donner des instructions. Il t’est demandé alors de suivre ces 

instructions aveuglément. Si tu fais cela, tous les doutes 

disparaîtront à tout jamais. » Ainsi le roi fit comprendre à 

Satyanand que tout ce qui concernait l’état de son 

administration s’arrangerait tout seul, s’il arrivait à 

s’abandonner à la déesse, et obtenait sa clémence pour 

qu’elle répande ses bénédictions sur le royaume.  



 

177  

  

Au bout d’un certain temps une chose étrange se produisit. 

Tout marchait comme sur des roulettes. Les gens de 

Kundanpur étaient tous heureux et satisfaits. Un matin le roi 

apprit que le souverain de l’état voisin, Vaishali, venait en 

visite royale. Satyanand lui fit une réception royale. Après le 

dîner, on proposa de prendre quelques distractions. Le roi de 

Vaishali dit : « Jouons aux échecs pour nous amuser un peu. 

C’est aussi un bon moyen pour encourager la bonne volonté 

entre les deux nations. » Honorant les souhaits de son hôte, 

l’échiquier fut installé et les pions furent placés des deux 

côtés. Le jeu commença et les deux rois furent absorbés par 

les coups et les contrecoups du jeu. Au début, ils mettaient 

en jeu des pièces d’argent et d’or. Tantôt c’était l’un qui 

gagnait, tantôt c’était l’autre. Tout à coup le roi de Vaishali 

dit : « Ami, je ne prends pas plaisir à ce jeu. Les enjeux sont 

trop bas. Je mets donc en jeu mes deux bracelets d’or. » Le 

roi Satyanand mit aussi une égale quantité d’or. Les dés 

furent jetés et le roi Satyanand gagna. Le roi Vaishali ne se 

démoralisa pas. Il dit ; « Cher ami, si le jeu se limite 

seulement à mettre en jeu un peu d’or et d’argent, ce ne sera 

pas un jeu royal. Aussi, je mets en jeu mon royaume entier. » 

Pour complaire à son hôte, Satyanand fit la même chose. 

Cette fois la chance favorisa le roi de Vaishali. Il gagna. Le 

roi Satyanand ôta sa couronne et l’offrit au vainqueur. Le roi 

de Vaishali fut un peu surpris. Il dit : « Qu’y a-t-il mon 

ami ? » Très sérieusement Satyanand répondit qu’il mettait 

simplement le résultat du jeu en action. Mais le roi de 

Vaishali protesta. Il dit qu’ils s’étaient livrés au jeu 

seulement pour se distraire. Il n’avait pas l’intention 

d’usurper le royaume de qui que ce soit. « Le jeu est terminé 

et nous continuons à être les souverains de nos royaumes 

respectifs », dit le roi de Vaishali. « C’est un manque de 



 

178  

  

probité de s’emparer du royaume de quelqu’un sous 

n’importe quel prétexte et je ne suis pas prêt de le faire. » 

 

Cependant le roi Satyanand prit sérieusement la chose. Il fit 

observer : « Très cher, vous prenez le jeu à la légère et lui 

donnez un sens étroit. Voyons-le sous un angle élargi. Ne 

croyez-vous pas que tout est un jeu ? Pour le Créateur tout-

puissant la destruction de l’univers n’est rien d’autre qu’un 

jeu. Il le joue pour sa satisfaction. Si vous considérez tout 

sous cet angle, la perte ou le gain d’un royaume n’a aucune 

importance. Nous devrions par conséquent nous en tenir au 

résultat du jeu. De plus, si je garde le royaume pour moi-

même, pour votre affection et votre satisfaction, comment 

affronterai-je Yamaraja après la mort ? Cette action me 

conduirait certainement en enfer. Il est donc indispensable 

que je me sépare de mon royaume en votre faveur puisque je 

l’ai perdu. Ce n’est qu’à cette condition que j’aurai une mort 

paisible. 

 

Les deux rois mettaient ainsi en avant leurs arguments 

personnels pour défendre leur position. Comme ils ne purent 

parvenir à un accord ils décidèrent d’aller voir la déesse de 

la famille et de la prier de leur donner la bonne décision à 

laquelle les deux parties devraient se soumettre ! 

 

Tous les deux se rendirent au temple. Suivant la tradition 

royale, le roi Satyanand accomplit la puja (offrande au dieu) 

en allumant la lampe, en offrant des fleurs et des bâtonnets 

d’encens. Pour finir, le roi accomplit l’aarati (offrande de la 

lumière) et offrit naivedyam. Mais la déité ne donna pas de 

réponse. C’était comme si la déesse n’acceptait pas le culte 

qui lui était rendu. Auparavant, quand l’adorateur 



 

179  

  

accomplissait la puja avec un cœur pur, la statue prenait vie 

et parlait au roi. Mais rien de tel ne se produisit cette fois-ci. 

Le roi se mit alors à prier intensément. Un bon laps de temps 

s’écoula sans que la statue ne prenne vie. Malgré tout, le roi 

put entendre la voix de la déesse. La déesse dit : « Tu veux 

donner le royaume à ton ami puisque tu l’as perdu, et tu le 

pries de l’accepter. Mais aucun des actes n’est justifié. Le 

royaume ne t’appartient pas. Tu m’as totalement abandonné 

le royaume au moment du couronnement et tu as promis de 

régner seulement comme mon représentant. Comment peux-

tu donc offrir à quelqu’un d’autre un royaume qui ne 

t’appartient pas ? Par conséquent la perte du royaume et son 

gain par ton ami sont tous deux faux. » 

 

Le roi de Vaishali fut heureux et satisfait du verdict. Il 

retourna dans son royaume. Mais Satyanand ne bougea pas 

de cette place. Il était surpris par ce nouveau comportement 

de la déesse. Elle n’avait pas pris vie et le brillant halo autour 

de son visage était absent. Voyant que Satyanand restait là, 

la déesse parla de nouveau : « Tu n’as pas perdu le royaume, 

c’est vrai, mais tu n’as plus le droit de t’asseoir sur le trône 

maintenant. Jouer est un vice et ne devrait jamais être 

pratiqué. Mais tu as passé outre, et tu as poussé l’audace 

jusqu’à jouer mon royaume, sans ma permission. Tu as 

commis un crime et par conséquent, il t’est interdit de 

gouverner mon royaume. » Dès que la voix s’arrêta, 

Satyanand vit que la tête de la statue s’était séparée du corps, 

et était tombée par terre. Le roi fut rempli d’horreur. Il 

interpréta cela comme un signe de mauvais augure. Non 

seulement la statue avait perdu sa tête, mais la déité elle-

même avait cessé de lui manifester un quelconque intérêt, 

ainsi qu’à son royaume, et de mauvais jours se préparaient. 



 

180  

  

« Quand votre déité ne répond pas, même après une 

invocation, votre sadhana devient du gaspillage », pensa-t-il. 

« La colère de la déesse de notre famille ne va pas manquer 

de causer la ruine de mon royaume. » 

 

Alors le désir de renoncer au monde s’empara du roi. En 

conséquence, il céda les rênes du royaume à Panch 

Parmeshwara, quitta le costume royal et se couvrit le corps 

d’écorce des arbres. Il cessa de se nourrir et de boire et entra 

en samadhi. Expiant ainsi le péché qu’il avait commis, il 

avait décidé de quitter la vie pour atteindre la paix. 

 

Le roi resta assis dans cet état pendant huit jours. Le 

neuvième jour, la tête de la déité reprit sa place et la déesse 

reprit vie comme d’habitude. Elle s’adressa ensuite à 

Satyanand : « Mon enfant ! Bien que tu aies commis un 

grand crime, je suis contente de la sincérité de ton expiation. 

Tu as tout abandonné et tu t’es même préparé à abandonner 

ta propre vie pour protéger la droiture. Comme de raison, 

Moi, la puissance qui soutient tout le Dharma, je resterai avec 

toi et te protégerai, toi et ta dynastie. A l’avenir, ne te prête 

plus à des distractions et des amusements tels que le jeu. Tu 

devrais remercier le roi de Vaishali qui est une âme noble et 

qui n’avait pas l’intention d’usurper ton royaume comme le 

fit Duryodhana à l’époque du Mahabharata. »  

 

L’histoire puranique racontée ci-dessus nous montre 

l’image d’un souverain idéal et démontre comment, à cause 

de vices tels que le jeu, des dynasties et des nations vont à la 

ruine.  

 

L’exil : Les Pandavas et le Seigneur Rama 



 

181  

  

 

Du point de vue de l’éthique, l’attitude des Pandavas était 

moralement justifiée. Mais si vous regardez tout cela sous 

l’angle spirituel, vous les trouverez défaillants à bien des 

égards. Leurs personnalités ne sont ni idéales ni parfaites. 

Dans la culture indienne ceux qui mènent une vie idéale sont 

considérés comme des saints. Un homme parfait à été décrit 

comme :  

« Pralyasthapi hunkaraschaiva, chalachal vikampanaith, 

Vikshddham naiti yasya manah sah mahatma geeyate. » 

 

Un Mahatma, c’est à dire une personne dotée d’une grande 

âme, est celui dont le cœur et l’esprit restent inébranlables, 

même après avoir entendu le grondement effrayant de 

l’océan en proie au déluge, qui fait trembler de peur tout ce 

qui bouge comme tout ce qui est immobile dans la nature. 

La personnalité du Seigneur Rama représente le meilleur 

exemple de l’homme idéal, c’est à dire le Poorna Purusha. 

Le roi Dasaratha déclare que Rama lui succèdera sur le trône 

d’Ayodhya et que le couronnement aura lieu le matin 

suivant. Toute la ville d’Ayodhya est folle de joie. Les 

préparatifs vont bon train et les reines sont follement 

heureuses. Soudain Rama apprend que Kaikeyi, sa belle-

mère, désire qu’il aille dans la forêt pendant une période de 

quatorze ans. Mais nous voyons que face aux deux situations, 

Rama reste serein et heureux et qu’il n’y a aucune trace 

d’anxiété sur son visage. Cela n’a guère d’importance pour 

lui de vivre dans la forêt ou dans un palais. Dasaratha et 

Kakshamana réagissent d’une manière différente devant 

cette situation, mais pour Rama il n’y a aucune différence. 

Quelqu’un a posé cette question à Goswami Tulasidas : 

« Comment se fait-il que, à la différence des Pandavas, Rama 



 

182  

  

reste indifférent dans des circonstances aussi irritantes ? » 

Tulasidas répondit : 

« Prasannatan yah na gatabhishekatas 

Na manmale yah vanavas dukhkhatah ; 

Mukhambujah Sri Raghunandanasya me, 

Sadastu sah manjula mangalpradah. » 

 

En apprenant son couronnement Rama ne montra aucun 

signe de plaisir, ni aucune trace de tristesse n’apparut quand 

il apprit son bannissement dans la forêt. En toutes situations, 

le visage de lotus de Rama refléta l’équanimité, un amour 

débordant et de la bienveillance envers tous.  

 

Il faut dire que le sentiment d’équanimité montré par Rama 

quand il part d’Ayodhya disparaît quand il est dans la forêt. 

Mais au cours de l’histoire, Rama s’élève à de nouvelles 

hauteurs de vertu et son état mental s’imprègne de gravité, 

de vénération et d’amour. En chemin Rama rend visite à 

l’Ashram de Valmiki, à Chitrakut, lui rend hommage et 

l’informe qu’en compagnie de Sita et de Lakshamana, il va 

dans la forêt pour y passer 14 ans, à la demande de ses 

parents. Valmiki reçoit un choc et veut manifester sa 

compassion pour Rama. Mais avant qu’il ait pu dire quoi que 

ce soit, Rama dit : 

« Taat vaehan, puni maat hit, 

bhai bharata us rau ; 

Mohi kahan daras tumhaar prabhu, 

Sab mam punya prabbau. » 

 

« O Prophète ! Mon séjour dans la forêt s’est montré 

particulièrement profitable pour moi. Il m’a été bénéfique de 

quatre manières. D’abord j’ai eu la bonne fortune 



 

183  

  

d’accomplir la promesse que mon père avait faite à ma mère, 

Kaikeyee. Deuxièmement, ma mère Kaikeyee était désireuse 

de voir mon frère Bharata occuper le trône. En mon absence, 

il peut donc succéder à mon père et ainsi donner à ma mère 

joie et satisfaction. Troisièmement, le peuple d’Ayodhya 

aura un souverain compétent et capable en la personne de 

Bharata, et enfin j’ai la chance d’avoir une occasion en or de 

prendre contact avec des saints tels que vous. Tout ceci est 

en définitif le résultat des actes saints que j’ai accomplis dans 

mes vies antérieures. » La compagnie des saints fraie la voie 

vers la libération. Goswami dit : « Sant daras paatak sab 

harahin », c’est à dire : « La vision d’un véritable saint a le 

pouvoir d’effacer les péchés et de purifier votre cœur. » 

Artha, Dharma, Kama et Moksha sont connus comme 

Purushartha Chatushtya. Moksha (la libération), est 

considérée comme la réalisation la plus élevée de tous les 

Purushartas, parmi tous les éléments liés à l’exil. Dans le 

domaine d’Artha (recherche de la perfection dans le domaine 

matériel), Kaikeyee obtient le royaume d’Ayodhya. Dans le 

domaine du Dharma, le roi Dasharatha a pu tenir sa parole. 

Dans le domaine de Kama (désir), Bharata a l’occasion de 

servir le peuple d’Ayodhya (bien entendu Bharata n’a jamais 

désiré cela). Mais le plus grand de tous, Moksha, me vient en 

partage sous la forme de votre Darshana (vision) et Satsang 

(sainte compagnie). » Voilà ce que Rama dit à Valmiki. 

 

La beauté du caractère de Rama réside dans le fait que la 

joie du prochain est sa propre joie. C’est un des stades de 

l’amour. Quand on demanda à Rama d’aller dans la forêt, il 

conserva son équanimité qui est un des aspects de Jnana (la 

sagesse). Quand il entreprit son voyage dans la forêt, il était 

dans la condition de Bhakti (la dévotion). Arrivé dans la 



 

184  

  

forêt, il s’installa mentalement et spirituellement dans un état 

de béatitude. Acharya Madhusudan a appelé cela Panchan 

Purusharta, qui est même supérieur à Moksha. 

 

Cela nous amène à une image claire des deux exils dans la 

forêt : celui de Rama à qui Kaikeyee demanda de passer 14 

ans dans la forêt sans qu’il ait commis la moindre faute, et 

celui des Pandavas qui furent aussi envoyés en exil pour une 

période de 14 ans qui comprend une année de pénitence. 

Mais la manière dont Rama prit tout cela fut totalement 

opposée à la façon dont les Pandavas se comportèrent. 

Tandis que Rama restait équanime, même dans les pires 

circonstances, et qu’il n’y avait aucun signe de remords 

quand il fut exilé, les Pandavas prirent cela comme un 

malheur et, bien qu’en apparence ils ne refusent pas le 

châtiment, dans le plus profond de leur cœur, ils pensèrent 

toujours qu’ils prendraient leur revanche contre les Kauravas 

dès leur retour d’exil. Rama réussit à créer des conditions 

pour que tout le monde dans son royaume soit heureux et son 

règne fut inscrit dans les mémoires comme Rama Rajya. 

Mais même après la grande guerre du Mahabharat, les 

Pandavas ne réussirent pas à poser les fondations d’un tel 

empire.  

 

Les Pandavas, qui étaient contemporains du Seigneur 

Krishna et étaient aussi ses dévots, souffraient du sentiment 

de l’ego et ne pouvaient pas s’abandonner totalement au 

Seigneur Krishna. Ceci s’applique également aux 

bénéficiaires des deux Akshaya Patras, les Pandavas d’une 

part et les sadhakas du Nara Narayana Gufa Ashram d’autre 

part… L’abandon des Pandavas était partiel. En maintes 

occasions ils prirent leurs propres décisions, et souffrirent, 



 

185  

  

parce qu’ils ne tinrent pas compte de l’avis du Seigneur. 

Mais les sadhakas du Gufa Ashram n’ont pas un tel ego. Leur 

abandon au Seigneur est total. Bien entendu, l’Akshaya Patra 

qu’ils reçurent du Seigneur Sainath était supérieur à celui 

donné à Draupadi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

186  

  

QUI  EST  SUPÉRIEUR : LES  SADHAKAS  OU  LES  

PANDAVAS ? 

 

VANARA -  VIDALA  -  NYAYA    

(le singe, le chat et le jugement) 

 

LE  DOUZIEME  MEMBRE  DU  GROUPE 

ONDÉE  DE  GRACE  SPÉCIALE  SUR  LE  CHEF  DU  

GUFA  ASHRAM 

 

 

Question 

 

Le Seigneur Saï a fait cadeau aux occupants du Gufa 

Ashram d’un Akshaya Patra supérieur à celui donné aux 

Pandavas. Ces habitants sont-ils supérieurs aux Pandavas ? 

 

Réponse 

 

Dans le chapitre précédent, on en a déjà parlé clairement. 

Les habitants de Gufa Ashram ont un sens plus grand de la 

soumission à Dieu. D’un autre côté, nous voyons que les 

Pandavas sont plus enclins à l’action à cause de leurs traits 

Satoguni et Rajoguni (en rapport avec l’existence et la 

passion). En conséquence, l’Akshaya Patra donné par le 

Seigneur Saï aux dévots du Gufa Ashram était supérieur à 

celui des Pandavas. 

 

Il y a une référence antérieure à propos de cette opinion, 

associée au sage Bhrigu. Le village de Kokari Kalan est situé 

à une vingtaine de Kilomètres de Moga dans le Pendjab. Là 

vit un homme appelé Gopal Krishna. Il est le porte-parole de 



 

187  

  

Bhrigu Maharaj. Il est licencié et enseigne dans une école 

locale. Mais son intérêt principal est l’astrologie. Lorsqu’il 

lut l’histoire de l’Akshaya Patra, il fut un peu surpris. 

« Comment se peut-il que l’Akshaya Patra actuel soit 

supérieur à celui des Pandavas ? » S’étonna-t-il. Pour 

enlever son doute, il médita pendant qu’il rendait le culte et 

pria le sage Bhrigu. Recevoir des messages de Bhrigu 

Maharaj, et guider ceux qui se réunissaient autour de lui 

chaque jour avec leurs problèmes, était pour lui une routine 

habituelle. 

 

Le sage Bhrigu lui répondit par des citations du Narada 

Bhakti Sutra. Le livre donne un exemple connu sous le nom 

de « Vanara-Vidala-Nyaya » (le singe, le chat, le jugement) 

pour mettre en lumière les deux tendances que l’on rencontre 

habituellement chez les dévots. Cela signifie qu’il y a deux 

sortes de dévots : ceux qui sont comme de jeunes singes et 

les autres qui sont comme des chatons dans leur dévotion 

envers Dieu. La guenon prend un soin extrême de son petit 

quand elle saute de branche en branche, afin qu’il ne tombe 

pas. Son petit, également, reste fermement agrippé à son 

ventre. Mais la situation d’un chaton est totalement 

différente. Il ne fait aucun effort personnel pour rester avec 

sa mère. Quand la chatte doit se déplacer d’un lieu à un autre, 

il lui faut prendre son chaton par le cou entre ses dents. Le 

chaton reste passif pendant l’opération. 

 

De même les dévots qui s’abandonnent à la grâce de Dieu 

ne font aucun effort spécial, à l’image du chaton. Ils suivent 

simplement le noble chemin de la dévotion. C’est à Dieu de 

veiller sur eux comme la mère chatte. Les autres qui 

s’attachent à la pratique des vertus avec sincérité et 



 

188  

  

persévérance sont comme le jeune singe. Ils suivent la 

dévotion orientée vers l’action. 

 

Laquelle de ces deux attitudes est la meilleure ? Les deux 

sont également bonnes et dépendent de la nature du dévot. 

Dans les deux cas le but est le même, obtenir la libération par 

la grâce de Dieu. Mais il y a une meilleure façon de décider 

du mérite de ces chemins de la dévotion. Des deux, le chemin 

qui est simple, droit et, qui présente le moins d’obstacles sur 

son parcours, est le meilleur. La question des obstacles 

surgissant sur la route devient tout à fait pertinente, parce 

qu’entre un Etre et son Créateur, il y a la puissante Maya 

(illusion que le monde est réel), qui a la capacité de détourner 

l’esprit des dévots, même éclairés, sans parler des dévots 

ordinaires. Puisque Maya se trouve toujours sur notre chemin 

et amoindrit notre véritable dévotion, nous devons trouver un 

moyen de la déjouer. La seule manière de réussir à contrer 

l’influence de Maya est l’abandon total (Poorna 

Sharanagati). 

 

Prenons un exemple. Un jour, un jeune garçon se rendit à 

la foire avec son père dont il tenait le doigt. Au début, ils 

marchèrent ensemble un certain temps, mais en atteignant un 

carrefour, ils rencontrèrent une multitude de gens rassemblés 

en cet endroit. Soudain la foule ondoya et poussa le père et 

le fils avec tant de force que le garçon lâcha le doigt de son 

père. Ils se trouvèrent séparés. Le garçon se mit à pleurer et 

le père, aussi, se sentit très malheureux d’avoir été séparé de 

son fils. Pendant quatre heures ils se cherchèrent 

mutuellement, angoissés et soucieux, et ce n’est qu’après une 

demie journée de peine et de tourments qu’ils furent à 

nouveau réunis. Tous deux étaient heureux et satisfaits mais 



 

189  

  

ils devaient encore voir la foire. L’enfant prit à nouveau le 

doigt de son père, mais cette fois, le père lui retira son doigt 

et l’avertit que désormais c’est lui qui tiendrait le doigt de 

son enfant, de sorte qu’ils restent ensemble. Ainsi ils 

retournèrent gaîment à la foire. 

 

Par cette histoire le sage Bhrigu veut suggérer que le monde 

est une foire de l’illusion et si quelqu’un veut s’y promener 

en tenant le doigt de Dieu comme le jeune enfant tenait celui 

de son père ou comme le jeune singe s'agrippait à sa mère, la 

prise peut être lâchée. Les attirances du monde matériel, qui 

ne sont rien d’autre que la manifestation de Maya, sont assez 

puissantes pour desserrer l’étreinte de Dieu, mais si l’on se 

soumet complètement à Dieu et si on Le laisse tenir notre 

doigt, la crainte de se perdre dans le tourbillon de l’illusion 

peut-être jugulée. C’est pourquoi, vu sous l’angle de la 

sécurité et du confort la méthode du chaton de se soumettre 

totalement est la meilleure. Enfin, Bhrigu dit que la forme de 

dévotion adoptée par les habitants de Gufa Ashram est celle 

de l’abandon total tout en priant pour obtenir la Grâce et la 

Miséricorde du Seigneur. En ce qui concerne les Pandavas, 

ils ne se sont pas complètement soumis à Lui à cause de leur 

penchant déclaré pour le Karma. Par conséquent, bien que 

Bhagavan les inonde tous de Sa grâce et de Son amour, 

l’Akshaya Patra donné aux occupants du Gufa Ashram est 

un don issu de la Grâce tandis que celui donné aux Pandavas 

est issu du Karma. C’est la raison pour laquelle les sadhakas 

obtiennent tout ce qu’ils veulent de l’Akshaya Patra sans 

faire le moindre effort, alors que Draupadi devait mettre 

quelque chose dans l’Akshaya Patra et le faire cuire. Ce n’est 

qu’après cette manœuvre qu’elle obtenait en priant la 

nourriture en abondance. En d’autres termes, l’Akshaya 



 

190  

  

Patra des Pandavas impliquait une intervention de la part du 

bénéficiaire, avant de pouvoir obtenir ce qu’il voulait. C’est 

pourquoi nous pouvons dire que l’Akshaya Patra issu de la 

Grâce est supérieur à celui né de l’action. Bhagavan Baba a 

dit aussi les mêmes choses à propos de la Grâce et de la 

miséricorde. 

 

Après avoir reçu l’Akshaya Patra en même temps que Sa 

permission et Ses bénédictions, ces onze dévots partent pour 

les Himalaya, direction le Népal. Le district de Humla est sur 

la frontière entre le Tibet et le Népal. Là, ils repérèrent une 

grande grotte et décidèrent de se livrer à la méditation 

pendant leur séjour dans cette grotte.  

 

Le Seigneur avait refusé Sa permission au douzième dévot 

d’accompagner les onze autres. Mais, bravant Ses ordres, il 

partit avec eux. Non seulement cela, mais il intrigua pour 

s’instituer le chef du groupe et pris l’Akshaya Patra sous son 

contrôle. En sus, il rassembla différentes denrées 

alimentaires comme de la farine, des légumineuses, du riz, 

des condiments, etc. dans la grotte, ayant une confiance 

relative dans la divinité de l’Akshaya Patra. Non seulement 

les autres dévots furent surpris, mais ils se sentirent mal de 

ce qu’il avait fait, parce qu’un tel acte montrant son manque 

de foi en la divinité de l’Akshaya Patra équivalait à montrer 

de l’irrévérence envers le Seigneur Saï. Cependant Ils se 

résignèrent bientôt à accepter cette situation comme un des 

leelas de Bhagavan et se concentrèrent sur leur sadhana.   

En attendant, le douzième dévot quitta leur compagnie et se 

rendit à Bangalore avec l’Akshaya Patra dans son sac pour 

avoir le Darshan de Swami. Alors qu’il marchait sur la route 

qui longe Brindavan, l’Ashram de Baba à Whitefield, 



 

191  

  

Bhagavan appela un des bénévoles (seva dal) et lui demanda 

d’interpeller un grand individu de 30 à 35 ans qui marchait 

avec un sac sur le dos. Aussitôt qu’il arriva et qu’il eut rendu 

hommage au Seigneur, Swami lui demanda : « Pourquoi as-

tu gardé l’Akshaya Patra avec toi ? Pourquoi ne l’as-tu pas 

remis à tes compagnons ? » Le jeune homme répondit : 

« Baba ! Ils n’ont plus besoin de l’Akshaya Patra. J’ai déjà 

pris des mesures pour faire des réserves de nourriture qui 

dureront au moins six mois. » Swami fut mécontent de son 

comportement mais avec Son calme habituel Il dit : « C’est 

d’accord. Tu as amassé des denrées alimentaires pour eux et 

tu feras de même dans le futur aussi. Mais ils devront 

préparer et cuire tout cela et le temps gaspillé à cuisiner ne 

pourra pas être utilisé pour leur sadhana. » Bhagavan était 

contrarié à ce propos et Il lui dit ; « Sais-tu ce que Je leur ai 

dit en leur donnant le récipient divin ? Je leur ai dit en 

confiance que cet Akshaya Patra était différent de celui des 

pandavas. Draupadi devait y faire cuire quelque chose et 

ensuite prier pour obtenir les vivres qu’elle désirait. Dans ce 

cas tous vos ennuis sont miens. Quand Je vois que vous avez 

besoin de quelque chose, nourriture, lait, jus de fruit, beurre 

(ghee) et Je ne sais quoi, le récipient vous approvisionne 

immédiatement. Les sadhakas ont gagné Ma grâce spéciale 

et comme résultat de leur soumission totale, ils ont obtenu de 

Moi l’Akshaya Patra. Le Patra des pandavas était le 

Purusharatha Patra. Fais un peu de Purushartha et tu 

obtiendras ce que tu veux. » Ensuite le Seigneur demanda au 

douzième dévot de lui rendre le divin récipient. Bhagavan le 

pris puis, par Sa divine volonté, Il le transporta auprès de 

onze dévots en quelques secondes. Il était midi à ce moment-

là. 



 

192  

  

Après avoir passé six mois dans la grotte d’Humala au 

Népal, les onze dévots retournèrent àVaranasi, se réunirent à 

nouveau pour établir le plan définitif, afin de se rendre cette 

fois-ci à Badrinath. A Humala, les chercheurs et les dévots 

venaient souvent les voir pour avoir le Darshan et être 

guidés, et cela troublait leur sadhana. Dans l’intervalle, le 

douzième dévot était aussi revenu de Witefield et les avait 

rejoints. Dès qu’il rencontra Swami Vamadeva, il demanda 

à quel moment l’Akshaya Patra lui était parvenu ce jour. 

Swami Vamadeva dit : « Il était midi cinq. Comme je me 

tournais pour voir l’image de Saï Baba, j’eus la surprise de 

voir là l’Akshaya Patra. Je touchai le récipient divin avec 

vénération et offrit mes remerciements reconnaissants au 

Seigneur Saï qui prend tellement soin de Ses disciples. » 

 

   Le douzième dévot présenta ses excuses à Swami 

Vamadeva et aux autres pour les avoir oubliés. Toutefois, il 

les assura cette fois qu’il prendrait un soin extrême du 

récipient et le garderait personnellement en lieu sûr. En 

disant cela, il prit l’Akshaya Patra et le mit dans son sac avec 

ses autres affaires. Shri Vamadeva et les autres sadhakas ne 

connaissaient pas son habileté et ne firent pas d’objection 

quand il les assura de sa sincérité. Ainsi, un an après avoir 

reçu l’Akshaya Patra des mains de bhagavan, ils se réunirent 

au Dashashwamedha Ghat à Kashi et, priant le Seigneur Saï, 

commencèrent leur dernier voyage en direction de 

Badrinath, pour compléter leur sadhana. 

 

Les expériences que les dévots eurent au cours de voyage 

et le chemin qu’ils empruntèrent pour atteindre le Nara 

Narayana Gufa Ashram ont déjà été décrites en détail dans la 

première partie de ce livre.  



 

193  

  

Dans le chapitre précédent nous avons discuté du bien-

fondé relatif de la Purushartha Bhakti pratiquée par les 

Pandavas. Nous allons parler maintenant de la Samarpan 

Bhakti des habitants du Gufa Ashram. Des récits sur deux 

d’entre eux, Swami Virajanand et Swami Vamadeva, ont 

déjà été faits dans la première partie. Je voudrais donc faire 

état de la grâce du Seigneur envers le chef du Gufa Ashram. 

 

L’adoption du jeune homme 

 

Le directeur du Gufa Ashram est un habitant de Janakpur, 

dans la région Mithila du Népal. Il naquit dans une famille 

Brahmin fort connue, nantie d’un riche héritage spirituel. 

Après avoir achevé son éducation primaire, son père se 

déplaça à Bangalore pour permettre à son fils de poursuivre 

ses études au collège. Il entra dans la filière scientifique et 

passa son diplôme de ‘Master of sciences’ en 

mathématiques. C’est ici que le jeune homme fut adopté par 

le Seigneur Sainath comme son propre fils. Voici ce qui s’est 

passé : 

Après les examens de M. Sc., il y eut une période de repos. 

Le jeune homme séjourna à Bangalore avec ses parents un 

peu plus longtemps. Un jour, la maîtresse de maison entendit 

un sanyasin qui appelait à sa porte. Il disait : 

« Annapurne sadapurne 

Shankar pran vallabha ; 

Jnana vairagya sidhyartham 

Bhikshamdehi mam Parvati. » 

 

« O Mère, très chère épouse de Shankara, tes greniers sont 

toujours pleins. Mère Parvati ! s’il te plait donne-moi une 



 

194  

  

aumône pour que je puisse parvenir au succès dans 

l’acquisition de la connaissance et le renoncement total. »  

La mère du jeune homme entendit l’appel et vint à la porte. 

Là, elle vit un sanyasin debout, l’air indifférent. Au premier 

abord, il lui inspira un sentiment de contentement et elle fut 

convaincue que le mendiant n’était pas un personnage 

ordinaire. C’est une habitude routinière pour les mendiants 

et les sadhus d’aller jour après jour chez les chefs de famille 

pour demander l’aumône. Généralement les dames donnent 

des aumônes que leurs moyens leur permettent. Mais quand 

des sadhus spirituellement réalisés vont chez un chef de 

famille, la coutume veut que l’on demande au visiteur ce 

qu’il désire, et qu’on essaie dans la mesure du possible de 

satisfaire ce désir. Inspiré par un pieux sentiment, la dame 

dit : « O Grand Dieu ! C’est une chance pour vous que vous 

ayez fait appel à nous. Quel service pouvons-nous vous 

rendre ? » Le sanyasin semblait attendre cette occasion et 

aussitôt il demanda avec enthousiasme si elle était prête à lui 

donner l’aumône de son choix. Elle confirma trois fois et le 

sanyasin dit ; « S’il en est ainsi, alors donne-moi ce que je 

veux. » « Ayez la bonté de me le faire savoir », dit la dame 

et elle le pria de s’asseoir. Pendant ce temps son mari et son 

plus jeune fils arrivèrent aussi et s’assirent après avoir salué 

le sanyasin. Le sanyasin demanda : « Combien avez-vous de 

fils ? » « Cinq » répondit la mère. « Que font-ils ? » « Les 

quatre premiers ont fini leurs études, sont mariés et sont 

établis dans la vie. Ils sont heureux et prospères. Celui qui 

est devant vous est le plus jeune. Il étudie et par vos 

bénédictions il peut réussir sa maîtrise en sciences. Nous 

arrangerons son mariage dans les six mois à venir et ensuite 

nous serons libérés de toute responsabilité. Nous voulons 

passer le reste de notre vie en méditation et prière. »  



 

195  

  

La sanyasin fit une petite pause et reprit : « Donc cela 

signifie que vous vous mariez, élevez des enfants et quand 

ils sont grands vous arrangez leur mariage et avez des petits 

enfants. Ainsi vous tombez dans le piège de la mort en 

accomplissant ces routines terrestres. Vous appelez cela une 

vie idéale ? » 

 

Le couple fut décontenancé par cette question. Ils n’avaient 

jamais rencontré quelqu’un qui leur parle aussi franchement 

et présente devant eux la vérité absolue de la vie. Après avoir 

surmonté le choc, la mère dit : « O grand Homme ! Les 

choses sont ainsi, partout et pour tous. C’est ce que l’on 

appelle la vis matérielle du Kaliyuga. Ce sont les exigences 

de l’époque. Mais de grâce, éclairez-nous sur ce que nous 

devrions faire. » 

 

Le Sanyasin répondit : « Une forme humaine vous a été 

donnée, et les meilleurs parmi les êtres humains sont les 

Brahmins à cause de leurs nobles Karmas. Su le plan matériel 

vous ne manquez de rien, et vous connaissez aussi les 

écritures. Alors pourquoi vous détournez-vous du service 

envers autrui ? Voyez-vous, nous avons une ancienne 

tradition. Quiconque à cinq fils en consacre un au service des 

autres. De même si un membre d’une famille devient une 

véritable âme illuminée, détachée et néanmoins aimante, la 

charge des péchés accablant la famille sera réduite. Le grand 

public comprendra la valeur du service rendu à autrui et ces 

sentiments généreux se répandront. » 

 

Ainsi le sanyasin exprima ses pieuses pensées. Le couple 

l’écouta avec une profonde attention. Le maître de maison 

avait une énorme connaissance des écritures mais il se tenait 



 

196  

  

coi, pensant combien sa science des livres sacrés paraissait 

dérisoire comparée à l’immense réservoir de connaissances 

du sanyasin. Il pensait qu’il valait mieux garder le silence 

devant une autorité supérieure.  

 

Dans l’intervalle, le sanyasin rappela à la mère l’aumône 

qu’elle avait promise. Il dit : «  Vous vous êtes d’ores et déjà 

engagée à vous acquitter de votre promesse. Maintenant 

donnez-moi votre plus jeune fils comme aumône. Je ferai de 

lui un vrai philanthrope et un vrai sage. »  

 

Immédiatement le mari et la femme prirent tous deux de 

l’eau bénite dans leurs mains et prononcèrent leur sankalpa 

(résolution) en sanskrit. Heureux de leur bonne fortune, ils 

récitèrent ce verset du Srimad Bhagavatam : 

« Kulam pavitram janani kratarthaha 

vasundhara punyavati cha tein 

Apar saivit sukh saagaresmin 

Leenum parabrahmani yasya chetah. » 

  

« Celui qui fond son esprit et son âme dans le Seigneur, ou 

celui qui atteint le stade du complet détachement, obtient que 

toutes ses possessions et tous ses parents jusqu'à la vingt-et-

unième génération, deviennent saints et atteignent par la 

suite la libération. » 

 

Ainsi inspirés par de pieux sentiments, le couple remit leur 

plus jeune fils entre les mains du sanyasin. Sur ce, le 

sanayasin dit une fois de plus comme pour le réaffirmer : 

« C’est entendu, maintenant ce garçon ne vous appartient 

plus. Il est à Moi. Mais Je laisse mon disciple sous votre 

garde, comme une propriété dont vous êtes responsables. 



 

197  

  

Quand le moment sera venu, Je vous le réclamerai. » Le 

couple acquiesça. Le sanyasin alors, se leva sur-le-champ et 

quitte la maison immédiatement. 

 

Le couple put difficilement se remettre de son extase après 

que le sanyasin eut disparu à leurs yeux. Submergée par la 

vénération et la joie, la mère se mit presque à gémir. Elle 

pleura : « O Seigneur ! Vous n’avez même pas accepté la 

nourriture frugale que je vous ai offerte. Comme c’est 

cruel ! » Bien qu’on ne vit personne, elle put entendre : 

« C’est suffisant. J’ai déjà pris mon aumône. » En entendant 

ces paroles, la surprise du début se transforma pour la mère 

en une ferme conviction. « Le Seigneur Lui-même a honoré 

mon foyer aujourd’hui. Cela ne fait aucun doute. » 

 

A partir de ce jour-là, le couple restait perdu la plupart du 

temps dans le souvenir précieux de cette minute inoubliable. 

Quelques jours après, le fils cadet soumit un projet à ses 

parents et sollicita leur permission. Il dit : « Il y a encore un 

mois d’attente avant que mes résultats ne soient proclamés. 

J’ai reçu une lettre de mes amis de Madras me proposant 

d’aller passer quelques temps en leur compagnie. » Les 

Parents lui accordèrent la permission avec plaisir. 

 

Leur fils arriva à Madras le jour suivant. Après s’être 

préoccupés de son installation, ses amis l’informèrent de ce 

qu’ils avaient projeté pour passer leurs vacances de manière 

avisée : il s’agissait de participer à ce saint programme pour 

lequel ils l’avaient fait venir. Ils ajoutèrent : « Voilà ce dont 

il s’agit. Le Seigneur Saï réside à Puttaparthi. Aucune vision 

n’est aussi sainte et réjouissante que celle de Sa forme divine 

et aucun lieu n’est plus saint que celui où Il réside. C’est 



 

198  

  

pourquoi nous t’avons invité à nous accompagner à un 

pèlerinage en ce lieu saint. » 

 

Tous acceptèrent cette proposition et un groupe de huit à 

dix étudiants se rendit à Prashanti Nilayam. Le jour suivant 

ils eurent la chance d’avoir le Darshan de Saï et de toucher 

Ses pieds de lotus. Le Seigneur jeta un regard plein d’amour 

sur le groupe comme s’Il les aspergeait de nectar. Il créa 

aussi de la Vibhuti et la donna à un garçon du groupe. 

Chacun enduisit son front de la divine cendre et purifia sa 

langue en en posant un peu dans la bouche. Ils se réjouirent 

profondément des bhajans chantés dans le temple. Vers 10 

heures, ils retournèrent à leur chambre et racontèrent aux 

autres leur expérience. L’étudiant de Bangalore fut le 

premier à parler : « Ce fut une expérience excitante de voir 

Baba. J’ai expérimenté une joie et un bonheur véritables. Je 

vous suis extrêmement reconnaissant de m’avoir fait 

participer à ce programme exceptionnel. « Pendant quelques 

minutes il resta silencieux puis il reprit : « Mais, mes amis, 

vous me pardonnerez une chose. Que nous prenions Saï Baba 

pour une grande âme dotée de pouvoir spirituels et que nous 

profitions de son darshan, que nous nous tenions les mains 

jointes par égard et respect envers Lui, que nous écoutions 

Ses enseignements et essayions de L’imiter pour que notre 

vie ait plus de sens, est compréhensible. Mais je ne sais 

pourquoi, il me déplait de voir les gens toucher Ses pieds, se 

prosterner sur le sol, enduire leurs fronts du sable sur lequel 

Il a marché, Lui parler comme s’Il était Dieu et chanter Sa 

gloire, et se traiter tout le temps de misérables et de pauvres. 

L’homme ne peut-il jamais devenir Dieu ? Chaque fois 

qu’on s’adresse à l’Atman comme Paramatman, c’est 

seulement par le biais d’une image, exactement comme la 



 

199  

  

métaphore de la lune est employée pour décrire un charmant 

visage. »  

 

Pour appuyer l’objet de sa discussion, le jeune homme 

ajouta : « En fait, chaque individu est un magasin qui 

contient un peu de bonnes pensées et un peu de mauvaises. 

Il est né avec différentes sortes de Samskaras (impulsions 

innées). Il est tout le temps perdu dans ses pensées à lui. 

Certains soutiennent la théorie agnostique de la vie. Pour eux 

il n’y a ni Atma ni Paramatma. Ils poursuivent leur chemin 

en désaccord avec nos écritures sacrées. D’autre part il y a 

ceux qui se proclament des dévots et qui croient en 

l’existence de l’Atma et de Paramatma, et a l’appui de leur 

opinion ils entretiennent des sanyasins à la robe safran qui 

s’identifient à Dieu, le Tout Puissant. » Il fit une légère 

pause, puis avec le sourire pour son manque de foi en ce qui 

était arrivé, il raconta qu’une semaine auparavant, un 

sanyasin eut l’occasion de venir chez lui. Il fit un discours 

efficace et impressionna ses parents à un tel point qu’ils lui 

donnèrent leur jeune fils comme aumône. « Après tout, je ne 

suis pas un article comme une table ou une chaise, ni un 

animal comme une vache ou une chèvre que l’on peut offrir 

à celui qu’on veut. En ce qui concerne le mystère qui cache 

le phénomène que nous sommes Dieu, il est au-delà de la 

compréhension humaine et il ne faut pas essayer de le 

comprendre. Encore aujourd’hui personne ne peut donner 

une preuve authentique de l’existence de Dieu. » 

 

Le groupe de Madras écouta le jeune homme avec patience 

et une légère surprise. Puis ils lui dirent ; « Mon cher, nous 

sommes heureux que tu aies expérimenté la paix après le 

Darshan de baba. Tu L’as aussi reconnu comme un 



 

200  

  

Mahatma, une grande âme. Avant, quand nous avions de 

telles discussions, tu nous traitais tous d’hypocrites et tu 

parlais de l’Atma et du Paramatma comme d’un imbroglio. 

Nous espérons qu’après le Darshan du Seigneur Saï tu as 

révisé ton opinion à propos des grands hommes. Tôt ou tard 

toi aussi tu réaliseras qu’il peut aussi exister une entité 

semblable à un homme parfait –Poorna Purusha – et c’est Lui 

que nous appelons Paramatma.  Il est tout à fait possible que 

dans les jours prochains tu puisses nous dépasser tous dans 

ta vénération et ton adoration envers le Seigneur Saï, dans 

ton assiduité à chanter Sa gloire et à toucher Ses pieds sacrés. 

Nous parlons ainsi parce que, dans le passé, nous avons 

l’exemple de gens qui sont venus ici en rugissant comme des 

lions et qui sont repartis comme d’humbles agneaux 

soumis. »   

L’étudiant de Bangalore s’empressa de clarifier son avis 

concernant les grands hommes et dit : « Chers amis, j’espère 

que vous me pardonnez d’appeler Saï Baba une grande âme. 

Je veux simplement dire qu’Il est certainement au-delà et au-

dessus du commun des mortels et qu’Il est détenteur de 

quelques pouvoirs mystiques et spirituels. C’est pourquoi 

quand nous le rencontrons, nous ressentons une pieuse 

inspiration qui nous élève. Mais cette sorte de grandeur est 

réalisable. Si nous menons une vie pieuse et concentrée sur 

notre sadhana, nous pouvons aussi atteindre ce niveau. » Les 

garçons de Madras, cependant, ne furent pas satisfaits. Ils 

insistèrent, disant que Baba est bien plus que cela. Il est le 

dépositaire de tout le savoir et de toutes les vertus. En 

d’autres termes, Il est Dieu en personne.  

 

De cette façon, les garçons s’entretinrent sur Bhagavan 

Baba toute la journée. Le jour suivant quelque chose se 



 

201  

  

produisit. Baba appela l’étudiant de Bangalore pour une 

entrevue. Aussitôt qu’il eut pénétré dans le salon des 

entrevues, Baba s’adressa au jeune homme sur un ton de 

reproche et lui dit : « Bien que né dans une famille dévote, tu 

exprimes des doutes comme un athée. Pourquoi blesses-tu 

tes parents qui ont l’esprit simple et religieux, en faisant 

cela ? » 

 

En attendant ces paroles de Baba, il fut abasourdi. Il fut 

convaincu que Baba savait tout ce qu’il avait dit à ses amis. 

Par cette première phrase, le Seigneur Saï avait révélé ce que 

le jeune homme avait dans l’esprit. Baba ajouta : « D’accord, 

pour le moment que tu vas passer à l’étranger. Je 

m’occuperai de tout quand tu reviendras. » Sur ces mots, 

l’entrevue se termina. Le jeune homme sortit de la pièce dans 

un état de grande excitation. Il pensait à ce que le Seigneur 

avait dit. Il lui parla d’abord de l’athéisme, ce qui était tout à 

fait exact. Mais la deuxième chose dont Il avait parlé 

concernait son départ pour l’étranger. « Comment cela peut-

il être possible ? » Pensa-t-il. « Il n’y a rien de tel dans mes 

projets. C’est absolument faux. » 

 

Ainsi donc, ce groupe d’étudiants qui venaient de vivre 

pendant quelques jours dans la pieuse atmosphère de 

Prashanti Nilayam, rentrèrent chez eux. L’étudiant de 

Bangalore resta à Madras quelques jours de plus mais 

comme la date de proclamation des résultats approchait, il 

rentra à Bangalore. Lorsqu’il se présenta au collège pour 

avoir ses résultats, le principal l’appela et le félicita d’avoir 

obtenu un premier degré mais il lui demanda de s’acquitter 

d’une dette de reconnaissance envers le collège avant qu’il 

n’obtienne le grade universitaire. Le jeune homme répondit 



 

202  

  

avec humilité : « Monsieur, ce sera un plaisir pour moi si je 

peux faire quelque chose pour mon ‘alma mater’ 

(l’université où on a fait ses études). Le principal dit : 

« l’université de Californie (U.S.A.) a organisé un débat sur 

le sujet suivant : les Védas sont-ils éternels ou bien issus des 

premiers âges ? Tous les étudiants répondant aux critères du 

troisième cycle peuvent y participer. Pendant votre séjour au 

collège, nous vous avons entendu plusieurs fois et nous 

pensons qu’avec l’acquis spirituel de votre famille et 

l’abondante connaissance des Védas que vous possédez, 

vous serez la personne la plus apte à représenter notre 

collège. Le gouvernement pourvoira à toutes vos dépenses. » 

Avec un curieux sentiment d’aller à l’étranger, et de 

manière si inattendue, le jeune homme rentra chez lui. Et la 

première chose qui traversa son esprit fut ce que Bhagavan 

lui avait dit : « Tu vas à l’étranger et je te verrai à ton 

retour. » Ces mots résonnaient encore à ses oreilles. « Le 

Seigneur Saï semble être le Dieu Omniscient. Sinon, 

comment pourrait-Il prévoir les événements de ma vie bien 

avant que quelqu’un en ait connaissance. Peut-être que mes 

amis ont raison. Peut-être que Baba est Dieu. »  Mais quelque 

part dans le coin le plus secret de son esprit il y avait encore 

un vague doute. Il se dit donc, « Si Baba est réellement Dieu, 

il ne devrait pas du tout Lui être difficile de m’aider à gagner. 

Comme Dieu Omniprésent, Il est aussi en moi. Au moment 

du débat, s’Il me guide pour mettre en avant des arguments 

irréfutables et s’Il me fait gagner, je l’accepterai en tant que 

Dieu. C’est le bon moment pour le tester. » 

 

Le jeune homme atterrit en Californie à la date prévue. Le 

débat devait durer trois jours. Un groupe de participants 

contestait que les Védas étaient issus des premiers âges. Que 



 

203  

  

c’était à la fin du Dwapar Yuga que Shri Vedavyas avait écrit 

les quatre Védas. Nous pouvions les appeler Adigranth mais 

tout ce qui a un commencement a aussi une fin. Pour cela, ils 

ne peuvent être appelés ‘Anandi’, c’est à dire qui n’a pas de 

commencement. Ils ne sont pas éternels. Le groupe rival 

contestait le fait que les Védas soient des familles. Ils sont 

éternels et représentent un courant vivace du panorama 

culturel et spirituel depuis des temps immémoriaux. 

 

Ce groupe d’orateurs pensait que Maharshi Vedavyas 

n’avait pas écrit les Védas. Il avait simplement fait une 

compilation et mis par écrit la parole verbale de Dieu. Ils 

existaient antérieurement à Vedavyas, mais ils se trouvaient 

éparpillés ici et là. Plusieurs Rishis, Munis et Acharyas se 

souvenaient par cœur de différents hymnes des Védas mais 

ils n’étaient pas correctement classés et présentés de façon 

cohérente. Maharshi Vedavyas donna aux Védas une 

classification correcte. Il a du le faire parce que, au bout de 

l’ère de Dwapara, la sagesse de l’homme avait été érodée à 

cause du mal qui régnait partout. Quand l’ère de Kali arriva, 

le matérialisme prédomina, les passions s’échauffèrent, la 

cupidité fut injectée dans le sang même du peuple, les vertus 

cardinales de Vérité, Dharma, Paix, Amour et Non-violence 

disparurent. La méditation, l’étude des écritures saintes et 

autres sadhanas déclinèrent. Maharshi Vedavyas put prévoir 

ce qui allait arriver. Il fit d’abord deux choses significatives. 

Il divisa le contenu du Véda en quatre parties et le rebaptisa 

‘les quatre Védas’. Deuxièmement il enseigna à quatre des 

ses principaux disciples un Véda différent à chacun et leur 

confia le soin de préserver les Védas. Ces quatre disciples 

furent Vaishampayana, Peela, Sumantanand et Jaimini. Du 



 

204  

  

point de vue du contenu, les quatre divisions furent 

extraordinaires. 

 

Les hymnes relatifs à la prière du Seigneur de la Création 

et autres dieux et déesses mineurs furent réunis dans un livre 

connu sous le nom de Rigveda. Les versets relatifs à la 

pratique des Yagas (sacrifices rituels) et autres rites furent 

groupés dans le Yajurveda. Les Hymnes pouvant être 

chantés furent réunis dans le Sama Véda et les mantras 

relatifs à la mythologie Védique et à la conduite du 

comportement humain dans différentes situations furent 

rassemblés dans l’Atharvaveda. Ceux qui maîtrisent un, 

deux, trois ou les quatre Védas sont connus sous le nom de 

Vedi, Dwivedi, Trivedi et Chaturvedi. C’est le Seigneur 

Narayana Lui-même qui sous la forme de Vedavyas 

descendit sur terre pour rendre ce service à l’humanité. Le 

débat dura ainsi trois jours consécutifs. Des arguments et des 

contre arguments furent avancés des deux côtés. Mais le 

jeune homme de Bangalore, grâce à son intelligence, son 

savoir et sa logique véritable domina le débat. Le parti qu’il 

représentait gagna le débat et, plusieurs prix spéciaux lui 

furent attribués pour sa performance personnelle. 

 

Le quatrième jour tout le groupe se réunit pour écouter la 

cassette enregistrée. Les arguments avancés par l’étudiant de 

Bangalore étaient tout simplement stupéfiants. Sa logique, 

ses citations à l’appui de ses arguments, étaient tout à fait 

étonnantes. « Comment tout cela a-t-il pu arriver ? » Pensa 

le jeune homme. Il m’était parfaitement impossible de 

soutenir mes points de vue de cette manière. Normalement 

dans de telles situations les gens oublient tout ce qu’ils ont 

appris et sont intimidés. Mais chez moi, tout était différent. 



 

205  

  

Très certainement Baba m’a guidé par télécommande. Celui-

là qui non seulement m’inspire mais fait de moi sa 

marionnette ne peut être que le Créateur Tout Puissant. Voici 

les attributs de Dieu tels qu’ils sont décrits dans les puranas : 

« Utapattim pralayam chaiva, bhootanam gatimagatim ? 

Vetti Vidyamavidyashcha saha vachye Bhagavaniti. » 

 

« Celui qui a la connaissance absolue de la naissance et de 

la mort de tous les êtres vivants, des bonnes et des mauvaises 

actions qui les suivent dans leurs vies futures ainsi que de 

l’ignorance qui vous transporte en enfer et impose le mode 

de vie pour chacun des êtres en particulier, est connu sous le 

nom de Bhagavan. »  

 

À moins que Dieu ne soit Omniprésent, Omnipotent et 

Omniscient, Il ne peut pas s’acquitter correctement des 

fonctions de sa création. Grâce à Son Omniprésence, Il 

connaît les Samskaras (impulsions innées d’origine 

karmique) des vies précédentes de l’être humain. Grâce à son 

Omniscience, Il décide des fruits de ses actions et lui donne 

le paradis en récompense ou l’enfer en punition. « Quand 

j’étais avec Baba dans la salle d’accueil pour les entrevues, 

j’ai exprimé Son Omniscience. Il n’y a aucune raison pour 

que je ne m’abandonne pas à Lui. » Par la suite, l’étudiant se 

mit à évoquer les souvenirs divins de Puttaparthi, lorsqu’il 

était allé au Darshan de Baba. « La toute première vision que 

j’ai eue de Baba m’a procuré une paix indescriptible au plus 

profond du cœur. Je me suis senti dans un état de plénitude 

et de satisfaction parfaites. Auparavant j’avais ri de mes amis 

parce qu’ils touchaient Ses pieds, mais aujourd’hui, je sens 

que si je faisais la même chose, les péchés accumulés au 

cours de mes vies antérieures seraient effacés. »  A son 



 

206  

  

retour, il mit sur-le-champ le cap sur Puttaparthi pour avoir 

une audience avec Baba. Chantant silencieusement Sa 

splendeur dans son cœur, il s’offrit comme une fleur à Ses 

pieds. Tout en le bénissant, le Seigneur lui parla de son 

avenir. Il dit : « Ecoute, Je t’ai fait naître dans une famille 

prospère et pieuse. Ne t’intéresse donc pas aux choses 

terrestres. Tu dois seulement te consacrer à la recherche 

spirituelle. Va, rencontre tes parents et revient ici. »  

 

L’étudiant retourna chez lui avec la bénédiction de Baba. 

Les parents constatèrent avec émotion un changement théiste 

dans la manière de penser de leur fils. Tous les membres de 

la famille retournèrent à Janakapur, au Népal, qui était leur 

pays natal. Après avoir passé un an à mener une vie de 

discipline avec ses parents, le jeune homme revint à 

Puttaparthi pour avoir une entrevue avec le Seigneur. 

Pendant l’audience, le Seigneur lui exposa en détail les 

principes concernant Pranayanam (discipline du souffle), et 

lui dit en conclusion : « A dater d’aujourd’hui tu ne 

retourneras plus chez toi, car ta vraie demeure se trouve là 

où tu médites. Va dans la forêt de Champaran et médites-y. 

Je suis ta mère, ton père et ton professeur. Tâche de le 

reconnaître. Je suis le sanyasin qui t’a reçu comme aumône 

de tes parents. C’est aussi grâce à Moi que tu as triomphé en 

Californie. Depuis le jour où Je t’ai reçu en aumône jusqu’à 

ce jour, J’ai été près de toi à chaque instant et Je continuerai 

à le faire dans l’avenir. »  

 

En entendant cela la joie du jeune homme ne connut plus 

de borne, car il avait trouvé en la personne du Seigneur, à la 

fois son vrai père, sa mère et son maître. La dernière phrase 



 

207  

  

que Baba prononça fut qu’il atteindrait l’état de Siddhi 

(perfection yogique) dans la forêt de Champaran.    

   

Pendant une seconde une peur inconnue s’empara de lui. Il 

venait de penser aux divers obstacles qu’il pouvait rencontrer 

dans la forêt. « Comment vais-je faire pénitence ? Et pour la 

nourriture, etc. …? » Toutes ces questions assaillirent son 

esprit. Mais tout de suite après il reprit confiance. Il se dit : 

« Je suis complètement fou de penser à ces choses sans 

importance. Si le Seigneur Saï a le pouvoir de me faire 

triompher dans un débat international, en Californie, qui se 

trouve à l’autre bout du monde, ne peut-Il pas s’occuper de 

mes besoins quotidiens dans la forêt ?  Il le peut. » 

 

En arrivant dans la forêt de Champaran il eut la bonne 

fortune de rencontrer un vieux Mahatma réalisé, Swami 

Vamadeva.  Swamiji le guida pour tout ce dont il avait 

besoin. Ensuite le jeune homme se concentra sur sa sadhana. 

Il demeura là pendant six ans et se consacra complètement à 

une pénitence rigoureuse. Il pratiqua le Pranayanam comme 

Bhagavan Baba le lui avait expliqué et avec le temps, il put 

retenir son souffle pendant plus d’une heure. Il acquit 

progressivement la maîtrise des sens et développa une sorte 

de sérénité qui est la conséquence de la vraie Tapasya 

(ascèse). 

 

Nous voyons donc que si le Seigneur Sainath prend 

quelqu’un sous Son aile, Il l’aide à devenir un homme 

véritable afin que, avançant sur le sentier de la sadhana, il 

puisse atteindre le but de sa vie, Moksha (la libération). 

Ayant achevé ses austérités dans la forêt de Champaran, le 

jeune homme rencontra à nouveau Bhagavan Baba à 



 

208  

  

Brindavan en 1983, en même temps que dix autres dévots. 

Ce qui s’ensuivit a déjà été raconté dans la première partie 

de ce livre.   

 

 

 

                                                             

JAI  SRI  RAM  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

209  

  

 

GLOSSAIRE 

 

Acharya Madhusudan : 

Grand saint du 16ème siècle. Il reçut le darshan du Seigneur 

Krishna comme résultat de la répétition du Gopala Mantra. 

Son commentaire de la Gita est connu sous le nom de 

Madhusudani Gita. 

 

Ashwaghosha : 

Maître de Nagarjuna. Il influença Kanishka par ses 

enseignements et le convertit au Bouddhisme. 

 

Atri : 

Un autre membre de la constellation de sept étoiles dans le 

ciel connues sous le nom de Saptarshi. Sa femme, Anusuiya, 

qui était un rishi transforma la trinité de Brahmâ, Vishnu et 

Mahesha en enfants lorsqu’ils vinrent tester sa chasteté. Le 

Seigneur Rama, Lakshamana et Sita se rendirent à leur 

Ashram dans la forêt pendant leur exil. Anusuiya exposa à 

Sita à cette occasion, les attributs d’une femme fidèle et 

loyale. 

 

Atithivai Vishnuh : 

Traiter un invité comme Vishnu Lui-même. Il existe cinq 

sortes de Yajnas qu’une personne est supposée accomplir 

pour s’acquitter de ses obligations de ce monde et de l’autre 

monde. Ce sont Brahmâ Yajna, Pitra Yajna, Deva Yajna, 

Balivaishvadeva Yajna et Atithi Yajna. Dans ce cas vous êtes 

tenus de nourrir un étranger qui a vraiment faim jusqu’à ce 

qu’il soit rassasié.  

 



 

210  

  

Chaitanya Sampradaya : 

Il a son origine dans le Gauda Desha qui est aujourd’hui 

connu sous le nom du Bengale ouest et du Bangladesh.  Il est 

donc aussi connu sous le nom de Gaudiya Sampradaya. Il a 

été fondé par Chaitanya Mahaprabhu. La principale 

caractéristique de ce Sampradaya est de chanter la splendeur 

de Radha et de Krishna par des chants et des kirtans. Il fut 

important de 1494 à 1824 après J.C. 

 

Chinmaya Loka : 

Au-delà de Kshirasagara et Shweta Dweepa, vers le nord, 

se trouve Tripaada Vibhuti, c’est à dire krupa jagat ou 

Chinmaya Loka. Ce monde consiste en un certain nombre de 

mondes tels que Vaikuntha, Saket, Kailash et Goloka, 

comme c’est indiqué dans ce livre. 

Dwadash Bhagavatas : 

 

Douze des principaux disciples de Sri Ramananda étaient 

connus sous le nom de Dwadasha Bhagavatas. Voici leurs 

noms : Anantananda, Sukhananda, Raidas, Yogananda, 

Bhavananda, Sen Bhakta, Pipaji, Sursarananda, Dhanna 

Bhakta, Kabir, Padmavati, Sursari. 

 

Golaka : 

Le Seigneur Krishna vit dans le Goloka avec Nanda et 

Yashoda. Eux et les autres dévots de Krishna, y compris 

Radha et les gopies, revivent les expériences de l’enfance de 

Krishna. 

 

 

 

 



 

211  

  

Jamadagni : 

Autre membre du groupe des Saptarshi. Père de 

Parashurama. Il rappela sa femme à la vie à la demande de 

son fils. 

 

Kumbhaka : 

Un des trois types de Pranayam : Pooraka, Kumbhaka et 

Rechaka. Dans Kumbhaka, le Sadhaka doit retenir l’air 

inhalé à l’intérieur du corps. Ce type de Pranayama est 

accompli dans la proportion de 1:4. Autrement dit, si vous 

faites Pooraka trois fois en disant le Pranava OM, vous devez 

pratiquer Kumbhaka 12 fois. Vous prononcerez le son OM  

12 fois sans libérer votre souffle jusqu’à ce que l’exercice 

soit terminé. 

 

Maharshi Bhrigu : 

Maharshi Bhrigu est le fils spirituel (Manasa Putra) de 

Brahmâ par suite de sa sadhana de silence. Le Seigneur 

Krishna lui fait le plus grand honneur en s’identifiant lui-

même à Bhrigu dans le 25ème verset du chapitre X de la 

Gita. Des rishis sont connus pour avoir une très longue vie, 

s’étalant sur plusieurs millions d’années. Lui, donc, vit dans 

sa forme subtile même aujourd’hui. Son caractère le plus 

important est sa faculté unique de sonder le passé et le futur. 

Ces prédictions sont consignées dans son célèbre livre 

‘Bhrigu Samhita’. Maharshi Bhrigu dit ceci à propos du 

Seigneur Sainath : 

« Le Seigneur de toute la création, le père suprême, le 

docteur le plus grand, le sauveur, le donneur de vie et le plus 

grand éducateur de tous les temps qui fondera une série 

d’institutions d’enseignement, et des hôpitaux… » (Réf. 

Sathyam Shivam Sundaram Vol. III - Chapitre 17) 



 

212  

  

 

Manu et Shatrupa : 

Ils sont nés de Brahmâ. Ce sont les premiers ancêtres des 

hommes. Par sa divine volonté Brahmâ créa Manu de son 

bras droit et Shatrupa de son bras gauche. Le roi Uttanpada, 

père de Dhruva, est né de ce couple. 

 

Nagarjuna : 

Célèbre érudit et réformateur social du bouddhisme. 

Nargarjuna serait né au premier siècle. Il est célèbre pour 

avoir introduit la notion du service dans la véritable sadhana 

bouddhiste et l’adoration de la statue du Seigneur Bouddha. 

 

Namadeva : 

Saint Namadeva vécut au 14ème siècle après J.C. Il naquit 

dans le village de Narsingh Bhrahmani du district de Satara 

dans le Maharashtra. Sa vie fut pleine de miracles, parmi 

lesquels la rotation des portes du temple Vitthala à 

Pandharapur dans la direction où Namadeva était assis. Il 

impressionna aussi Ibrahin Lodi en ramenant à la vie une 

vache morte. 

 

Narada Bhakti Sutra : 

Dans les écritures anciennes deux Bhakti Sutras sont 

mentionnés, Shandilya Bhakti Sutra et Narada Bhakti Sutra. 

Le dernier est le plus populaire. Il a été publié par Gita Press, 

à Gorakpur (Uttar Pradesh) avec un commentaire. 

 

Panch Ratra : 

Cet ouvrage contient 100.000 versets. Des rishis tels Atri et 

Vashishta l’ont reçu en cadeau de Narayana et Saraswati. 

Actuellement seulement trois volumes de cet ouvrage sont 



 

213  

  

accessibles. Le Shreemad Bhagavata contient un récit 

détaillé du Bhagavata Dharma décrit dans ce livre. 

 

Panchana Purushartha : 

Il y a quatre Purusharthas que l’homme doit accomplir 

selon l’antique culture indienne, Artha, Dharma, Kama et 

Moksha. Mais selon Acharya Madhusudana Raganuraga, 

Bhakti est supérieur à Moksha, car dans ce type de dévotion, 

le Seigneur Lui-même est soumis à Son Bhakta. Ce n’est pas 

le dévot qui doit suivre le Seigneur, mais bien le Seigneur 

qui doit suivre son dévot. Ce type de dévotion a été appelé 

Panchama Purushartha. 

 

Panchikarana : 

Dans le Vedanta ce terme est utilisé dans le contexte de la 

création. Chacun des cinq éléments (Pancha Bhootas), la 

terre, l’eau, le feu, l’air et l’éther (Akasha), se compose de 

cinq parties. Une demi part de chaque élément renferme sa 

caractéristique originale alors que l’autre demi part renferme 

les attributs des quatre autres éléments, par exemple : Terre 

=, Terre + (1/8 eau + 1/8 feu + 1/8 air + 1/8 éther). Ce n’est 

que grâce à ce processus qu’ils revêtent leur forme physique. 

Ce processus s’appelle Panchikarana. S’il n’a pas lieu, les 

éléments resteront sous la forme astrale comme Tanmatras 

(énergies subtiles) et aucune création n’aura lieu. 

 

Patanjali Yoga : 

Brahmâ en tant que Hiranyagarbha (germe) est reconnu 

comme le créateur du Yoga Shastra. A la longue, le Yoga 

Shastra perdit son originalité et fut déformé à cause des 

perturbations causées par les démons Asuras. Il s’effrita. 

Maharshi Pantajali réunit une fois encore tout le matériel 



 

214  

  

disponible et le présenta sous une forme cohésive et 

systématique. Historiquement il appartient au 2ème siècle 

avant J.C. Le yoga Shastra est connu sous le nom de Pantajali 

Yoga.  

 

Poètes d’Ashtachhapa : 

Ils étaient huit : Suradasa, Nandadasa, Kumbhanadasa, 

Parmanandadasa, Givindadasa, Chaturbhujadasa, 

Krishnadasa et Chheetaswami. Ils reçurent tous le titre 

d’Ashtachhapa de Shri Vitthalanath, fils du célèbre saint 

Vaishnava Vallabhacharya. 

 

Pulaha : 

Un des Saptarshi, connu pour sa nature douce ; Il est engagé 

dans de sévères austérités pour le bien-être de l’humanité. 

 

Pulastya : 

Autre membre du groupe Saptarshi, fils spirituel de Brahmâ 

et grand-père de Ravana. Il sauva la lignée des Rakshas de la 

colère du rishi Parashar qui entra dans une profonde ascèse 

pour sauver la mort de son père. Il envoya un message à 

Ravana de ne pas combattre contre Rama, qui était Narayana 

en personne. 

 

Saket : 

Résidence du Seigneur Rama au paradis. Rama réside là 

avec Ses parents, Dasharatha et Kaushalya, et ils ont la joie 

avec les autres dévots d’assister aux jeux divins de son 

enfance. 

 

 

 



 

215  

  

Sankhya : 

Excellent Darshana Shastra traitant des principes de 

l’Atma. Il est d’origine très ancienne mais a été déformé à la 

longue. Quelques parties ont même été perdues. C’est Kapila 

Muni qui le fit renaître et l’expliqua à sa mère, Devahuti, qui, 

après l’avoir écouté, obtint la libération. 

 

Shri Sampradaya : 

Autre nom donné au culte de Bhakti. Selon Srimad 

Bhagavata, le culte de Bhakti est né dans le sud de l’inde. En 

fait, le concept de Bhakti est né d’anciens ouvrages comme 

Panch Ratra et Narada Bhakti Sutra. Mais avec le temps son 

influence déclina. Le crédit de faire renaître Bhakti revient 

aux Alavars du sud (groupe de mystiques tamouls). Alavara 

signifie ‘un saint qui est toujours immergé dans l’amour de 

Dieu’. Plus tard, au 11ème siècle, Shri Ramanujacharya lui 

donna une forme systématique et le propagea dans toute 

l’Inde. Au 14ème siècle Shri Ramananda et ses douze 

Bhagavatas posèrent les fondations de ce que l’on connaît 

sous le nom de Bhakti Yoga. On le nomme Shri Sampradaya 

parce que Shri représente Shakti qui est inséparable de 

Vishnou et à qui on donne la préférence sur le Seigneur Lui-

même. C’est pourquoi nous ajoutons ‘Shri’ devant tous les 

noms de Vishnou. 

 

Shveta Dweepa : 

La montagne Lokaloka forme la frontière de 

Brammananda. Au-delà c’est Kshira Sagara (l’océan de lait). 

La première partie de Kshirasagara est la rivière Viraja. Dans 

la seconde partie de Kshirasagara, le Seigneur Narayana se 

repose sur Sheshanaga (le serpent Shesha) ; encore plus loin, 

nous avons Shveta Dweepa (le continent blanc) qui est habité 



 

216  

  

par ces dévots de naryana qui, charmés par Sa beauté, sont 

tombés amoureux de Lui. Leur dévotion est appelée 

Madhura Bhakti. Seul les sadhakas ayant une forme 

supérieure de sadhana peuvent expérimenter sa divinité. 

 

Suryabhedi Pranayama : 

(1)Prenez une position confortable. (2) Posez l’index et le 

majeur de votre main droite au centre du sourcil. (3) Pressez 

la narine gauche avec l’annulaire et ensuite inhalez l’air par 

la narine droite. ‘4) Retenez votre souffle pendant le temps 

nécessaire pour prononcer OM 12 fois comme il est dit dans 

le Kumbhaka Pranayam. (5) Ensuite pressez la narine droite 

avec le pouce droit et relâchez l’air par la narine gauche 

lentement. L’ensemble du processus est compté comme 

Suryabhedi Pranayam. Vous devez répéter le processus 9 

fois le premier jour et ensuite en augmenter le nombre 

graduellement. 

 

Rappelons-nous que le son que vous entendez quand l’air 

est exhalé par la narine droite est appelé Surya Nadi et celui 

de la narine gauche est appelé Chandra Nadi. Vous pouvez 

accroître la chaleur du corps en pratiquant Suryabhedi 

Pranayana. 

 

Sumeru : 

Notre terre s’appelle Bhooloka. Par-dessus et sous 

Bhooloka il y a Pitraloka (le monde des ancêtres), qui 

s’appelle aussi Bhuvaloka. Ensuite nous avons Indraloka. A 

l'intérieur des frontières d'Idraloka mais séparé de lui, il y a 

Sumeru qui existe sous la forme d’une montagne d’or. Sur 

cette montagne même, est située la salle de réunion pour les 

meetings et les conférences des dieux et Nandan Vana où 



 

217  

  

Indra, avec ses apsaras (divinités féminines) passe son 

temps. 

 

Tanmatras : 

Les attributs des Panch Mahabhootas dans leur forme la 

plus subtile. Ce sont l’odorat, le goût, la vue, le toucher et 

l’ouïe. Grâce à Panchikaran, ils donnent naissance aux cinq 

éléments : la terre, le feu, l’eau, l’air et l’éther.  

 

Tapovana Maharaja :  

Célèbre ascète du Kerala. Il resta dans les Himalaya 

pendant 33 ans et y abandonna son corps à l’âge de 71  ans. 

Auteur de plusieurs livres sur les Himalaya. 

 

Thakur Harnath Pagal : 

Thakur Harnath naquit dans le village de Sonmukhi du 

district de Bankura de l’ancien Bengale. Il vécut 62 ans et 

mourut à son lieu de naissance en 1927. Tout au long de sa 

vie il fut totalement immergé dans la poursuite spirituelle, 

particulièrement dans son amour pour le Seigneur Krishna. 

Les villageois qui ne pouvaient pas comprendre la 

profondeur de sa dévotion, se mirent à l’appeler Pagal, c’est 

à dire fou. Ainsi il devint connu sous le nom de Harnath 

Pagal. Les adeptes de Prema Mula Raganuraga Bhakti le 

considérèrent comme une âme réalisée qui a pris naissance 

seulement pour achever les miracles incomplets accomplis 

par Chaitanya Mahaprabhu.  

 

Vaikuntha : 

Au Vaikuntha réside Vishnou aux quatre bras, tenant la 

conque, la roue, la massue et le lotus dans ses quatre mains. 

Vaikuntha veut dire ‘terre sans Kuntha’, c’est à dire sans 



 

218  

  

hésitation, inhibition. C’est pourquoi tous ceux qui habitent 

au Vaikuntha ont quatre bras et portent les emblèmes cités 

plus haut.  

 

Varuna : 

Autre fils de Kashyapa et Aditi. Seigneur des sept mers. Il 

vit dans sa capitale, Vibhavari, située dans les cieux.  Sa 

forme physique est l’eau. Il y a de nombreuses références sur 

Varuna dans les Védas.   

 

Vashishtha : 

Fils spirituel de Brahmâ, né de sa résolution. C’est un des 

sept Mahashis de ce Manavantar, une incarnation de 

l’extrême tolérance. Dans le Tretayuga, il fut le Guru de tous 

les rois Suryavanshi, y compris le Seigneur Rama. 

 

Vedanta : 

Le Vedanta Darshana est aussi très ancien. Il fut ranimé par 

Veda Vyasa et expliqué par son remarquable ouvrage, le 

Vedanta Sutra. Puis au 6ème siècle après J.C., 

Shankaracharya écrivit un commentaire des Veda Sutras 

bien connus sous le nom de Brahmâ Sutra. Comme le 

Sankhya Darshana, il parle de l’Atma comme d’un  

‘spectateur’(Drashta). Comme un spectateur il n’est pas 

influencé par Ragas ou Vikaras (passion et changement). Son 

but final est aussi la libération des liens terrestres. A cause 

de cela il considère la nature comme une illusion fausse. 

 

Yamaraja : 

Fils de Kashyapa et Aditi. Varuna et le soleil sont ses frères. 

On le connaît aussi sous le nom de Dharmaraja. Il vit dans le 

Sanyaminipuri situé en direction du sud. Il rend la justice aux 



 

219  

  

âmes après la mort, en fonction des karmas accomplis par les 

individus dans leur vie précédente.  

   

 

  

 

 


