LES LOIS




La loi de Manu (Manou)

Ce texte important a la fois cosmogonique, et législatif est sou-
vent évogué et finalement peu connu.

Le premier livre, repris ci-dessous d’aprés la traduction de A.
Loiseleur Deslonchamps, dans Pauthier, Les Livres Sacrés de I'Orient,
Paris 1840, pp 333 et sv. traite surtout de cosmogonie en expliquant
le passage du non-étre a I'étre. C’est la traduction qui sera plus tard
reprise par les Classiques Garnier.

Depuis cette époque qui situait la mise par écrit de ce texte autour
de 800, il a gagné environ un millénaire en ancienneteé. Il est pos-
sible que des manuscrits antérieurs apparaissent, ils n’ont fait que
reprendre une tradition orale qu’il est bien plus difficile encore de
dater. C’est en réalité le contenu qui nous intéresse et que nous ne
pouvons évaluer que par rapport a nos propres textes.

C’est la théorie cyclique, que I'on retrouve a la fois dans la Bible
et chez Hésiode qui par sa régression géeomeétrique change d’'une
vision linéaire que I'observation de la nature et la physique remet-
tent constamment en cause.

Les durées des cycles n'ont pour nous de point de comparaison
gu’en astronomie et les 4000 ans que la Bible assigne a la naissance
du monde paraissent bien faibles, nous le savions déja !

Un texte de René Guénon

C’est par René Guénon que je 'ai découvert les lois de Manu. C'est
a la fois pour I'en remercier et pour apporter sa vision claire que je
vous propose le texte ci-dessous, extrait d'un article, qu'’il publia en
anglais dans le Journal of the Indian Society of Oriental Art, juin-
décembre 1937.

Il est repris en francgais dans Formes traditionnelles et cycles cosmiques,
Gallimard, nrf, 1970, pages 23 a 24.






...Nous envisagerons maintenant les divisions d'un Manvantara, c'est-a-dire les Yugas, qui

sont au hombre de quatre ; et nous signalerons tout d'abord, sans y insister longuement, que
cette division quaternaire d'un cycle est susceptible d'applications multiples, et qu'elle se re-
trouve en fait dans beaucoup de cycles d'ordre plus particulier : on peut citer comme exemples
les quatre saisons de l'année, les quatre semaines du mois lunaire, les quatre ages de la vie
humaine ; ici encore, il y a correspondance avec un symbolisme spatial, rapporté principale-

ment en ce cas aux quatre points cardinaux. D'autre part, on a souvent remarqué I'équivalence
manifeste des quatre Yugas avec les quatre ages d'or, d'argent, d'airain et de fer, tels qu'ils

étaient connus d l'antiquité gréco-latine : de part et d'autre, chaque période est également
marquée par une dégénérescence par rapport a celle qui I'a précédée ; et ceci, qui s'oppose

directement a l'idée de « progres » telle que le congoivent les modernes, s'explique trés sim-
plement par le fait que tout développement cyclique, c'est-a-dire en somme, tout processus de
manifestation, impliquant nécessairement un éloignement graduel du principe, constitue bien
véritablement en effet, une « descente », ce qui est d'ailleurs aussi le sens réel de la « chute »

dans la tradition judéo-chrétienne.

D'un Yuga a l'autre, la dégénérescence s'accompagne d'une décroissance de la durée, qui
est d'ailleurs considérée comme influencant la longueur de la vie humaine ; et ce qui importe
avant tout a cet égard, c'est le rapport qui existe entre les durées respectives de ces différentes
périodes. Sila durée totale du Manvantara est représentée par 10, celle du Krita-Yuga ou Sa-
tya-Yuga le sera par 4, celle du Treta-Yuga par 3, celle du Dwépara-Yuga par 2, et celle du Ka-
li-Yuga par 1 ; ces nhombres sont aussi ceux des pieds du taureau symbolique de Dharma qui
sont figurés comme reposant sur la terre pendant les mémes périodes. La division du Manvan-
tara s'effectue donc suivant la formule 10 =4 + 3 + 2 + 1, qui est, en sens inverse, celle de la
Tétraktys pythagoricienne : 1 + 2 + 3 + 4 = 10 ; cette derniere formule correspond a ce que le
langage de I'hnermétisme occidental appelle la « circulature du quadrant », et l'autre au pro-
bleme inverse de la « quadrature du cercle », qui exprime précisément le rapport de la fin du
cycle a son commencement, c'est-a-dire, l'intégration de son développement total ; il y a la tout
un symbolisme a la fois arithmétique et géométrique, que nous ne pouvons qu'indiquer encore
en passant pour ne pas trop nous écarter de notre sujet principal.Quant aux chiffres indiqués
dans divers textes pour la durée du Manvantara, et par suite pour celle des Yugas, il doit étre
bien entendu qu'il ne faut nullement les regarder comme constituant une « chronologie » au
sens ordinaire de ce mot, nous voulons dire comme exprimant des nombres d'années devant
étre pris a la lettre ; c'est d'ailleurs pourquoi certaines variations apparentes dans ces données
n'impliqguent au fond aucune contradiction réelle. Ce qui est a considérer dans ces chiffres,
d'une fagcon générale, c'est seulement le nombre 4 320, pour la raison que nous allons expli-
quer par la suite, et non point les zéros plus ou moins nombreux dont il est suivi, et qui peuvent
méme étre surtout destinés a égarer ceux qui voudraient se livrer a certains calculs. Cette pré-
caution peut sembler étrange & premiére vue, mais elle est cependant facile a expliquer : si la
durée réelle du Manvantara était connue, et si en outre, son point de départ était déterminé
avec exactitude, chacun pourrait sans difficulté en tirer des déductions permettant de prévoir
certains événements futurs ; or, aucune tradition orthodoxe n'a jamais encouragé les re-
cherches au moyen desquelles 'homme peut arriver a connaitre I'avenir dans une mesure plus
ou moins étendue, cette connaissance présentant pratiguement beaucoup plus d'inconvénients
gue d'avantages véritables. C'est pourquoi le point de départ et la durée du Manvantara ont
toujours été dissimulés plus ou moins soigneusement, soit en ajoutant ou en retranchant un
nombre déterminé d'années aux dates réelles, soit en multipliant ou divisant les durées des pé-
riodes cycliques de fagcon a conserver seulement leurs proportions exactes ; et nous ajouterons
gue certaines correspondances ont parfois aussi été interverties pour des motifs similaires. Si
la durée du Manvantara est 4320, celles des quatre Yugas seront respectivement 1728, 1296,
864 et 432 ; mais par quel nombre faudra-t-il multiplier ceux-la pour obtenir I'expression de ces
durées en années ? Il est facile de remarquer que tous les nombres cycliques sont en rapport
direct avec la division géométrique du cercle : ainsi, 4 320 = 360 x 12 ; il n'y a d'ailleurs rien
d'arbitraire ou de purement conventionnel dans cette division, car, pour des raisons relevant de
la correspondance qui existe entre I'arithmétique et la géomeétrie, il est normal qu'elle s'effectue
suivant des multiples de 3, 9, 12, tandis que la division décimale est celle qui convient propre-
ment a la ligne droite. Cependant, cette observation, bien que vraiment fondamentale, ne per-
mettrait pas d'aller trés loin dans la détermination des périodes cycliques, si I'on ne savait en
outre, que la base principale de celles-ci, dans I'ordre cosmique, est la période astronomique
de la précession des équinoxes, dont la durée est de 25920 ans, de telle sorte que le dépla-
cement des points équinoxiaux est d'un degré en 72 ans. Ce nombre 72 est précisément un
sous-multiple de 4 320 = 72 x 60, et 4 320 est a son tour un sous-multiple de 25 920 = 4 320 X
6 ; le fait qu'on retrouve pour la précession des équinoxes les nombres liés a la division du
cercle est d'ailleurs encore une preuve du caractére véritablement naturel de cette derniére ;
mais la question qui se pose est maintenant celle-ci : quel multiple ou sous-multiple de la pé-
riode astronomique dont il s'agit correspond réellement a la durée du Manvantara ?La pé-

4



riode qui apparait le plus fréquemment dans différentes traditions, a vrai dire, est peut-étre
moins celle méme de la précession des équinoxes que sa moitié : c'est, en effet, celle-ci qui
correspond notamment a ce qu'était la « grande année » des Perses et des Grecs, évaluée
souvent par approximation a 12 000 ou 13 000 ans, sa durée exacte étant de 12 960 ans.

Etant donné l'importance toute particuliere qui est ainsi attribuée a cette période, il est a pré-
sumer que le Manvantara devra comprendre un nombre entier de ces « grandes années » ;

mais alors quel sera ce nombre ? A cet égard, nous trouvons tout au moins ailleurs que dans la

tradition hindoue, une indication précise, et qui semble assez plausible pour pouvoir cette fois
étre acceptée littéralement : chez les Chaldéens, la durée du régne de Xisuthros qui est mani-
festement identique a Vaivaswata, le Manu de I'ére actuelle, est fixée a 64 800 ans, soit exac-
tement cing « grandes années ». Remarquons incidemment que le nombre 5, étant celui des
bhdtas ou éléments du monde sensible, doit nécessairement avoir une importance spéciale au
point de vue cosmologique, ce qui tend a confirmer la réalité d'une telle évaluation ; peut-étre
méme y aurait-il lieu d'envisager une certaine corrélation entre les cinq bhitas et les cing «
grandes années » successives dont il s'agit, d'autant plus que, en fait, on rencontre dans les

traditions anciennes de I'Amérique centrale une association expresse des éléments avec cer-

taines périodes cycliques ; mais c'est la une question qui demanderait a étre examinée de plus
pres. Quoi qu'il en soit, si telle est bien la durée réelle du Manvantara, et si I'on continue a
prendre pour base le nombre 4 320, qui est égal au tiers de la « grande année », c'est donc par

15 que ce nombre devra étre multiplié. D'autre part, les cing « grandes années » seront natu-

rellement réparties de fagcon inégale, mais suivant des rapports simples, dans les quatre Yugas
. le Krita-Yuga en contiendra 2, le Tréta-Yuga 1 1/2, le Dwapara-Yuga 1, et le Kali-Yuga 1/2 ;
ces nombres sont d'ailleurs, bien entendu la moitié de ceux que nous avions précédemment en
représentant par 10 la durée du Manvantara. Evaluées en années ordinaires, ces mémes du-

rées des quatre Yugas seront respectivement de 25920, 19440, 12 960 et 6 480 ans, formant

le total de 64 800 ans ; et I'on reconnaitra que ces chiffres se tiennent au moins dans des li-
mites parfaitement vraisemblables, pouvant fort bien correspondre a I'ancienneté réelle de la
présente humanité terrestre. Nous arréterons la ces quelques considérations, car, pour ce qui
est du point de départ de notre Manvantara, et, par conséquent, du point exact de son cours ou

nous en sommes actuellement, nous n'entendons pas nous risquer a essayer de les détermi-

ner. Nous savons, par toutes les données traditionnelles, que nous sommes depuis longtemps

déja dans le Kali-Yuga ; nous pouvons dire, sans aucune crainte d'erreur, que nous sommes

méme dans une phase avancée de celui-ci, phase dont les descriptions données dans les Pu-

ranas répondent d'ailleurs, de la fagon la plus frappante, aux caractéres de I'époque actuelle ;
mais ne serait-il pas imprudent de vouloir préciser davantage, et, par surcroit, cela n'aboutirait-
il pas inévitablement a ces sortes de prédictions auxquelles la doctrine traditionnelle a, non
sans de graves raisons, opposé tant d'obstacles .



MANAVA-DHARMA-SASTRA

LOIS DE MANOU

Traduites du sanscrit et accompagnées de notes explicatives
par

A. Loiseleur-Deslongchamps

PREMIERE PARTIE
CREATION

1. Manou était assis, ayant sa pensée dirigée vers un seul objet ; les Maharchis
labordérent, et, aprés I'avoir salué avec respect, lui adressérent ces paroles :

2. " Seigneur, daigne nous déclarer, avec exactitude et en suivant l'ordre, les lois qui con-
cernent toutes les classes primitives , et les classes nées du mélange des premiéeres.

3. "Toi seul, 6 Maitre, connais les actes, le principe et le véritable sens de cette regle uni-
verselle, existante par elle-méme, inconcevable, dont la raison humaine ne peut pas
apprécier I'étendue, et qui est le Véda. "

4. Ainsi interrogé par ces étres magnanimes, celui dont le pouvoir était immense, aprés
les avoir tous salués, leur fit cette sage réponse. "Ecoutez, " leur dit-il.

5. Ce monde était plongé dans 'obscurité; imperceptible dépourvu de tout attribut dis-
tinctif, ne pouvant ni étre découvert par le raisonnement, ni étre révélé, il semblait en-
tierement livré au sommeil.

6. "Quand la durée de la dissolution (Pralaya) fut & son terme, alors le Seigneur existant
par lui-méme, et qui n’est pas a la portée des sens externes, rendant perceptible ce
monde avec les cing éléments et les autres principes, resplendissants de I'éclat le plus
pur, parut et dissipa I'obscurité, c’est-a-dire, développa la nature (Prakriti).

7. "Celui que I'esprit seul peut percevoir, qui échappe aux organes des sens, qui est sans
parties visibles, éternel, 'ame de tous les étres, que nul ne peut comprendre, déploya
sa propre splendeur.

8. "Ayant résolu, dans sa pensée, de faire émaner de sa substance les diverses créatures, il
produisit d’'abord les eaux dans lesquelles il déposa un germe.

9. "Ce germe devint un oeuf brillant comme I'or, aussi éclatant que I'astre aux mille
rayons, et dans lequel 'Etre supréme naquit lui-méme sous la forme de Brahma,
l'afeul de tous les étres.

10. "Les eaux ont été appelées naras, parce qu’elles étaient la production de Nara (I'Esprit
divin) ; ces eaux ayant été le premier lieu de mouvement (ayana) de Nara, il a, en con-
séquence, été nommé Narayana (celui qui se meut sur les eaux).

11. " Par ce qui est, par la cause imperceptible, éternelle, qui existe réellement et n'existe
pas pour les organes, a été produit ce divin male (Purucha), célebre dans le monde
sous le nom de Brahma.

12. " Aprés avoir demeuré dans cet oeuf une année de Brahma, le Seigneur, par sa seule
pensée, sépara cet oeuf en deux parts ;

13. "Et, de ces deux parts, il forma le ciel et la terre ; au milieu il plaga 'atmosphére (%), les
huit régions célestes, et le réservoir permanent des eaux.

14. "Il exprima de I’Ame supréme, le sentiment (Manas) qui existe par sa nature, et
n’existe pas pour les sens ; et avant la production du sentiment, ’Ahankéara (le moi),
moniteur et souverain maitre ;

1 Par atmosphere, il faut entendre ici 'espace entre la terre et le soleil.



15. "Et, avant le sentiment et la conscience, il produisit le grand principe intellectuel (Ma-
hat), et tout ce qui recoit les trois qualités, et les cing organes de l'intelligence destinés
a percevoir les objets extérieurs, et les cing organes de I'action, et les rudiments (Tan-
maétras) des cing éléments.

16. "Ayant uni des molécules imperceptibles de ces six principes doués d’'une grande
énergie, savoir, les rudiments subtils des cing éléments et la conscience a des parti-
cules de ces mémes principes, transformés et devenus les éléments et les sens, alors il
forma tous les étres.

17. "Et parce que les six molécules imperceptibles émanées de la substance de cet Etre su-
préme, savoir les rudiments subtils des cing éléments et la conscience, pour prendre
une forme, se joignent a ces éléments et a ces organes des sens ; a cause de cela, les
sages ont désigné la forme visible de ce Dieu sous le nom de Sarira (qui regoit les six
molécules).

18. "Les éléments y pénétrerent avec des fonctions qui leur sont propres, ainsi que le sen-
timent (Manas), source inépuisable des étres, avec des attributs infiniment subtils.

19. " Au moyen de particules subtiles et pourvues d’'une forme, de ces sept principes (Pu-
ruchas) doués d’une grande énergie, l'intelligence, la conscience, et les rudiments sub-
tils des cinq éléments, a été formé ce périssable univers, émanation de I'impérissable
source.

20. " Chacun de ces éléments acquiert la qualité de celui qui le précéde, de sorte que, plus
un élément est éloigné dans la série, plus il a de qualités.

21. "L’Etre supréme assigna aussi, dés le principe, & chaque créature en particulier, un
nom, des actes, et une maniére de vivre, d’aprés les paroles du Véda.

22. "Le souverain Maitre produisit une multitude de Dieux (Dévas) essentiellement agis-
sants, doués d’une ame, et une troupe invisible de Génies (Sadhyas) et le sacrifice ins-
titué dés le commencement.

23. "Du feu, de I'air et du soleil, il exprima pour 'accomplissement du sacrifice, les trois
Védas éternels, nommeés Ritch, Yad-jous et Sdma.

24. "l créa le temps et les divisions du temps, les constellations, les planétes, les fleuves,
les mers, les montagnes, les plaines, les terrains inégaux ;

25. "La dévotion austere, la parole, la volupté, le désir, la colére, et cette création, car il
voulait donner I'existence a tous les étres.

26. "Pour établir une différence entre les actions, il distingua le juste et I'injuste, et soumit
ces créatures sensibles au plaisir et a la peine, et aux autres conditions opposées.

27. "Avec des particules (matras) ténues des cing éléments subtils, et qui sont périssables
a I'état d’éléments grossiers, tout ce qui existe a été formé successivement.

28. "Lorsque le souverain Maitre a destiné d’abord tel ou tel étre animé a une occupation
quelconque, cet étre 'accomplit de lui-méme, toutes les fois qu'il revient au monde.

29. "Quelle que soit la qualité qu'il lui ait donnée en partage au moment de la création, la
méchanceté ou la bonté, la douceur ou la rudesse, la vertu ou le vice, la véracité ou la
fausseté cette qualité vient le retrouver spontanément dans les naissances qui suivent.

30. "De méme que les saisons, dans leur retour périodique, reprennent naturellement
leurs attributs spéciaux, de méme les créatures animées reprennent les occupations
qui leur sont propres.

31. "Cependant, pour la propagation de la race humaine, de sa bouche, de son bras, de sa
cuisse et de son pied, il produisit le BrAhmane, le Kchatriya, le Vaisya et le Soldra.

32. "Ayant divisé son corps en deux parties, le souverain Maitre devint moitié male et
moitié femelle, et, en s’unissant a cette partie femelle, il engendra Viradj.

33. "Apprenez, nobles Brahmanes, que celui que le divin male (Purucha), appelé Viradj, a
produit de lui-méme, en se livrant a une dévotion austere, c’est moi, Manou, le créa-
teur de tout cet univers.

34. "C’est moi qui, désirant donner naissance au genre humain, aprés avoir pratiqué les
plus pénibles austérités, ai produit d’abord dix Saints éminents (Maharchis), seigneurs
des créatures (Pradjapatis), savoir :

35. "Maritchi, Atri, Angiras, Poulastya, Poulaha, Kratou, Pratchétas ou Dakcha, Vasich-
tha, Bhrigou et Narada.

36. "Ces étres tout-puissants créerent sept autres Manous, les Dieux (Dévas) et leurs de-
meures, et des Maharchis doués d’'un immense pouvoir ;

37."lls créerent les Gnomes (Yakchas), les Géants (Rakchasas), les Vampires (Pisatchas),
les Musiciens célestes (Gandharbas), les Nymphes (Apsarases), lesTitans (Asouras),



lesDragons (Nagas), les Serpents (Sarpas), les Oiseaux (Souparnas), et les diffé-rentes
tribus des Ancétres divins (Pitris) (?) ;

38. "Les éclairs, les foudres, les nuages, les arcs colorés d’Indra, les météores, les trombes,
les cométes, et les étoiles de diver-ses grandeurs ;

39. "Des Kinnaras, les singes, les poissons, les différentes especes d’oiseaux, le bétail, les
bétes sauvages, les hommes, les animaux carnassiers pourvus d’'une double rangée de
dents ;

40. "Les vermisseaux, les vers, les sauterelles, les poux, les mouches, les punaises, et toute
espece de moustiques piquants ; enfin, les différents corps privés du mouvement.

41. "Ce fut ainsi que, d’aprés mon ordre, ces magnanimes sages créérent, par le pouvoir
de leurs austérités, tout cet assemblage d’étres mobiles et immobiles, en se réglant sur
les actions.

42. "Je vais maintenant vous déclarer quels actes particuliers ont été assignés ici-bas a
chacun de ces étres, et de quelle ma-niére ils viennent au monde.

43. "Les bestiaux, les bétes sauvages, les animaux carnassiers pourvus de deux rangées de
dents, les géants, les vampires et les hommes, naissent d’'une matrice.

44. "Les oiseaux sortent d’'un oeuf, de méme que les serpents, les crocodiles, les poissons,
les tortues, et d’autres sortes d’animaux soit terrestres comme le lIézard, soit aqua-
tigues comme le poisson a coquille.

45, "Les moustiques piquants, les poux, les mouches, les punaises naissent de la vapeur
chaude ; ils sont produits par la chaleur, de méme que tout ce qui leur ressemble,
comme l'abeille, la fourmi.

46. "Tous les corps privés du mouvement, et qui poussent soit d’'une graine, soit d’un ra-
meau mis en terre, naissent du développement d’'un bourgeon : les herbes produisent
une grande quantité de fleurs et de fruits, et périssent lorsque les fruits sont parvenus
a leur maturité ;

47. "Les végétaux appelés rois des foréts n'ont point de fleurs et portent des fruits ; et soit
qu’ils portent aussi des fleurs ou seulement des fruits, ils regoivent le nom d’arbres
sous ces deux formes.

48. "Il y a différentes sortes d’arbrisseaux croissant soit en buisson, soit en touffe ; puis
diverses especes de gramens, des plantes rampantes et grimpantes. Tous ces végétaux
poussent d’'une semence ou d’un rameau.

49. "Entourés de la qualité d’obscurité manifestée sous une multitude de formes, a cause
de leurs actions précédentes, ces étres, doués d’une conscience intérieure, ressentent le
plaisir et la peine.

50. "Telles ont été déclarées, depuis Brahma jusqu’aux végétaux, les transmigrations qui
ont lieu dans ce monde effroyable, qui se détruit sans cesse.

51. "Aprés avoir ainsi produit cet univers et moi, celui dont le pouvoir est incompréhen-
sible disparut de nouveau, absorbé dans I'ame supréme, remplacant le temps de la
création par le temps de la dissolution (Pralaya).

52. "Lorsque ce Dieu s’éveille, aussitét cet univers accomplit ses actes ; lorsqu’il s’endort,
I'esprit plongé dans un profond repos, alors le monde se dissout.

53. "Car, pendant son paisible sommeil, les étres animés pourvus des principes de 'action
quittent leurs fonctions, et le sentiment (Manas) tombe dans I'inertie, ainsi que les
autres sens :

54. "Et lorsqu'ils se sont dissous en méme temps dans ’Ame supréme, alors cette a&me de
tous les étres dort tranquillement dans la plus parfaite quiétude.

55. "Aprés s’étre retirée dans I'obscurité primitive, elle y demeure longtemps avec les or-
ganes des sens, n'accomplit pas ses fonctions, et se dépouille de sa forme.

56. "Lorsque, réunissant de nouveau des principes élémentaires subtils, elle s’introduit
dans une semence végétale ou animale, alors elle reprend une forme nouvelle.

57. "Cest ainsi que, par un, réveil et par un repos alternatifs, I'Etre immuable fait revivre
ou mourir éternellement tout cet assemblage de créatures mobiles et immobiles.

58. "Aprés avoir composé ce livre de la loi lui-méme dés le principe, il me le fit apprendre
par coeur, et moi j'instruisis Maritchi et les autres sages.

59. "Bhrigou, que voici, vous fera connaitre pleinement le contenu de ce livre ; car ce
Mouni I'a appris en entier de moi-méme. "

60. Alors le Maharchi Bhrigou, ainsi interpellé par Manou, dit avec bienveillance a tous
ces Richis : « Ecoutez.

2 Les Pitris ou Dieux Manes sont des personnages divins, ancétres du genre humain et qui habitent I'orbite
de la lune. 8



61. "De ce Manou Swayambhouva (issu de I'Etre existant de lui-méme) descendent six
autres Manous, qui, chacun donnérent naissance & une race de créatures ; ces Manous,
doués d’une ame noble et d'une énergie supérieure étaient :

62. "Swarotchicha, Ottomi, Tamasa, Raivata, le glorieux Tchékchoucha, et le fils de Vi-
vaswat.

63. "Ces sept Manous tout-puissants, dont Swayyambhouva est le premier, ont chacun,
pendant leur période (Antara), pro-duit et dirigé ce monde composé d’étres mobiles et
d’étres immobiles.

64. "Dix-huit niméchas (clins d’oeil) font une kachtha ; trente kachthas, une kal3, trente
kalas, une mouhodrta : autant de mouhodrtas composent un jour et une nuit.

65. "Le soleil établit la division du jour et de la nuit pour les hommes et pour les Dieux ; la
nuit est pour le sommeil des étres, et le jour pour le travail.

66. "Un mois des mortels est un jour et une nuit des Pitris ; il se divise en deux quinzaines
: la quinzaine noire est, pour les Manes, le jour destiné aux actions ; et la quinzaine
blanche, la nuit consacrée au sommeil.

67. "Une année des mortels est un jour et une nuit des Dieux ; et voici quelle en est la di-
vision : le jour répond au cours septentrional du soleil, et la nuit a son cours méridio-
nal.

68. "Maintenant, apprenez par ordre, et succinctement-, quelle est la durée d’une nuit et
d’un jour de Brahma, et de chacun des quatre &ges (Yougas).

69. "Quatre mille années divines composent, au dire des sages, le Krita-youga ; le crépus-
cule qui précede est d’autant de centaines d’années ; le crépuscule qui suit est pareil.

70. "Dans les trois autres ages, également précédés et suivis d’'un crépuscule, les milliers
et les centaines d’'années sont successivement diminués d’une unité.

71. "Ces quatre ages qui viennent d’étre énumeéreés étant supputés ensemble, la somme de
leurs années, qui est de douze mille, est dite 'age des Dieux.

72. "Sachez que la réunion de mille &ges divins compose en somme un jour de Brahma, et
gue la nuit a une durée égale.

73. "Ceux qui savent que le saint jour de Brahma ne finit qu’avec mille ages et que la nuit
embrasse un pareil espace de temps, connaissent véritablement le jour et la nuit.

74. "A I'expiration de cette nuit, Brahma, qui était endormi, se réveille ; et, en se réveil-
lant, il fait émaner 'esprit divin (Manas), qui par son essence existe, et n'existe pas
pour les sens extérieurs.

75. "Poussé par le désir de créer, éprouvé par '’Ame supréme, I'esprit divin ou le principe
intellectuel opére la création, et donne naissance a I'éther, que les sages considérent
comme doué de la qualité du son.

76. "De I'éther, opérant une transformation, nait I'air, véhicule de toutes les odeurs, pur et
plein de force, dont la propriété reconnue est la tangibilité.

77. "Par une métamorphose de l'air est produite la lumiéere, qui éclaire, dissipe I'obscurité,
brille, et qui est déclarée avoir la forme apparente pour qualité.

78. "De la lumiére, par une transformation, nait I'eau, qui a pour qualité la saveur ; de
I'eau provient la terre, ayant pour qualité I'odeur : telle est la création opérée dés le
principe.

79. "Cet age des Dieux ci-dessus énoncé, et qui embrasse douze mille années divines, ré-
pété soixante et onze fois, est ce qu’on appelle ici la période d’'un Manou (Manwanta-
ra).

80. "Les périodes des Manous sont innombrables ainsi que les créations et les destructions
du monde, et I'Etre supréme les renouvelle comme en se jouant.

81. "Dans le Krita-youga, la Justice, sous la forme d’un taureau, se maintient ferme sur ses
guatre pieds ; la Vérité régne, et aucun bien obtenu par les mortels ne dérive de
liniquité.

82. "Mais dans les autres ages, par I'acquisition illicite des richesses et de la science, la Jus-
tice perd successivement un pied ; et remplacés par le vol, la fausseté et la fraude, les
avantages honnétes diminuent graduellement d’un quart.

83. "Les hommes, exempts de maladies, obtiennent 'accomplissement de tous leurs dé-
sirs, et vivent quatre cents ans pendant le premier &ge ; dans le Tréta-youga et les ages
suivants, leur existence perd par degré un quart de sa durée.

84. "La vie des mortels déclarée dans le Véda, les récompenses des actions et les pouvoirs
des étres animés, portent dans ce monde des fruits proportionnés aux ages.

85. "Certaines vertus sont particuliéres a I'age Krita, d’autres a I'age Tréta, d’autres a 'age
Dwapara, d’autres a I'dge Kali, en proportion de la décroissance de ces ages.

9



86. "L’austérité domine pendant le premier age, la science divine pendant le second,
I'accomplissement du sacrifice pendant le troisi€me ; au dire des Sages, la libéralité
seule pendant le quatrieme age.

87. "Pour la conservation de cette création entiére, I'Etre souverainement glorieux assigna
des occupations différentes a ceux qu'il avait produits de sa bouche, de son bras, de sa
cuisse et de son pied.

88. "Il donna en partage aux Brahmanes I'étude et 'enseignement des Védas,
'accomplissement du sacrifice, la direction des sacrifices offerts par d’autres, le droit
de donner et celui de recevoir ;

89. "Il imposa pour devoirs au Kchatriya de protéger le peuple, d’exercer la charité, de sa-
crifier, de lire les Livres sacrés, et de ne pas s’abandonner aux plaisirs des sens.

90. "Soigner les bestiaux, donner 'auméne, sacrifier, étudier les livres saints, faire le
commerce, préter a intérét, labourer la terre, sont les fonctions allouées au Vaisya.

91. "Mais le souverain Maitre n’assigna au Soldra qu’un seul office, celui de servir les
classes précédentes, sans déprécier leur mérite.

92. "Au-dessus du nombiril, le corps de 'homme a été proclamé plus pur, et la bouche en
a été déclarée la partie la plus pure par I'Etre qui existe de lui-méme.

93. "Par son origine, qu’il tire du membre le plus noble, parce qu’il est né le premier,
parce qu’il posséde la Sainte-Ecriture, le Brahmane est de droit le seigneur de toute
cette création.

94. "En effet, c’est lui que I'Etre existant par lui-méme, aprés s’étre livré aux austérités,
produisit dés le principe de sa propre bouche, pour 'accomplissement des offrandes
aux Dieux et aux Manes, pour la conservation de tout ce qui existe.

95. "Celui par la bouche duquel les habitants du Paradis mangent sans cesse le beurre cla-
rifié, et les Méanes, le repas funébre, quel étre aurait-il pour supérieur ?

96. "Parmi tous les étres, les premiers sont les étres animés ; parmi, les étres animés, ceux
qui subsistent par le moyen de leur intelligence : les hommes sont les premiers entre
les étres intelligents, et les Brahmanes, entre les hommes ;

97. "Parmi les Brahmanes, les plus distingués sont ceux qui possédent la science sacrée ;
parmi les savants, ceux qui connaissent leur devoir ; parmi ceux-ci, les hommes qui
'accomplissent avec exactitude ; parmi ces derniers, ceux que I'étude des livres saints
a conduits a la béatitude.

98. "La naissance du Brdhmane est I'incarnation éternelle de la justice ; car le BrAhmane,
né pour I'exécution de la justice, est destiné a s’identifier avec Brahme.

99. "Le Brahmane, en venant au monde, est placé au premier rang sur cette terre ; souve-
rain seigneur de tous les étres, il doit veiller & la conservation du trésor des lois civiles
et religieuses.

100. "Tout ce que ce monde renferme est en quelque sorte la propriété du Brahmane ; par
sa primogéniture et par sa naissance éminente, il a droit a tout ce qui existe.

101. "Le Brahmane ne mange que sa propre nourriture, ne porte que ses propres véte-
ments, ne donne que son avoir ; c’est par la générosité du Brahmane que les autres
hommes jouissent des biens de ce monde.

102. "Pour distinguer les occupations du Br@hmane et celles des autres classes dans
I'ordre convenable, le sage Manou, qui procéde de I'Etre existant par lui-méme, com-
posa ce code de lois.

103. "Ce livre doit étre étudié avec persévérance par tout Brahmane instruit, et étre expli-
qué par lui a ses disciples, mais jamais par aucun autre homme d’une classe inférieure.

104. "En lisant ce livre, le Brahmane qui accomplit exactement ses dévotions, n’est souillé
par aucun péché en pensée, en parole ou en action.

105. "Il purifie une assemblée, sept de ses ancétres et sept de ses descendants, et mérite
seul de posséder toute cette terre.

106. "Cet excellent livre fait obtenir toute chose désirée ; il accroit l'intelligence, il procure
de la gloire et une longue existence, il méne & la béatitude supréme.

107. "La loi s’y trouve complétement exposée, ainsi que le bien et le mal des actions et les
coutumes immémoriales des quatre classes.

108. "La coutume immémoriale est la principale loi approuvée par la Révélation (Srouti)
et la Tradition (Smriti) ; en conséquence, celui qui désire le bien de son ame doit se
conformer toujours avec persévérance a la coutume immémoriale.

109. "Le Brahmane qui s’écarte de la coutume ne godte pas le fruit de la Sainte Ecriture ;
mais s'il 'observe exactement, il obtient une récolte compléte.

110. "Ainsi les Mounis, ayant reconnu que la loi dérive de la coutume immémoriale, ont
adopté ces coutumes approuvées pour base de toute pieuse aust%té :



111. "La naissance du monde, la régle des sacrements (Sanskaras), les devoirs et la con-
duite d’'un éléve en théologie (Brah-matchari), 'importante cérémonie du bain que
prend I'éléve avant de quitter son maitre, lorsque son noviciat est terminé ;

112. "Le choix d’'une épouse, les divers modes de mariage, la maniére d’accomplir les cing
grandes oblations (Maha-Yadinas), et la célébration du service funébre (Sraddha) ins-
titué dés le principe ;

113. "Les différents moyens de soutenir sa vie, les devoirs d’'un maitre de maison (Grihas-
tha), les aliments permis et ceux qui sont défendus, la purification des hommes et celle
des ustensiles employés ;

114. "Les reglements qui regardent les femmes, le devoir austére des Vanaprasthas ou
anachoreétes, celui des Sannyasis ou dévots ascétiques, et qui conduit a la béatitude
(Mokcha), le renoncement au monde, tous les devoirs d’un roi, la décision des affaires
judiciaires ;

115. "Les statuts qui concernent le témoignage et 'enquéte, les devoirs de I'épouse et du
mari, la loi de partage des succes-sions, les défenses contre le jeu, les chatiments a in-
fliger aux criminels ;

116. "Les devoirs des Vaisyas et des Soudras, l'origine des classes mélées, la regle de con-
duite de toutes les classes en cas de détresse, et les modes d’expiations ;

117. "Les trois sortes de transmigrations qui sont dans ce monde le résultat des actions, la
félicité supréme réservée aux bonnes oeuvres, 'examen du bien et du mal ;

118. "Et enfin les lois éternelles des différentes contrées, des classes et des familles, et les
usages des différentes sectes d’hérétiques et des compagnies de marchands, ont été
déclarés dans ce livre par Manou.

119. "De méme que jadis, & ma priere, Manou a déclaré le contenu de ce livre, de méme
vous aujourd’hui apprenez-le de moi, sans suppression ni augmentation.

11



LIVRE DEUXIEME
SACREMENTS, NOVICIAT

1. « Apprenez quels sont les devoirs observés par les hommes vertueux, savants dans le
Véda, et toujours inaccessibles a la haine ainsi qu’a I'amour passionné ; devoirs qui
sont gravés dans les coeurs comme les moyens de parvenir a la béatitude.

2. « L’amour de soi-méme n’est pas louable ; toutefois dans ce monde rien n’en est
exempt ; en effet, I'étude de la Sainte Ecriture a pour motif I'amour de soi-méme, de
méme que la pratique des actes que prescrivent les Livres sacrés.

3. « De I'espérance d’un avantage net 'empressement ; les sacrifices ont pour mobile
'espérance ; les pratiques de dévotion austére et les observances pieuses sont recon-
nues provenir de I'espoir d’'une récompense.

4. « On ne voit jamais ici-bas une action quelconque accomplie par un homme qui n’en a
pas le désir ; en effet, quelque chose qu'il fasse, c’est le désir qui en est le motif.

5. « En remplissant parfaitement les devoirs prescrits, sans avoir pour mobile I'attente de
la récompense, ’homme parvient a 'immortalité, et, dans ce monde, il jouit de
laccomplissement de tous les désirs que son esprit a pu concevoir.

6. « La loi a pour bases le Véda tout entier, les ordonnances et les pratiques morales de
ceux qui le possédent, les coutumes immémoriales des gens de bien, et, dans les cas
sujets au doute, la satisfaction intérieure.

7. « Quel que soit le devoir enjoint par Manou a tel ou tel individu, ce devoir est complé-
tement déclaré dans la Sainte Ecriture ; car Manou posséde toute la science divine.

8. « Le sage, aprés avoir entierement examiné ce systéme complet de lois avec I'ceil du sa-
voir pieux, doit, reconnaissant I'autorité de la Révélation, se renfermer dans son de-
voir.

9. « Certes, 'homme qui se conforme aux régles prescrites par la Révélation (Srouti) et
par la Tradition (Smriti), acquiert de la gloire dans ce monde, et obtient dans l'autre
une félicité parfaite :

10. « Il faut savoir que la Révélation est le Livre saint (Véda), et la Tradition, le Code de
Lois (Dharma-Séastra) ; 'une et I'autre ne doivent étre contestées sur aucun point, car
le systeme des devoirs en procéde tout Entier.

11. « Tout homme des trois premiéres classes qui, embrassant les opinions des livres scep-
tiques, méprise ces deux bases fondamentales, doit étre exclu de la compagnie des
gens de bien comme un athée et un contempteur des Livres sacrés.

12. « Le Véda, la Tradition, les bonnes coutumes et le contentement de soi-méme, sont dé-
clarés par les sages les quatre sources du systeme des devoirs.

13. «La connaissance du devoir suffit & ceux qui ne sont attachés ni a la richesse ni aux
plaisirs ; et pour ceux qui cherchent a connaitre le devoir dans des vues intéressées,
l'autorité supréme est la Révélation divine.

14. « Mais lorsque la Révélation offre deux préceptes en apparence contradictoires, tous
deux sont reconnus comme lois, et ces deux lois ont été déclarées par les Sages parfai-
tement valables.

15. « Par exemple, il est dit dans les Livres sacrés que le sacrifice doit étre accompli aprés
le lever du soleil, avant son lever, lorsque I'on ne voit ni le soleil ni les étoiles ; en con-
séquence, le sacrifice peut avoir lieu dans 'un ou l'autre de ces moments.

16. « Celui pour qui, depuis la cérémonie de la conception jusqu’a la translation au cime-
tiere, on accomplit toutes les cérémonies avec les prieres d’usage, doit étre reconnu
comme ayant le privilége de lire ce code ; ce qu'aucun autre ne peut avoir (°).

17. « Entre les deux riviéres divines de Saraswati (%) et de Drichadwati (°), un espace se
trouve renfermé ; cette contrée, digne des Dieux, a recu le nom de Brahmavarta.

18. « La coutume qui s’est perpétuée dans ce rays, par la tradition immémoriale, parmi les
classes primitives et les classes mélées, est déclarée bonne coutume.

3 En conséquence, la lecture de ce code n'est permise qu’aux hommes des trois premiéres classes ; elle est
défendue aux Soudras. (Commentaire.)

4 Saraswati, riviere qui descend des montagnes qui bornent au nord-est la province de Dehli, d’'ou elle se
dirige vers le sud-ouest, et se perd dans les sables du Grand Désert, dans la contrée de Bhatti. Suivant
les Indiens, elle continue son cours par-dessous terre, et va se réunir au Gange et a 'Yamouna,, prés
d’Allahé&bad. La Garaswati s’appelle aujourd’hui Sarsouti.

5 Drichadwati, riviere qui coule au nord-est de Dehli.

12



19. « Kouroukchétra (5), Matsya, Pantchala ou Kanyakoubja, Solrasénaka ou Mathoura,
forment la contrée nommée Brahmarchi, voisine de celle de Brahméavarta.

20. « C'est de la bouche d’'un Brahmane né dans ce pays que tous les hommes, sur la terre,
doivent apprendre leurs régles de conduite spéciales.

2t. « La région située entre les monts Himavat () et Vindhya (%), & l'est de Vinasana (°) et &
l'ouest de Prayaga (1), est appelée Madhyadésa (pays du milieu).

22. « Depuis la mer orientale jusqu’a la mer occidentale, 'espace compris entre ces deux
montagnes est désigné par les Sages sous le nom d’Aryavarta (séjour des hommes ho-
norables).

23. « Tout lieu ou se rencontre naturellement la gazelle noire est reconnu convenable
pour I'accomplissement du sacrifice ; le pays des Mlétchhas en est différent (11).

24. « Ceux qui appartiennent aux trois premiéres classes doivent avoir grand soin de
s’établir dans les lieux qui viennent d’étre désignés ; mais un So(dra s’il est en peine
pour se procurer sa subsistance, peut demeurer dans n’importe quel endroit.

25. « L’origine de la loi et la production de cet univers vous ont été exposées sommaire-
ment ; apprenez maintenant les lois qui concernent les classes.

26. « Avec les rites propices ordonnés par le Véda doivent étre accomplis les sacrements
(Sanskaras) qui purifient le corps des Dwidjas (*?), celui de la conception et les autres,
qui enlévent toute impureté dans ce monde et dans l'autre.

27. « Par des offrandes au feu pour la purification du foetus, par la cérémonie accomplie a
la naissance, par celle de la tonsure, et par celle de l'investiture du cordon sacré, toutes
les souillures que le contact de la semence ou de la matrice a pu imprimer aux Dwid-
jas sont effacées entiérement.

28. « L’étude du Véda, les observances pieuses, les oblations au feu, I'acte de dévotion du
Traividya, les offrandes aux Dieux et aux Manes pendant le noviciat, la procréation
des fils, les cing grandes oblations et les sacrifices solennels, préparent le corps a
I'absorption dans I'Etre divin.

29. « Avant la section du cordon ombilical, une cérémonie est prescrite a la naissance
d’'un enfant male ; on doit lui faire goGter du miel et du beurre clarifié dans une cuiller
dor (33, en récitant des paroles sacrées.

30. « Que le péere accomplisse, ou s’il est absent, fasse accomplir la cérémonie de donner
un nom a I'enfant le dixieme ou douziéme jour aprés la naissance, ou dans un jour lu-
naire propice, dans un moment favorable, sous une étoile d’'une heureuse influence.

31. « Que le nom d’un Brahmane, par le premier des deux mots dont il se compose, ex-
prime la faveur propice ; celui d’'un Kshatriya, la puissance ; celui d’'un Vaisya, la ri-
chesse ; celui d’'un Soldra, I'abjection.

32. « Le nom d’un Brahmane, par son second mot, doit indiquer la félicité ; celui d’un
guerrier, la protection ; celui d’'un marchand, la libéralité ; celui d’'un Soldra, la dé-
pendance.

33. « Que celui d’'une femme soit facile a prononcer, doux, clair, agréable, propice ; qu'il
se termine par des voyelles longues, et ressemble a des paroles de bénédiction.

6 Kouroukchétra, contrée voisine de Dehli, qui a été le théatre de la sanglante bataille livrée par les Panda-
vas aux Koravas. Ces princes étaient les fils de deux fréres, Dritarachtra et PAndou, qui descendaient
d’un roi nommé Kourou. Les détails de leurs querelles sont consignés dans le grand poeme épique inti-
tulé Mahabharata.

7 L’Himavat ou Himalaya, dont le nom signifie séjour des frimas est la chaine de montagnes qui borne
I'Inde vers le nord, et la sépare de la Tartarie ; c’est I'lmals des anciens. Le Gange, I'Indus, le Brahma-
poutra, et d’autres rivieres considérables, sortent de ces montagnes. Dans la mythologie indienne,
I’'Himavat est personnifié comme époux de Ména, et pére de Ganga, déesse du Gange et de Dourga
(appelée aussi Ouma et Parvati), épouse du Dieu Siva (RGmayana, Liv. 1, chap. xxxvi.)

8 Le Vindhya est la chaine de montagnes qui sépare I'Inde centrale du Dékhan, et qui s’étend de la pro-
vince de Béhar, presque jusqu’a celle du Gouzerat.

9 Vinasana, contrée au nord-ouest de Dehli, dans le voisinage du moderne, Panniput.

10 Prayaga célebre place de pélerinage au confluent du Gange et du Djemna, aujourd’hui Allahabad.

11 C’est-a-dire qu’il n’est pas propre au sacrifice. Les Indiens entendent par Mlétchhas les étrangers ou
barbares.

12 Le mot Dwidja signifie né deux fois, régénéré. On appelle Dwidja tout homme des trois premiéres
classes, Brahmane, Kchatriya ou Vaisya, qui a été investi du cordon sacré. Cette investiture, ou initia-
tion, constitue la seconde naissance des Dwidjas. Voyez plus loin, dans le méme Livre, st. 169 et 170.

13 Le texte porte littéralement, on doit lui faire golter du miel, du beurre clarifié et de I'or.

13



34. « Dans le quatrieme mois, il faut sortir 'enfant de la maison ou il est né pour lui faire
voir le soleil ; dans le sixieme mois, lui donner a manger du riz, ou suivre I'usage
adopté par la famille comme plus propice.

35. « La cérémonie de la tonsure (*), pour tous les Dwidjas, doit étre faite conformément
a la loi, pendant la premiere ou la troisieme année, d’aprées l'injonction de la Sainte
Ecriture.

36. « Que I'on fasse dans la huitiéme année, a partir de la conception, l'initiation (*°) d’un
Bréahmane ; celle d’un Kchatriya, dans la onziéme année ; celle d’'un Vaisya, dans la
douziéme.

37. « Pour un Brahmane qui aspire, a I'éclat que donne la science divine (*°), cette céré-
monie peut s’accomplir dans la cinquieéme année ; pour un Kchatriya ambitieux, dans
la sixieme ; pour un Vaisya, désireux de se livrer aux affaires commerciales, dans la
huitieme.

38. « Jusqu’a la seiziéme année pour un Brdhmane, jusqu’a la vingt-deuxiéme pour un
Kchatriya, jusqu’a la vingt-quatriéme pour un Vaisya, le temps de recevoir
linvestiture sanctifiée par la Savitri, n’est pas encore passé.

39. « Mais au dela de ce terme, les jeunes hommes de ces trois classes qui n‘ont pas regu
ce sacrement en temps convenable, indignes de I'initiation, excommuniés (Vratyas),
sont en butte au mépris des gens de bien.

40. « Avec ces hommes qui n'ont pas été purifiés suivant les régles prescrites, qu'un
Brahmane, méme en cas de détresse, ne contracte jamais ni liaison par I'étude de
I'Ecriture Sainte, ni alliance de famille.

41. « Les étudiants en théologie (Brahmatcharis) (*") doivent porter pour manteaux (8)
des peaux de gazelle noire, de cerf et de bouc ; et pour tuniques, des tissus de chanvre
(*9), de lin (*°) et de laine, dans l'ordre direct des classes ().

42. « La ceinture d’un Brahmane doit &étre de moundja (??), composée de trois cordes
égales, et douce au toucher ; celle d’'un Kchatriya doit étre une corde d’arc faite de
modrva (*) ; celle d'un Vaisya, de trois fils de chanvre.

43. « Audéfaut du moundja et des autres plantes, que les ceintures soient faites respecti-
vement de kousa (**), d’asmantaca (%) et de-valwadja (*®), en trois cordes, avec un seul
noeud, ou bien avec trois ou cing, suivant les usages de la famille.

44.. « Il faut que le cordon sacré, porté sur la partie supérieure du corps, soit de coton et
en trois fils pour un Brdhmane ; que celui d’'un Kchatriya soit de fil de chanvre ; celui
d’'un Vaisya, de laine filée.

45. « Un Brahmane doit, suivant la loi, porter un baton de vilva (¥") ou de palasa (*®) ; celui
d’un guerrier doit étre de vata (?°) ou de khadira (*°) ; celui d’'un marchand, de pilou
(1) ou d’'oudoumbara (*?).

14 Cette cérémonie consiste a : raser toute la téte, a 'exception du sommet, sur lequel on laisse une méche
de cheveux.

15 Cette initiation (Oupanayana), particuliére aux trois premiéres classes, est distinguée par l'investiture du
cordon sacré et de la ceinture. La communication de la Savitri, la plus sainte de toutes les priéres, est
une partie essentielle de l'initiation. Voyez plus loin, st 169 et st. 170.

16 Comme a cet age un enfant n’a pas encore de volonté, I'intention de son pére passe pour la sienne.
(Commentaire.)

17 On donne le nom de Brahmatchari au jeune Dwidja, depuis son investiture jusqu’au moment ou il de-
vient maitre de maison (Grihastha)

18 Les deux mots sanskrits outtariya et adhovasana, que j'ai traduit par manteau et tunique, signifient litté-
ralement le premier, vétement supérieur, le second vétement inférieur.

19 Sana, Cannabis sativa. Le mot Sana s’applique aussi a plusieurs plantes dont on retire une sorte de
chanvre, comme la crotalaire (Crotalaria funcea).

20 Kchouma, Linum usitatissimum.

21 C’est-a-dire qu’un jeune Brahmane doit porter une peau de gazelle et un tissu de chanvre ; un Kchatriya,
une peau de cerf et un tissu de lin ; un Vaisya, une peau de bouc et un tissu de laine.

22 Saccharum munja.

23 Senseviera zeylanica.

24 Poa cynosuroides

25 Spondias mangifera ou Andropogon muricatus

26 Saccharum cylindricum.

27 /Egle marmelos

28 Butea frondosa.

29 Le grand figuier des Indes (Ficus indica).

30 Mimosa catechu. 14



46. « Que la baton d’un Brahmane soit assez long pour atteindre ses cheveux ; que celui
d’'un Kchatriya s’éléve jusqu’a son front ; celui d’'un Vaisya, a la hauteur de son nez.
47. « Ces batons doivent tous étre droits, intacts, agréables a I'oeil, n’ayant rien

d’effrayant, revétus de leur écorce, et non attaqués par le feu.

48. « S’étant muni du baton désiré, aprés s’étre placé en face du soleil, et avoir fait le tour
du feu en marchant de gauche a droite (*3), que le novice aille mendier sa subsistance
suivant la régle.

49. « Linitié (**) appartenant a la premiére des trois classes régénérées doit, en deman-
dant 'auméne a une femme (*°), commencer sa requéte par le mot «Madame» ; I'éléve
appartenant a la classe militaire doit placer ce mot au milieu de sa phrase, et le Vaisya,
alafin.

50. « C’est a sa mére, a sa sceur, ou a la propre sceur de sa mére, qu’il doit demander
d’abord sa subsistance, ou bien a toute autre femme don t il ne puisse pas étre rebuté.

51. « Aprés avoir ainsi recueilli sa nourriture en quantité suffisante, et I'avoir montrée a
son directeur (Gourou) sans supercherie, s’étant purifié en se lavant la bouche, qu’il
prenne son repas, le visage tourné vers I'orient.

52. « Celui qui mange en regardant I'orient prolonge sa vie ; en regardant le midi, ac-
quiert de la gloire ; en se tournant vers I'occident, parvient au bonheur ; en se diri-
geant vers le nord, obtient la récompense de la vérité.

53. « Le Dwidja, aprés avoir fait son ablution, doit toujours prendre sa nourriture dans un
parfait recueillement ; son repas terminé, il doit se laver la bouche de la maniére con-
venable, et arroser d’eau les six parties creuses de sa téte, ses yeux, ses oreilles, et ses
narines.

54. « Qu’il honore toujours sa nourriture, et la mange sans dégodt ; en la voyant, qu’il se
réjouisse, se console lorsqu’il a du chagrin, et fasse des vceux pour en avoir toujours
autant.

55. « En effet, une nourriture constamment révérée donne la force musculaire et I'énergie
virile ; lorsqu’on la prend sans I'honorer, elle détruit ces deux avantages.

56. « Qu’il se garde de donner ses restes a personne, de rien manger dans l'intervalle de
ses deux repas du matin et du soir, de prendre une trop grande quantité d’aliments, et
d’aller quelque part aprés son repas, sans avoir auparavant lavé sa bouche.

57. »Trop manger nuit a la santé, a la durée de I'existence, au bonheur futur dans le ciel
(*®), cause l'impureté, est blamé dans ce monde ; il faut donc s’en abstenir avec soin.

58. « Que le Brahmane fasse toujours I'ablution avec la partie pure de sa main consacrée
au Véda,, ou avec celle qui tire son nom du Seigneur des créatures, ou bien avec celle
qui est consacrée aux Dieux, mais jamais avec la partie dont le nom dérive des Manes
(Pitris).

59. « On appelle partie consacrée au Véda celle qui est située & la racine du pouce ; la par-
tie du Créateur est a la racine du petit doigt ; celle des Dieux est au bout des doigts ;
celle des Manes, entre le pouce et 'index.

60. « Qu’il avale d’abord de I'eau a trois reprises, autant qu’il en peut tenir dans le creux
de sa main ; qu’il essuie ensuite deux fois sa bouche avec la base de son pouce ; et en-
fin, qu’il touche avec de I'eau les cavités ci-dessus mentionnées, sa poitrine et sa téte.

61. « Celui qui connait la loi, et qui cherche la pureté, doit toujours faire son ablution avec
la partie pure de sa main, eh se servant d’eaux qui ne soient ni chaudes ni écumeuses,
et se tenant dans un endroit écarté, le visage tourné vers I'orient ou vers le nord.

62. « Un BrAhmane est purifié par I'eau qui descend jusqu’a sa poitrine ; un Kchatriya,
par celle qui va dans son gosier ; un Vaisya, par celle qu’il prend dans sa bouche ; un
Soddra, par celle qu’il touche du bout de la langue et des lévres.

63. « Un Dwidja est nommé Oupaviti lorsque sa main droite est levée, et que le cordon
sacré, ou son vétement, est attaché sur L'épaule gauche et passe sous I'épaule droite ;
il est dit Pratchinaviti quand sa main gauche est levée, et que le cordon, fixé sur
I'épaule droite, passe sous I'épaule gauche ; il est appelé Niviti lorsque le cordon est
attaché & son cou.

31 Careya arborea ou Salvadora persica.

32 Ficus glomerata.

33 Cette cérémonie est appelée Pradakshina.

34 C’est-a-dire le novice (Brahmatchari) investi du cordon sacré.

35 Voyez la stance qui suit.

36 Parce que cela empéche de s’acquitter des devoirs pieux qui font obtenir le ciel.

15



64. « Lorsque sa ceinture, la peau qui lui sert de manteau, son baton, son cordon et son
aiguiere (¥") sont en mauvais état, il doit les jeter dans I'eau et s’en procurer d’autres
bénits par des priéres.

65. « La cérémonie du Késanta (%) est fixée a la seizieme année, a partir de la conception,
pour les Brahmanes ; a la vingt-deuxiéme, pour la classe militaire ; pour la classe
commercante, elle a lieu deux ans plus tard.

66. « Les mémes cérémonies, mais sans les prieres (Mantras), doivent étre accomplies,
pour les femmes, dans le temps et dans l'ordre déclarés, afin de purifier leurs corps.
67. « La cérémonie du mariage est reconnue par les Iégislateurs remplacer, pour les
femmes, le sacrement de l'initiation, prescrit par le Véda ; leur zéle a servir leur époux
leur tient lieu du séjour auprés du pére spirituel, et le soin de leur maison, de l'entre-

tien du feu sacré.

68. « Telle est, comme je I'ai déclaré, la loi de l'initiation des Dwidjas, initiation qui est le
signe de leur renaissance et les sanctifie : apprenez maintenant a quels devoirs ils doi-
vent s'astreindre.

69. « Que le maitre spirituel (Gourou), aprés avoir initié son éléve par l'investiture du
cordon sacré, lui enseigne d'abord les régles de la pureté, les bonnes coutumes, I'entre-
tien du feu consacré, et les devoirs pieux du matin, de midi et du soir (*°).

70. « Au moment d'étudier, le jeune novice ayant fait une ablution conformément a la loi,
le visage tourné vers le nord, doit adresser au Livre saint 'hommage respectueux (*°),
et recevoir sa legcon étant couvert d'un vétement pur, et maitre de ses sens.

71. « En commencgant et en finissant la lecture du Véda, que toujours il touche avec res-
pect les pieds de son directeur (Gourou) ; qu'il lise les mains jointes, car tel est 'hom-
mage dd & la Sainte Ecriture.

72. « C'est en croisant ses mains qu'il doit toucher les pieds de son pere spirituel, de ma-
niére a porter la main gauche sur le pied gauche, et la main droite sur le pied droit.

73. « Au moment de se mettre a lire, que le directeur, toujours attentif, lui dise : « Hola,
étudie, » et qu'il I'arréte ensuite en Iui disant : « Repose-toi. »

74. « Qu'il prononce toujours le monosyllabe sacré au commencement et a la fin de I'étude
de la Sainte-Ecriture: toute lecture qui n'est pas précédée de AUM (*!) s'efface peu a
peu, et celle qui n'en est pas suivie ne laisse pas de traces dans I'esprit.

75. « Assis sur des tiges de kousa (*?) ayant leur sommet dirigé vers l'orient, et purifié par
cette herbe sainte qu'il tient dans ses deux mains, purgé de toute souillure par trois
suppressions de son haleine, chacune de la durée de cing voyelles breves, qu'il pro-
nonce alors le monosyllabe AUM.

76. « La lettre A, la lettre U et la lettre M, qui, par leur réunion, forment le monosyllabe
sacré, ont été exprimées des trois Livres saints par Brahma, le Seigneur des créatures,
ainsi que les trois grands mots BHOUR, BHOUVAH et SWAR ().

77. « Des trois Védas, le Trés-Haut (Paraméchthi) (*%), le Seigneur des créatures, a extrait
aussi, stance (pada) par stance, cette invocation appelée SAVITRI (*), qui commence
par le mot TAD.

37 L’aiguiere (Kamandalou) est un pot a eau de terre ou de bois, dont se servent les éléves et les dévots as-
cétiques.

38 Le Késanta est indiqué par le commentateur comme un sacrement (Sanskara) sans autre explication.
Suivant W. Jones, c'est une cérémonie dans laquelle on coupe la chevelure; tandis que, selon M. Wilson
{Sanskrit Dictionary), le Késanta est le devoir de donner 'aumbne, de faire des présents, etc.

39 Ces devaoirs pieux sont appelés Sandhyai.

40 Ce salut respectueux, nommeé Andjali, consiste a incliner Iégérement la téte en rapprochant I'une de
l'autre les paumes des mains et en les élevant jusqu'au milieu du front.

41 AUM ou Om est le monosyllabe sacré, le nom mystique dela Divinité qui précede toutes les priéres et
toutes les invocations. — Pour les Indiens adorateurs de la TrimQrti ou Triade divine, AUM exprime
I'idée des trois Dieux en un; A est le nom de Vichnou: U, celui de Siva; M, celui de Brahma.

42 Le kousa (Poa cynosuroides) est une herbe sacrée.

43 Ces trois mots (Vyahritis) signifient terre, atmosphere, ciel. Ce sont les noms des trois mondes.

44 Littéralement, celui qui réside au séjour supréme.

45 Je crois devoir citer ici en entier I'hymne de Viswamitra au soleil, dont la Savitri fait partie. Je l'ai tra-
duit sur le texte sanskrit publié par M. Rosen, dans son Spécimen du Rig-Vida, en m'aidant de la traduc-
tion latine littérale qu'il y a jointe. M. Colebrooke avait déja traduit cet hymne en anglais dans son
mémoire sur les Védas. [Voy. ci-dessus, p. 315.]

HYMNE AU SOLEIL.
l.
1. Cet excellent éloge de toi 6 radieux et brillant Soleil ! t'est adressé par nous. 16



78. « En récitant & voix basse (“¢), matin et noir, le monosyllabe et cette priére de la Savitri,
précédée des trois mots (Vyahritis) Bhodr, Bhouvah, Swar, tout Brahmane qui connait
parfaitement les Livres sacrés obtient la sainteté que le Véda procure.

79. En répétant mille fois dans un lieu écarté cette triple invocation, composée du mono-
syllabe mystique, des trois mots et de la priére, un Dwidja se décharge en un mois,
méme d'une grande faute, comme un serpent de sa peau.

80. « Tout membre des classes sacerdotale, militaire et commercante qui néglige cette
priere, et qui ne s'acquitte pas en temps convenable de ses devoirs pieux, est en butte
au mépris des gens de hien.

81. « Les trois grands mots inaltérables, précédés du monosyllabe AUM, et suivie de la
SAvitri, qui se compose de trois stances (padas), doivent étre reconnus comme la prin-
cipale partie du Véda, ou comme le moyen d'obtenir la béatitude éternelle.

82. « Celui qui, pendant trois années, répéte tous les jours cette priere sans y manquer, ira
retrouver la Divinité supréme (Brahme), aussi léger que le vent, revétu d'une forme
immortelle.

83. « Le monosyllabe mystique est le Dieu supréme; les suppressions de I'haleine, pen-
dant lesquelles on récite le monosyllabe, les trois mots et la Savitri tout entiere, sont
l'austérité pieuse la plus parfaite ; rien n'est au-dessus de la Savitri ; la décla-ration de
la vérité est préférable au silence.

84. « Tous les actes pieux prescrits par le Véda, tels que les oblations au feu et les sacri-
fices, passent sans résultat ; mais le monosyllabe est inaltérable, c'est le symbole de
Brahme, le Seigneur des créatures.

85. « L'offrande qui consiste dans la priére faite & voix basse, et composée du monosyl-
labe, des trois mots et de la Savitri, est dix fois préférable au sacrifice régulier (*');
lorsque la priére est récitée de maniére qu'on ne puisse pas l'entendre, elle vaut cent
fois mieux ; faite mentalement, elle a mille fois plus de mérite.

86. « Les quatre oblations domestiques, réunies au sacrifice régulier, ne valent pas la sei-
ziéme partie de I'offrande, qui ne consiste que dans la priére a voix basse.

87. « Par la priére a voix basse, un Brahmane peut, sans aucun doute, parvenir a la béati-
tude, gu'il fasse ou ne fasse pas tout autre acte pieux ; étant ami (Maitra) des créatures,
auxquelles il ne fait aucun ma!, méme quand la loi I'y autorise, puisqu'il n'offre point
de sacrifices, il est dit justement uni a Brahme (Brahmana).

88. « Lorsque les organes des sens se trouvent en rapport avec des objets attrayants,
I'homme expérimenté doit faire tous ses efforts pour les maitriser, de méme qu'un
écuyer pour contenir ses chevaux.

89. « Ces organes, déclarés par les anciens Sages au nhombre de onze, je vais vous les
énumérer exactement dans l'ordre convenable, savoir :

90. « Les oreilles, la peau, les yeux, la langue, et cinquiemement le nez ; l'orifice inférieur
du tube intestinal, les parties de la génération, la main, le pied, et I'organe de la parole,
qui est reconnu le dixieme.

91. « Les cing premiers, l'oreille et ceux qui suivent, sont dits organes de l'intelligence ; et
les cing qui restent, dont le premier est I'orifice du tube intestinal, sont appelés or-
ganes de l'action.

2. Daigne agréer mon Invocation; visite mon dme aride, comme un homme amoureux va trouver une

femme.

3. Que le Soleil, qui voit et contemple toutes choses, soit notre protecteur.

1]
1. Méditons sur la lumiere admirable du Soleil (Savitri) resplendissant ; qu'il dirige notre intelligence.

2. Avides de nourriture, nous sollicitons par une humble priere les dons du Soleil adorable et resplen-
dissant.

3. Les prétres et les Brahmanes, par des sacrifices et par de saints cantiques, noueront le Soleil resplen-
dissant, guidés par leur intelligence.

Cet hymne est, comme on voit, divisé en deux strophes, chacune de trois stances. La seconde strophe, qui,
en sanskrit, commence par le mot TAD, est probablement la Savitri dont il est question dans le texte de
Manou, et par les trois padas, il faut, a ce que je crois, entendre les trois stances dont se compose cette
seconde strophe. Les Indiens ne récitent souvent que la premiére stance de la Sauvitri, et cette stance est
particulierement désignée sous le nom de Gayatri. Cependant les mots Savitri et Gayatri paraissent
étre employés indifféremment par les deux commentateurs des lois de Manou, KoulloGca et Ragha-
vananda.

46 L'action de réciter une priére a voix basse, de maniére a n'étre pas entendu s'appelle Djapa.

47 Comme, par exemple, celui du Jour de la nouvelle lune, et celui du Jour de la pleine lune.

17



92. « Il faut en reconnaitre un onziéme, le sentiment (Manas), qui par sa qualité participe
de l'intelligence et de l'action; dés qu'il est soumis, les deux classes précédentes, com-
posées chacune de cing organes, sont également soumises.

93. « En se livrant au penchant des organes vers la sensualité, on ne peut manquer de
tomber en faute ; mais en leur imposant un frein, on parvient au bonheur supréme.

94. « Certes, le désir n'est jamais satisfait par la jouissance de I'objet désiré : semblable au
feu dans lequel on répand du beurre clarifié, il ne fait que s'enflammer davantage.

95. «. Comparez celui qui jouit de tous ces plaisirs des sens et celui qui y renonce entie-
rement : le dernier est bien supérieur, car I'abandon complet de tous les désirs est pré-
férable a leur accomplissement.

96. « Ce n'est pas seulement en évitant de les flatter qu'on peut soumettre ces organes
disposés a la sensualité, mais plutdt en se livrant avec persévérance a I'étude de la
science sacrée.

97. « Les Védas, la charité, les sacrifices, les observances pieuses, les austérités ne peuvent
pas mener a la félicité celui dont le naturel est entierement corrompu.

98. « L'nomme qui entend, qui touche, qui voit, qui mange, qui sent des choses qui peu-
vent lui plaire ou lui répugner, sans éprouver ni joie ni tristesse, doit étre reconnu
comme ayant dompté les organes.

99. « Mais si un seul de tous ces organes vient a s'échapper, la science divine de 'homme
s'échappe en méme temps, de méme que I'eau s'échappe par un trou de la base d'une
outre.

100. « Aprés s'étre rendu maitre de tous ses organes, et aprés avoir soumis le sens interne,
I'homme doit vaquer a ses affaires sans maceérer son corps par la dévotion.

101. « Pendant le crépuscule du matin, qu'il se tienne debout, répétant a voix basse la
Savitri jusqu'au lever du soleil ; et le soir, au crépuscule, qu'il la récite assis jusqu'au
moment ou les étoiles paraissent distinctement.

102. « En faisant sa priére le matin, debout, il efface tout péché qu'il a pu commettre pen-
dant la nuit sans le savoir; et en la récitant le soir, assis, il détruit toute souillure con-
tractée a son insu pendant le jour.

103. « Mais celui qui ne fait pas sa priere debout le matin, et qui ne la répéte pas le soir
étant assis, doit étre exclu comme un Soddra de tout acte particulier aux trois classes
régénérées.

104. « Lorsqu'un Dwidja ne peut pas se livrer a I'étude des Livres sacrés, s'étant retiré
dans une forét, prés d'une eau pure, imposant un frein a ses organes, et observant
avec exactitude la régle journaliére qui consiste dans la priere, qu'il répéte la Savitri
avec le monosyllabe Aum et les trois mots Bhodr, Bhouvah, Swar, dans un parfait re-
cueillement.

105. « Pour I'étude des Livres accessoires (Védangas) (“8), pour la priére indispensable de
tous les jours, il n'y a pas lieu d'observer les régles de la suspension (*°), non plus que
pour les formules sacrées qui 'accompagnent l'offrande au feu.

106. « La récitation de la priere quotidienne ne peut pas étre suspendue, car elle est appe-
lée I'oblation de la Sainte Ecriture (Brahmasattra) ; le sacrifice ou le Véda sert d'of-
frande est toujours méritoire, méme lorsqu'il est présenté dans un moment ou la
lecture des Livres sacrés doit étre interrompue.

107. « La priére a voix basse, répétée pendant une année entiére par un homme maitre de
ses organes et toujours pur, éléve ses offrandes de lait, de caillé, de beurre clarifié et de
miel vers les Dieux et les Manes auxquels elles sont destinées, et qui lui accordent I'ac-
complissement de ses désirs.

108. « Le Dwidja qui a été initié par l'investiture du cordon sacré doit alimenter le feu sa-
cré soir et matin, mendier sa subsistance, s'asseoir sur un lit trés bas, et complaire a
son directeur jusqu'a la fin de son noviciat.

109. « Le fils d'un instituteur, un éléve assidu et docile, celui qui peut communiquer une
autre science, celui qui est juste, celui qui est pur, celui qui est dévoué, celui qui est
puissant, celui qui est libéral, celui qui est vertueux, celui qui est allié par le sang, tels
sont les dix jeunes hommes qui peuvent étre admis légalement a étudier le Véda.

48 Les Angas ou Vedangas sont des sciences sacrées regardées comme parties accessoires des Védas. Ces
sciences sont au nombre de six : la premiére traite de la prononciation, la seconde, des cérémonies reli-
gieuses ; la troisieme, de la grammaire ; la quatrieme, de la prosodie ; la cinquiéme, de l'astronomie ; la
sixieme, de l'explication des mots et des phrases difficiles des Védas.

49 La lecture des Védas doit étre suspendue dans certaines circonstances. Voyez plus loin, Livre IV. st. 101
et suiv.

18



110. « L'homme sensé ne doit pas parler sans qu'on l'interroge ou répondre a une ques-
tion déplacée; il doit alors, méme lorsqu'il sait ce qu'on lui demande, se conduire dans
le monde comme s'il était muet.

111. « De deux personnes dont lI'une répond mal a propos a une demande faite mal a
propos par l'autre, 'une mourra ou encourra la haine.

112. « Partout ol I'on ne trouve ni la vertu, ni la richesse, ni le zéle et la soumission con-
venables pour étudier le Véda, la sainte doctrine ne doit pas y étre semée, de méme
gu'une bonne graine dans un terrain stérile.

113. « Il vaut mieux, pour un interpréte de la Sainte Ecriture, mourir avec sa science,
méme lorsqu'il se trouve dans un affreux dénuement, que de la semer dans un sol in-
grat.

114. « La Science divine, abordant un Brahmane, lui dit : « Je suis ton trésor, conserve-
moi, ne me communique pas a un détracteur ; par ce moyen, je serai toujours pleine
de force ;

115. « Mais lorsque tu trouveras un éléve (Brahmatchari) parfaitement pur et maitre de
ses sens, « fais-moi connaitre a ce Dwidja, comme a un vigilant gardien d'un tel trésor.
»

116. « Celui qui, sans en avoir re¢u la permission, acquiert par I'étude la connaissance de
la Sainte Ecriture, est coupable du vol des Textes sacrés, et descend au séjour infernal
(Naraka).

117. « Quel que soit celui par le secours duquel un étudiant acquiert du savoir concernant
les affaires du monde, le sens des Livres sacrés ou la connaissance de I'Etre supréme, il
doit saluer ce maitre le premier.

118. « Un BrAhmane dont toute la science consiste dans la Savitri, mais qui réprime par-
faitement ses passions, est préférable a celui qui n'a sur elles aucun empire, qui mange
de tout, vend de tout, bien qu'il connaisse les trois Livres saints.

119. « On ne doit pas s'installer sur un lit ou sur un siége en méme temps que son supé-
rieur ; et lorsqu'on est couché ou assis, il faut se lever pour le saluer.

120. « Les esprits vitaux d'un jeune homme semblent sur le point de s'exhaler a I'approche
d'un vieillard ; c'est en se levant et en le saluant qu'il les retient.

121. « Celui qui a I'nabitude de saluer les gens avancés en age, et qui a constamment des
égards pour eux, voit s'accroitre ces quatre choses : la durée de son existence, son sa-
voir, sa renommeée e, sa force.

122. « Aprés la formule de salutation, que le Brahmane qui aborde un homme plus agé
gue lui, prononce son propre nom, en disant : « Je suis un tel. »

123. « Aux personnes qui, par ignorance de la langue sanskrite, ne connaissent pas la si-
gnification du salut accompagné de la déclaration du nom, I'homme instruit doit dire :
« C'est moi, » et de méme a toutes les femmes ().

124. « En saluant, il doit prononcer, aprés son nom, l'interjection « ho ! »(*!) car les Saints
estiment que « ho » a la propriété de représenter le nom des personnes a qui l'on
s'adresse.

125. « Puisses-tu vivre longtemps, 6 digne homme ! » c'est ainsi qu'il faut répondre au sa-
lut d'un Brahmane, et la voyelle de la fin de son nom avec la consonne qui précede
doit étre prolongée de maniére a occuper trois moments.

126. « Le Brahmane qui ne connait pas la maniére de répondre a une salutation ne mérite
pas d'étre salué par un homme recommandable par son savoir; il est comparable a un
SoQdra.

127. « Il faut demander a un Brahmane, en I'abordant, si sa dévotion prospeére ; a un
Kchatriya, s'il est en bonne santé ; a un Vaisya, s'il réussit dans son commerce; a un
So(dra, s'il n'est pas malade.

128. « Celui qui vient de faire un sacrifice solennel, quelque jeune qu'il soit, ne doit pas
étre interpellé par son nom ; mais que celui qui connait la loi se serve, pour lui adres-
ser la parole, de l'interjection « ho ! » ou du mot « seigneur ! »

129. « En parlant de I'épouse d'un autre, ou a une femme qui ne lui est pas alliée par le
sang, il doit lui dire « madame » ou « bonne soeur ».

130. « A ses oncles maternels et paternels, au pére de sa femme, a des prétres célébrants
(Ritwidjs), a des maitres spirituels (Gourous), lorsqu'ils sont plus jeunes que lui, il doit
dire, en se levant : « C'est moi. »

50 On en voit un exemple dans le dramede Sakountala (act. IV, pag 103 de I'édition in-8°).
51 En sanscrit Bhauh.

19



131. « La sceur de sa mere, la femme de son oncle maternel, la mére de sa femme et la
sceur de son pére, ont droit aux mémes respects que la femme de son maitre spirituel,
et lui sont égales.

132. « Il doit se prosterner tous les jours aux pieds de I'épouse de son frére, si elle est de la
méme classe que lui et plus agée ; mais ce n'est qu'au retour d'un voyage qu'il doit al-
ler saluer ses parentes paternelles et maternelles.

133. « Avec la sceur de son pére ou de sa mére, et avec sa sceur ainée, qu'il tienne la méme
conduite qu'a I'égard de sa mére ; toutefois, sa meére est plus vénérable qu'elles.

134. « L'égalité n'est pas détruite entre citoyens d'une ville par une différence d'age de dix
ans ; entre artistes, par cinq ans de différence dans I'age ; entre Brahmanes, versés
dans le Véda, par une différence de trois ans : I'égalité n'existe que peu de temps entre
les membres d'une méme famille.

135. « Un Brahmane agé de dix ans, et un Kchatriya parvenu a I'age de cent années, doi-
vent étre considérés comme le peére et le fils ; et des deux c'est le Brahmane qui est le
pere, et qui doit étre respecté comme tel.

136. « Larichesse, la parenté, I'age, les actes religieux, et, en cinquiéme lieu, la science di-
vine sont des titres au respect; les derniers, par gradation, sont plus recommandables
gue ceux qui précedent.

137. « Tout homme des trois premiéres classes, chez qui se remarquent en plus grand
nombre les plus importantes de ces cing qualités honorables, a le plus de droits au
respect ; et méme un Soldra, s'il est entré dans la dixieme décade de son age.

138. « On doit céder le passage a un homme en chariot, a un vieillard plus que nonageé-
naire, a un malade, & un homme portant un fardeau, a une femme, a un Brahmane
ayant terminé ses études, a un Kchatriya, a un homme qui va se marier.

139. « Mais parmi ces personnes, si elles se trouvent réunies en méme temps, le Brahmane
ayant terminé son noviciat et le Kchatriya doivent étre honorés de préférence; et de ces
deux derniers, le Brahmane doit étre traité avec plus de respect que le Kchatriya.

140. « Le Br@hmane qui, aprés avoir initié son éleve, lui fait connaitre le Véda avec la
régle du sacrifice et la partie mystérieuse, nommée Oupanichad (°2), est désigné par
les Sages sous le nom d'instituteur (Atcharya).

141. « Celui qui, pour gagner sa subsistance, enseigne une seule partie du Véda ou les
sciences accessoires (Vedangas), est appelé sous-précepteur (Oupadhyaya).

142. « Le Brahmane, ou le pére lui-méme, qui accomplit suivant la régle la cérémonie de
la conception et les autres, et qui le premier donne a I'enfant du riz pour sa nourriture,
est appelé directeur (Gourou) (>3).

143. « Celui qui est attaché au service de quelqu'un pour alimenter le feu sacré, faire les
oblations domestiques, I'Agnichtoma et les autres sacrifices, est dit ici (dans ce code) le
chapelain (Ritwidj) de celui qui I'emploie.

144. « Celui qui, par des paroles de vérité, fait pénétrer dans les oreilles la Sainte Ecriture,
doit étre regardé comme un péere, comme une mere ; son éléve ne doit jamais lui cau-
ser d'affliction.

145. « Un instituteur (>*) est plus vénérable que dix sous-précepteurs ; un pére, que cent
instituteurs; une meére est plus vénérable que mille peres.

146. « De celui qui donne l'existence, et de celui qui communique les dogmes sacrés, celui
qui donne la sainte doctrine est le pére le plus respectable ; car la naissance spirituelle,
qui consiste dans le sacrement de l'initiation, et qui introduit a I'étude du Véda, est
pour le Dwidja éternelle dans ce monde et dans l'autre.

147. « Lorsqu'un pére et une mere, s'unissant par amour, donnent I'existence a un enfant,
cette naissance ne doit étre considérée que comme purement humaine, puisque l'en-
fant se forme dans la matrice.

52 La partie théologique et la partie argumentative des Védas sont comprises dans les traités appelés Ou-
panichads. Ces traités ont été traduits en persan sous le nom d Oupnékhat, par I'ordre de Dara-
Chékouh, frere de I'empereur moghol Aureng-Zeyb; et cette version persane a été traduite en latin par
Anquetil-Duperron. Le comte Lanjuinais a publié une analyte fort estimée de ce dernier ouvrage. Vf.
Jones et le célebre Brahmane Rammohun Roy ont traduit du sanscrit en anglais, plusieurs Oupani-
chads.

53 Les noms de Gourou et d'Atcharya sont trés souvent employés I'un pour l'autre.

54 On doit, entendre ici par instituteur, celui qui, au moment de l'initiation, apprend au jeune homme la
Savitri, et rien de plus. (Commentaire)

20



148. « Mais la naissance que son instituteur, qui a lu la totalité des Livres saints, lui com-
munique, suivant la loi, par la Savitri, est la véritable, et n'est point assujettie a la vieil-
lesse et & la mort.

149. « Lorsqu'un précepteur procure a un éléve un avantage quelconque, faible ou consi-
dérable, par la communication du Texte révélé, que I'on sache que dans ce code il est
considéré comme son pére spirituel (Gourou), a cause du bienfait de la sainte doc-
trine !

150. « Le Brdhmane auteur de la naissance spirituelle, et qui enseigne le devoir, est, sui-
vant la loi, lors méme qu'il est encore enfant, regardé comme le pére d'un homme agé.

151. « Kavi, fils d'Angiras, jeune encore, fit étudier I'Ecriture Sainte & ses oncles paternels
et a ses cousins ; « Enfants ! » leur disait-il, son savoir lui donnant sur eux l'autorité
d'un maitre.

152. « Pleins de ressentiment, ils allerent demander aux Dieux la raison de ce mot ; et les
Dieux, s'étant réunis, leur dirent : « L'enfant vous a parlé convenablement. »

153. « En effet, I'ignorant est un enfant; celui qui enseigne la doctrine sacrée est un pére,
car les Sages ont donné le nom d'enfant a I'homme illettré, et celui de pére au précep-
teur.

154. « Ce ne sont pas les années, ni les cheveux blancs, ni les richesses, ni les parents, qui
constituent la grandeur; les Saints ont établi cette loi: « Celui qui connait les Védas et
les Angas est grand parmi nous. »

155. « La prééminence est réglée par le savoir entre les Brahmanes, par la valeur entre les
Kchatriyas, par les richesses en grains et autres marchandises entre les Vaisyas, par la
priorité de la naissance entre les Soddras.

156. « Un homme n'est pas vieux parce que sa téte grisonne ; mais celui qui, jeune encore,
a déja lu la Sainte Ecriture, est regardé par les Dieux comme un homme agé.

157. « Un Brdhmane qui n'a pas étudié les Livres sacrés est comparable & un éléphant de
bois et & un cerf en peau; tous les trois ne portent gu'un vain nom.

158. « De méme que I'union d'un eunuque avec des femmes est stérile, qu'une vache est
stérile avec une autre vache, que le don fait a un ignorant ne porte point de fruits, de
méme un Brahmane qui n'a pas lu les Védas ne recueille pas les fruits que pro-cure
l'accomplissement des devoirs prescrits par la Srouti et la Smriti.

159. « Toute instruction qui a le bien pour objet doit étre communiquée sans maltraiter les
disciples, et le maitre qui désire étre juste doit employer des paroles douces et
agréables.

160. « Celui dont le langage et I'esprit sont purs et parfaitement réglés en toute circons-
tance, recueille tous les avantages attachés a la connaissance du Védanta.

161. « On ne doit jamais montrer de mauvaise humeur bien qu'on soit affligé, ni travailler
a nuire a autrui, ni méme en concevoir la pensée; il ne faut pas proférer une parole
dont quelgu'un pourrait étre blessé, et qui fermerait I'entrée du ciel & celuiqui I'aurait
prononceée.

162. « Qu'un Brahmane craigne constamment tout honneur mondain comme du poison,
et qu'il désire toujours le mépris a I'égal de I'ambroisie (*°).

163. « En effet, quoique méprisé, il s'endort paisible et se réveille paisible ; il vit heureux
dans ce monde, tandis que 'homme dédaigneux ne tarde pas a périr.

164. « Le Dwidja, dont I'ame a été purifiée par la succession réguliere des cérémonies
mentionnées (°°), doit, pendant qu'il demeure avec son maitre spirituel, se livrer par
degrés aux pratiques pieuses qui préparent a I'étude des Livres sacrés.

165. « C'est aprés s'étre soumis a différentes pratiques de dévotion, ainsi qu'aux obser-
vances pieuses que la loi prescrit, que le Dwidja doit s'adonner a la lecture du Véda
tout entier et des traités mystérieux (*').

55 L'ambroisie (Amrita) est la nourriture et le breuvage des Dieux, et leur procure I'immortalité. Selon le
Vayou-Pourana, cité par M. Wilson, la lune en est le réservoir. Il est rempli par le soleil pendant la
guinzaine de la croissance de la lune ; & la pleine lune, les Dieux, les Manes et les Saints en boivent tous
les Jours une kala ou un doigt, jusqu'a ce que I'ambroisie soit épuisée, — Suivant une autre légende
mythologique, I'ambroisie fut le résultat du barattement de la mer. Les Dieux et les Titans (Asouras) se
réunirent pour cette opération. Le mont Mandara leur servit de moulinet, et le grand serpent Vasouki,
de corde pour le mettre en mouvement. La mer, agitée par le mouvement de rotation imprimé au mont
Mandara, produisit alors plusieurs choses précieuses, entre autres I'Amrita (breuvage d'immortalité),
gue tenait a sa main, dans un vase, Dhanwantari, dieu de la médecine. Les Dieux et les Titans se dispu-
térent I'ambroisie, qui finit par étre le partage des premiers. L'origine de I'ambroisie est le sujet d'un
épisode du Mahéabharata; elle est aussi racontée dans le Ramayana (Liv. |, chap. XLV).

56 \Voyez ci-dessus, st. 27. 21



166. « Que le Brahmane qui veut se livrer aux austérités s'applique sans cesse a I'étude du
Véda, car |'étude de I'Ecriture Sainte est reconnue dans ce monde comme l'acte de dé-
votion le plus important pour un Brahmane.

167. « Certes, il soumet tout son corps (%) aux austérités les plus méritoires, lors méme
gu'il porte une guirlande, le Dwidja qui s'adonne chaque jour de tout son pouvoir a la
lecture des Livres sacrés.

168. « Le Dwidja qui, sans avoir étudié le Véda, se livre a une autre occupation, est ra-
baissé bient6t, pendant sa vie, a la condition de Soldra, de méme que tous ses des-
cendants.

169. « La premiére naissance de 'homme régénéré (Dwidja) a lieu dans le sein de sa mére,
la seconde lors de l'investiture de la ceinture et du cordon, la troisieme a I'accomplis-
sement du sacrifice ; telle est la déclaration du Texte révélé.

170. « Dans celle de ces trois naissances qui l'introduit a la connaissance de I'Ecriture
Sainte, et qui est distinguée par la ceinture et le cordon qu'on lui attache, la Savitri est
sa mere et l'instituteur, son pére.

171. « L'instituteur (Atcharya) est appelé son pére par les législateurs, parce qu'il lui en-
seigne le Véda,; car aucun acte pieux n'est permis a un jeune homme avant qu'il ait re-
¢u la ceinture et le cordon sacré.

172. « Jusque-1a, qu'il s'abstienne de prononcer aucune formule sacrée, excepté I'exclama-
tion Swadha, adressée aux Manes pendant le service funébre ; car il ne différe pas d'un
Soldra, jusqu'au moment ou il est régénéré par le Véda.

173. « Lorsqu'il a recu l'initiation, on exige de lui qu'il se soumette aux régles établies, et
gu'il étudie la Sainte Ecriture par ordre, en observant auparavant les usages institués.

174. « Le manteau de peau, le cordon, la ceinture, le baton, le vétement, déterminés pour
chaque étudiant suivant sa classe, doivent étre renouvelés dans certaines pratiques re-
ligieuses.

175. « Que le novice demeurant chez son directeur se conforme aux observances pieuses
qui suivent, en soumettant tous ses organes, afin d'augmenter sa dévotion.

176. « Tous les jours aprés s'étre baigné, lorsqu'il est bien pur, qu'il fasse une libation (*°)
d'eau fraiche aux Dieux, aux Saints et aux Méanes ; qu'il honore les Divinités et ali-
mente le feu sacré.

177. « Qu'il s'abstienne de miel, de viande, de parfums, de guirlandes, de sucs savoureux
extraits des végétaux, de femmes, de toute substance douce devenue acide, de mau-
vais traitements a I'égard des étres animés ;

178. « De substances onctueuses pour son corps, de collyre pour ses yeux, de porter des
souliers et un parasol ; qu'il s'abstienne de désirs sensuels, de colére, de cupidité, de
danse, de chant et de musique ;

179. « De jeu, de querelles, de médisance, d'imposture, de regarder ou d'embrasser les
femmes avec amour, et de nuire a autrui.

180. « Qu'il se couche toujours a I'écart, et qu'il ne répande jamais sa semence ; en effet,
s'il céde au désir, s'il répand sa semence, il porte atteinte a la régle de son ordre et doit
faire pénitence (%).

181. « Le Dwidja novice qui, pendant son sommeil, a involontairement laissé échapper sa
liqueur séminale, doit se baigner, adorer le soleil, puis répéter trois fois la formule : «
Que ma semence revienne a moi. »

182. « Qu'il apporte pour «on instituteur de I'eau dans un vase, des fleurs, de la bouse de
vache, de la terre, de I'herbe kousa autant qu'il peut en avoir besoin, et que tous les
jours il aille mendier sa nourriture.

183. « Que le novice ait soin d'aller demander chaque jour sa nourriture dans les maisons
des gens qui ne négligent pas I'accomplissement des sacrifices prescrits par le Véda, et
qui sont renommeés pour la pratique de leurs devoirs.

184. « Il ne doit par mendier dans la famille de son directeur, ni chez ses parents paternels
et maternels ; et si l'accés des autres maisons lui est fermé, les premieres personnes
dans l'ordre sont celles qu'il lui faut surtout éviter (°%).

57 Ce sont les Oupanichads. Voyez ci-dessus, st. 140.

58 Littéralement, il se soumet jusqu'au bout des ongles.

59 Cette libation, appelée Tarpana, se fait avec la main droite.

60 Voyez Liv. XI, st. 118.

61 Ainsi, qu'il s'adresse d'abord a ses parents maternels ; a leur défaut, a ses parents du coté paternel ; a dé-
faut de ces derniers, aux parents de son directeur. (Commentaire.)

22



185. « Ou bien, qu'il parcoure en mendiant tout le village (s'il ne s'y trouve aucune des
maisons ci-dessus (®2) mentionnées), étant parfaitement pur, et gardant le silence; mais
qu'il évite les gens diffamés et coupables de grandes fautes.

186. « Ayant rapporté du bois (%3) d'un endroit éloigné, qu'il le dépose en plein air, et que
le soir et le matin, il s'en serve pour faire une oblation au feu, sans jamais y manquer.
187. « Lorsque, sans étre malade, il a négligé sept jours de suite de recueillir I'aumbne et
d'alimenter avec du bois le feu sacré, il doit subir la pénitence ordonnée a celui qui a

violé ses vaeux de chasteté (%4).

188. « Que le novice ne cesse jamais de mendier, et qu'il ne recoive pas sa nourriture
d'une seule et méme personne : vivre d'aumdnes est regardé comme aussi méritoire
pour I'éleve que de jelner.

189. « Toutefois, s'il est invité a une cérémonie en I'honneur des Dieux ou des Manes, il
peut manger a son aise la nourriture donnée par une seule personne, en se conformant
aux préceptes d'abstinence et en se conduisant comme un dévot ascétique ; alors sa
régle n'est pas enfreinte.

190. « Mais, au dire des Sages, ce cas n'est applicable qu'a un Brahmane, et ne peut nul-
lement convenir a un Kchatriya et a un Vaisya.

191. « Qu'il en regoive ou non l'ordre de son instituteur, le novice doit s'appliquer avec
zéle a I'étude, et chercher a satisfaire son vénérable maitre.

192. « Maitrisant son corps, sa voix, ses organes des sens et son esprit, qu'il se tienne les
mains jointes (*°), les yeux fixés sur son directeur.

193. « Qu'il ait toujours la main droite découverte, un maintien décent, un vétement con-
venable; et lorsqu'il recoit l'invitation de s'asseoir, qu'il s'asseye en face de son pére
spirituel.

194. « Que sa nourriture, ses habits et sa parure soient toujours trés chétifs en présence de
son directeur ; il doit se lever avant lui, et rentrer aprés lui.

195. « Il ne doit répondre aux ordres de son pére spirituel ou s'entretenir avec lui, ni étant
couché, ni étant assis, ni en mangeant, ni de loin, ni en regardant d'un autre cote.

196. « Qui'il le fasse debout, lorsque son directeur est assis ; en I'abordant, quand il est ar-
rété ; en allant a sa rencontre, s'il marche ; en courant derriere lui, lorsqu'il court ;

197. « En allant se placer en face de lui, s'il détourne la téte; en marchant vers lui, lorsqu'il
est éloigné ; en s'inclinant, s'il est couché ou arrété pres de lui.

198. « Son lit et son siege doivent toujours étre trés bas, lorsqu'il se trouve en présence de
son directeur ; et méme, tant qu'il est a la portée de ses regards, il ne doit pas s'asseoir
tout a son aise.

199. « Qu'il ne prononce jamais le nom de son pére spirituel purement et simplement (),
méme en son absence, et qu'il ne contrefasse jamais sa démarche, son langage et ses
gestes.

200. « Partout ou I'on tient sur le compte de son directeur des propos médisants ou ca-
lomnieux, il doit boucher ses oreilles ou s'en aller ailleurs.

201. « S'il médit de son directeur, il deviendra un ane apres sa mort; s'il le calomnie, un
chien ; s'il jouit de ses biens sans sa permission, un insecte ; s'il le regarde d'un ceil
d'envie, un ver.

202. « Il ne doit lui rendre des honneurs ni par l'intermédiaire d'une autre personne lors-
qu'il est loin de lui, et qu'il peut venir lui-méme, ni lorsqu'il est en colére, ni en pré-
sence d'une femme; s'il est en voiture ou sur un siége, qu'il en descende pour saluer
son pére spirituel.

203. « Qu'il ne s'asseye pas avec son directeur contre le vent (°”) ou sous le vent, et ne dise
rien lorsqu'il n'est pas a portée d'étre entendu par lui.

62 Dans la st. 183.

63 Le bois employé pour les sacrifices doit étre celui du figuier a grappes, de la butée feuillue, et de la mi-
mose catechu. Il parait cependant qu'on peut se servir aussi de celui de I'adenanthére a épines, et du
manguier. Le bois doit étre coupé en petites blches longues d'un empan, et pas plus grosses que le
poing. (COLEBROOKE, Rech. Asiat., tom. VII, pag. 235.)

64 Voyez Liv. XI, st. 118.

65 Littéralement, faisant I'andjali.

66 C'est a-dire, sans y joindre un titre d'honneur. (Commentaire.)

67 C'est-a-dire, de maniéere que le vent vienne vers lui de I'endroit ou son directeur est assis, ou de maniére
gue le vent vienne de la place ou il est assis vers son directeur. (Commentaire).

23



204. « Il peut s'asseoir avec son vénérable maitre dans un chariot trainé par des boeufs,
des chevaux ou des chameaux, sur une terrasse, sur un endroit pavé, sur une natte
d'herbe tressée, sur un rocher, sur un banc de bois, dans un bateau.

205. « Lorsque le directeur de son directeur est présent, qu'il se comporte avec lui comme
avec son propre directeur ; et il ne peut pas saluer ceux de ses parents qui ont droit a
son respect, sans y étre invité par son maitre spirituel.

206. « Telle est également la conduite qu'il doit constamment tenir a I'égard des précep-
teurs qui lui enseignent la sainte doctrine, de ses parents du c6té paternel, comme son
oncle, des personnes qui I'éloignent de I'erreur et lui donnent de bons conseils.

207. « Que toujours il se comporte envers les hommes vertueux comme envers son direc-
teur, et qu'il fasse de méme a I'égard des fils de son directeur, s'ils sont respectables
par leur age, ainsi qu'a I'égard des parents paternels de son vénérable matitre.

208. « Le fils de son maitre spirituel, qu'il soit ou plus jeune, ou du méme &age que lui, ou
étudiant, s'il est en état d'enseigner la sainte doctrine, a droit aux mémes hommages
gue le directeur, lorsqu'il est présent pendant un sacrifice, soit comme célébrant, soit
comme simple assistant.

209. « Mais il ne doit pas frotter avec des parfums le corps du fils de son directeur, le ser-
vir pendant le bain, manger ses restes, et lui laver les pieds.

210. « Les femmes de son directeur, lorsqu'elles sont de la méme classe, doivent étre ho-
norées comme lui ; mais si elles appartiennent a une classe différente, le novice ne leur
doit d'autre hommage que de se lever et de les saluer.

211. « Que I'éléve ne se charge pas des soins qui consistent & répandre sur la femme de
son directeur de I'huile odorante, a la servir pendant le bain, a frotter ses membres, a
disposer avec art sa chevelure.

212. « Il ne doit pas non plus se prosterner devant une jeune épouse de son vénérable
maitre en touchant ses pieds avec respect, s'il a vingt ans accomplis, et sait distinguer
le bien et le mal.

213. « Il est dans la nature du sexe féminin de chercher ici-bas a corrompre les hommes, et
c'est pour cette raison que les sages ne s'abandonnent jamais aux séductions des
femmes.

214. « En effet, une femme peut en ce monde écarter du droit chemin, non-seulement
l'insensé, mais aussi 'hnomme pourvu d'expérience, et le soumettre au joug de I'amour
et de la passion.

215. « Il ne faut pas demeurer dans un lieu écarté avec sa mére, sa sceur ou safille; les
sens réunis sont bien puissants, ils entrainent 'homme le plus sage.

216. « Mais un éleve, s'il est jeune lui-méme, peut, suivant I'usage prescrit, se prosterner a
terre devant les jeunes épouses de son directeur, en disant : « Je suis un tel. »

217. « Au retour d'un voyage, le jeune novice doit toucher respectueusement les pieds des
femmes de son pere spirituel, et chaque jour se prosterner devant elles, observant ain-
si les pratiques des gens de bien.

218. « De méme gu'un homme qui creuse avec une béche arrive & une source d'eau, de
méme I'éléve qui est attentif et docile parvient a acquérir la science que recéle l'esprit
de son pére spirituel.

219. « Qu'il ait la téte rasée, ou les cheveux longs et tombants (%), ou réunis en faisceau
sur le sommet de la téte; que jamais le soleil, lorsqu'il se couche ou se léve, ne le trouve
dormant dans le village.

220. « Car si le soleil se leve ou se couche sans qu'il le sache, pendant qu'il se livre au
sommeil avec sensualité, il doit jediner un jour entier en répétant a voix basse la
SAuvitri.

221. « Celui qui se couche et se leve sans se régler sur le soleil, et ne subit pas cette péni-
tence, se rend coupable d'une grande faute.

222. « Aprés avoir fait son ablution, étant pur, parfaitement recueilli, et placé dans un lieu
exempt de souillures, que I'éléve remplisse, suivant la régle, le devoir pieux, au lever
et au coucher du soleil, en récitant & voix basse la Savitri (*%).

223. « Si une femme ou un Séudra cherche, par un moyen quelconque, a obtenir le souve-

rain bien, qu'il s'y appligue de méme avec ardeur, ou fasse ce qui lui plait davantage,
et que la loi autorise.

68 La coiffure appelée djata consiste a porter les cheveux longs et tombants sur les épaules; souvent les

cheveux sont relevés en totalité ou en partie, et disposés en une sorte de faisceau qui s'éléve droit sur le
sommet de la téte.

69 Voyez ci-dessus, st. 101 et 102. 24



224. « Au dire de quelques hommes sensés, ce souverain bien consiste dans la vertu et la
richesse, ou, suivant d'autres, dans le plaisir de la richesse, ou, suivant d'autres encore,
dans la vertu seule ; ou, selon d'autres enfin, dans la richesse ; mais c'est la réunion des
trois qui constitue le vrai bien ; telle est la décision formelle.

225. « Un instituteur est l'image de I'Etre divin (Brahme); un pére, l'image du Seigneur
des créatures (Pradjapati) (*°); une mére, limage de la terre; un propre frére, limage de
I'ame.

226. « Un instituteur, un pére, une mere, et un frére ainé, ne doivent jamais étre traités
avec meépris, surtout par un Brahmane, méme lorsqu'il a été molesté.

227. « Plusieurs centaines d'années ne pourraient pas faire la compensation des peines
gu'endurent une mére et un pére pour donner la naissance a des enfants, et les élever.

228. « Que le jeune homme fasse constamment et en toute occasion ce qui peut plaire a
ses parents, ainsi qu'a son instituteur; lorsque ces trois personnes sont satisfaites,
toutes les pratiques de dévotion sont heureusement accomplies, et obtiennent une ré-
compense.

229. « Une soumission respectueuse aux volontés de ces trois personnes est déclarée la
dévotion la plus éminente, et, sans leur permission, I'éléve ne doit remplir aucun autre
pieux devaoir.

230. « En effet, elles représentent les trois mondes, les trois autres ordres, les trois Livres
saints, les trois feux;

231. « Le pére est le feu sacré perpétuellement entretenu par le maitre de maison () ; la
mére, le feu des cérémonies ("?) ; lnstituteur, le feu du sacrifice ("3) : cette triade de
feux mérite la plus grande vénération.

232. « Celui qui ne les néglige pas, devenu maitre de maison, parviendra a I'empire des
trois mondes, son corps brillera d'un pur éclat, et il jouira dans le ciel d'une félicité di-
vine.

233. « Par son respect pour sa mére il obtient ce bas monde (%) ; par son respect pour son
pére, le monde intermédiaire, celui de I'atmosphére (") ; par sa soumission aux ordres
de son directeur, il parvient au monde céleste de Brahma.

234. « Celui qui respecte ces trois personnes respecte tous ses devoirs, et en obtient la ré-
compense ; mais pour quiconque néglige de les honorer, toute ceuvre pie est sans fruit.

235. « Tant que ces trois personnes vivent, il ne doit s'occuper volontairement d'aucun
autre devoir ; mais qu'il leur témoigne toujours une soumission respectueuse, s'appli-
guant a leur faire plaisir et a leur rendre service.

236. « Quel que soit le devoir qu'il remplisse en pensée, en parole ou en action, sans man-
quer a l'obéissance qu'il leur doit, dans des vues qui concernent I'autre monde, qu'il
vienne, lorsqu'il I'a rempli, le leur déclarer.

237. « Par I'nommage rendu a ces trois seules personnes, tous les actes prescrits a
I'homme par I'Ecriture Sainte et par la Loi sont parfaitement accomplis ; c'est le pre-
mier devoir évidemment; tout autre devoir est dit secondaire.

238. « Celui qui a la foi, peut recevoir une science utile méme d'un Soddra, la connais-
sance de la principale vertu d'un homme vil, et la perle des femmes d'une famille mé-
prisée.

239. « On peut séparer I'ambroisie (Amrita) du poison méme, et la retirer lorsqu'elle s'y
trouve mélée; on peut recevoir d'un enfant un bon conseil, apprendre d'un ennemi a
se bien conduire, et extraire de I'or d'une substance impure.

240. « Les femmes, les pierres précieuses (), la science, la vertu, la pureté, un bon conseil,
et les différents arts libéraux, doivent étre recus de quelque part qu'ils viennent.

241. « Il est enjoint, en cas de nécessité ("), d'étudier I'Ecriture Sainte sous un instituteur
qui n'est pas BrAhmane; et I'éléve doit le servir avec respect et soumission, tant que
dure l'instruction.

242. « Que le novice ne séjourne pas sa vie entiére auprés d'un directeur qui n'appartient
pas a la classe sacerdotale, ou bien auprés d'un Brahmane qui ne connait pas les Livres

70 C'est Brahma qui est ici désigné sous le nom de Pradjapati.

71 C'est le feu dit Garhapatya.

72 Ce feu, pris dans le premier, et qu'on place vers le sud, est appelé Dakchina

73 Ce troisieme feu, dit Ahavaniya, est le feu consacré pris dans le premier et préparé pour les oblations.
74 Celui de la terre.

75 L'atmosphére doit s'entendre de I'espace entre la terre et le soleil.

76 Suivant une autre interprétation : les femmes aussi précieuses que des joyaux.

77 C'est-a-dire, au défaut d'un Instituteur de la classe sacerdotale. (Commentaire.) 25



saints et les sciences accessoires, s'il veut obtenir la supréme félicité, la déli-vrance fi-
nale.

243. « Toutefois, s'il désire rester jusqu'a la fin de sa vie dans la maison de son maitre spi-
rituel, qu'il le serve avec zéle jusqu'a la séparation de son ame et de son corps.

244. « Celui qui se soumet docilement aux volontés de son directeur, jusqu'au terme de
son existence, s'éléve, aussitdt aprés, a I'éternelle demeure de I'Etre divin (7®).

245. « Le novice qui connait son devoir ne doit faire aucun don a son directeur avant son
départ, mais au moment ou, congédié par lui, il est sur le point d'accomplir la céré-
monie du bain (°), qu'il offre des présents a son vénérable maitre, autant qu'il est en
son pouvoir.

246. « Qu'il lui donne un champ, de l'or, une vache, un cheval, un parasol, des souliers,
un siege, du riz, des herbes potageres ou des vétements, pour se concilier I'affection de
son directeur.

247. « Apres la mort de son instituteur, I'éléve qui veut passer sa vie dans le noviciat doit
se conduire envers le fils de son directeur, s'il est vertueux, ou bien envers son épouse,
ou bien a I'égard d'un de ses parents du cdté paternel, comme envers son vénérable
maitre.

248. « Si aucune de ces personnes n’est vivante, qu'il se mette en possession de la de-
meure, du sieége et de la place des exercices religieux de son maitre spirituel ; qu'il en-
tretienne le feu avec la plus grande attention, et travaille a se rendre digne de la
délivrance finale.

249. « Le Brahmane qui continue ainsi son noviciat sans violer ses voeux, parvient a la
condition supréme, et ne renait pas sur la terre.

78 |l s'identifie avec Brahme. (Commentaire).

79 Au moment de quitter son directeur, I'éléve qui a terminé son noviciat (Brahmatcharya) fait une ablution
(Snena) et prend alors le nom de Snataka (celui qui S’est baigné)

26



LIVRE TROISIEME

MARIAGE; DEVOIRS DU CHEF DE FAMILLE.

1. « L'étude des trois Védas prescrite au novice dans la maison de son directeur, doit du-
rer trente-six ans, ou la moitié, ou le quart de ce temps, ou bien enfin jusqu‘au moment
ou il les comprend parfaitement.

2. « Aprés avoir étudié dans I'ordre une branche (Sakha) de chacun des Livres sacrés, ou
bien de deux, ou méme d'un seul, celui qui n'a jamais enfreint les régles du noviciat
peut entrer dans l'ordre des maitres de maison (Grihasthas).

3. « Renommé pour I'accomplissement de ses devoirs, ayant regu de son pére naturel ou
de son pére spirituel le présent de la Sainte Ecriture, qu'il a étudiée sous sa direction,
gu'il soit gratifié par lui, avant son mariage, de I'offre d'une vache, étant orné d'une
guirlande et assis sur un siége élevé.

4. « Ayant recu l'assentiment de son directeur, s'étant purifié par un bain suivant la régle,
gue le Dwidja dont les études sont terminées épouse une femme de la méme classe
gue lui, et pourvue des signes convenables.

5. « Celle qui ne descend pas d'un de ses aieux maternels ou paternels, jusqu'au sixieme
degré (8%, et qui n'appartient pas a la famille de son pére, ou de sa mére, par une ori-
gine commune prouvée par le nom de famille, convient parfaitement & un homme des
trois premiéres classes pour le mariage et pour l'union charnelle.

6. « Il doit éviter, en s'unissant a une épouse, les dix familles suivantes, lors méme qu'elles
seraient tres considérables et trés riches en vaches, chévres, brebis, biens et grains ; sa-
voir :

7. « La famille dans laguelle on néglige les sacrements, celle qui ne produit pas d'enfants
males, celle ou I'on n'étudie pas I'Ecriture Sainte, celle dont les individus ont le corps
couvert de longs poils, ou sont affligés, soit d'hémorrhoides, soit de phthisie, soit de
dyspepsie, soit d'épilepsie, soit de lepre blanche, soit d'éléphantiasis.

8. « Qu'il n'épouse pas une fille ayant des cheveux rougeatres, ou ayant un membre de
trop, ou souvent malade, ou nullement velue, ou trop velue, ou insupportable par son
bavardage,ou ayant les yeux rouges;

9. « Ou qui porte le nom d'une constellation, d'un arbre, d'une riviere, d'un peuple bar-
bare, d'une montagne, d'un oiseau, d'un serpent, ou d'un esclave, ou dont le nom rap-
pelle un objet effrayant.

10. « Qu'il prenne une femme bien faite, dont le nom soit agréable, qui ait la démarche
gracieuse d'un cygne ou d'un jeune éléphant, dont le corps soit revétu d'un Iéger du-
vet, dont les cheveux soient fins, les dents petites, et les membres d'une douceur
charmante.

11. « Un homme de sens ne doit pas épouser une fille qui n'a pas de frére, ou dont le pére
n'est pas connu ; dans la crainte, pour le premier cas, qu'elle ne lui soit accordée par le
pére que dans l'intention d'adopter le fils qu'elle pourrait avoir (%), ou, pour le second
cas, de contracter un mariage illicite.

12. « Il est enjoint aux Dwidjas de prendre une femme de leur classe pour le premier ma-
riage ; mais lorsque le désir les porte a se remarier, les femmes doivent étre préférées
d'apres l'ordre naturel des classes.

13. « Un Soddra ne doit avoir pour femme qu'une SoQdr4, un Vaisya peut prendre une
épouse dans la classe-servile et dans la sienne ; un Kchatriya, dans les deux classes
mentionnées et dans la sienne propre ; un Brahmane, dans ces trois classes et dans la
classe sacerdotale.

14. « Il n'est rapporté dans aucune ancienne histoire qu'un Br@hmane ou un Kchatriya,
méme en cas de détresse (%?), ait pris pour premiére femme une fille de la classe ser-
vile.

15. « Les Dwidjas assez insensés pour épouser une femme de la derniére classe, abaissent
bientét leurs familles et leurs lignées a la condition de Soddras.

80 Littéralement, celle qui ne lui est pas sapinda du cété de sa mére ou de son pére. Voyez Liv. V, st. 60.
81 Voyez Liv. IX, st. 127 et 136.
82 C'est-a-dire, au défaut d'une femme de la méme classe.

27



16. « L'épouseur d'une Soddra, s'il fait partie de la classe sacerdotale, est dégradé sur-le-
champ, selon Atri (%) et le fils d'Outathya (Gotama) (3%) ; & la naissance d'un fils, s'il
appartient a la classe militaire, au dire de Sénaka (%) ; lorsque ce fils a un enfant male,
s'il est de la classe commercante, selon Bhrigou (%9).

17. « Le Brahmane qui n'épouse pas une femme de sa classe, et qui introduit une So(dra
dans son lit, descend au séjour infernal ; s'il en a un fils, il est dépouillé de son Bréah-
mane.

18. « Lorsqu'un Brdhmane se fait assister par une So(dréa dans les offrandes aux Dieux,
les oblations aux Manes et les devoirs hospitaliers, les Dieux et les Manes ne mangent
pas ce qui leur est offert, et lui-méme n'obtient pas le ciel pour récompense d'une telle
hospitalité.

19. « Pour celui dont les lévres sont polluées par celles d'une Soddra (¥%), qui est souillé
par son haleine, et qui en a un enfant, aucune expiation n'est déclarée par la loi.

20. « Maintenant connaissez succinctement les huit modes de mariage en usage aux
guatre classes ; les uns, bons ; les autres, mauvais dans ce monde et dans l'autre :

21. « Le mode de Brahma, celui des Dieux (Dévas), celui des Saints (Richis), celui des
Créateurs (Pradjapatis), celui des mauvais Génies (Asouras), celui des Musiciens cé-
lestes (Gandharbas), celui des Géants (Rakchasas) ; enfin, le huitiéme et le plus vil, ce-
lui des Vampires (Pisatchas) ().

22. « Je vais vous expliquer entierement quel est le mode légal pour chaque classe, quels
sont les avantages ou les désavantages de chaque mode, et les bonnes ou mauvaises
gualités des enfants qui en proviennent.

23. « Que I'on sache que les six premiers mariages dans l'ordre énoncé sont permis a un
Brahmane; les quatre derniers, a un Kchatriya ; les mémes, a un Vaisya et a un So(dra,
a l'exception du mode des Géants.

24. « Des législateurs considérent les quatre premiers seulement comme convenables a un
Brahmane, n'assignent au Kchatriya que le mode des Géants, au Vaisya et au Soldra,
gue celui des mauvais Geénies.

25. « Mais ici (dans ce livre), parmi les cing derniers mariages, trois sont reconnus légaux,
et deux illégaux ; le mode des Vampires et celui des mauvais Génies ne doivent jamais
étre mis en pratique.

26. « Soit séparés, soit réunis (8%, deux mariages précédemment énoncés, celui des Musi-
ciens célestes et celui des Géants, sont permis par la loi au Kchatriya.

27. « Lorsqu'un pére, aprées avoir donné a sa fille une robe et des parures, I'accorde a un
homme versé dans la Sainte Ecriture et vertueux, qu'il a invité de lui-méme et qu'il re-
¢oit avec honneur, ce mariage légal est dit celui de Brahma.

28. « Le mode appelé Divin par les Mounis est celui par lequel, la célébration d'un sacri-
fice étant commencée, un pére, apres avoir paré sa fille, 'accorde au prétre qui officie.

29. « Lorsqu'un pére accorde, suivant la régle, la main de sa fille, aprés avoir recu du preé-
tendu une vache et un taureau, ou deux couples semblables, pour I'accomplissement
d'une cérémonie religieuse ou pour les donner & sa fille, mais nhon comme gratifica-
tion, ce mode est dit celui des Saints.

30. « Quand un pére marie sa fille avec les honneurs convenables, en disant : « Pratiquez
tous deux ensemble les devoirs prescrits, » ce mode est déclaré celui des Créatures.

31. « Si le prétendu recoit de son plein gré la main d'une fille, en faisant aux parents et a
la jeune fille des présents selon ses facultés, ce mariage est dit celui des mauvais Gé-
nies.

32. « L'union d'une jeune fille et d'un jeune homme résultant d'un voeu mutuel, est dite le
mariage des Musiciens célestes ; née du désir, elle a pour but les plaisirs de I'amour.

83 Atri. I'un des dix Pradjapatis, passe pour l'auteur d'un traité de lois qui existe encore.
84 Gotama, législateur dont on cite encore des textes.

85 Sdnaka, mouni d'une grande célébrité, et descendant de Souhotra, roi de Kasi.

86 Bhrigou, I'un des dix Pradjapatis, et narrateur des lois de Manou, parle ici de lui-méme & la troisiéme

personne ; il est compté au nombre des législateurs.

g7 Littéralement : pour celui qui boit I'écume des lévres d’'une Soldra.
88 Voyez ci-dessus, Liv. I, st. 37.

89 Ces deux modes sont réunis lorsqu'un Kchatriya, étant d'intelligence avec une jeune fille qu'il aime, I'en-

leve a main armée pour I'épouser. (Comm.) — On trouve un exemple de la réunion de ces deux modes
dans un épisode du Bhagavata-Pourana, intitulé Mariage de Roukmini, et dont M. Langlois a publié

une traduction dans ses Mélanges de Littérature sanskrite.

28



33. « Quand on enléve par force, de la maison paternelle, une jeune fille qui crie au se-
cours et qui pleure, aprés avoir tué ou blessé ceux qui veulent s'opposer a cette vio-
lence, et fait bréche aux murs, ce mode est dit celui des Géants.

34. « Lorsqu'un amant s'introduit secretement auprés d'une femme endormie, ou enivrée
par une liqueur spiritueuse, ou dont la raison est égarée, cet exécrable mariage, appelé
mode des Vampires, est le huitieme et le plus vil.

35. « Il est a propos que le don d'une fille en mariage soit précédé de libations d'eau pour
la classe sacerdotale ; mais dans les autres classes la cérémonie a lieu suivant le désir
de chacun.

36. « Apprenez maintenant, 86 Brahmanes, par I'exposé complet que je vais vous en faire,
les qualités particulieres assignées par Manou a chacun de ces mariages.

37. « Le fils né d'une femme mariée suivant le mode de Brahma, s'il se livre a la pratique
des ceuvres pies, délivre du péché dix de ses ancétres, dix de ses descendants, et lui-
méme le vingt et uniéme.

38. « Celui qui doit le jour a une femme mariée selon le mode Divin, sauve sept personnes
de sa famille dans la ligne ascendante, et dans la ligne descendante ; celui qui est né
d'un mariage selon le mode des Saints, en sauve trois, et celui qui provient de l'union
conjugale célébrée d'apres le mode des Créateurs, en rachéte six.

39. « Des quatre premiers mariages, en suivant I'ordre, a commencer par le mode de
Brahma@, naissent des enfants brillant de I'éclat de la science divine, estimés des
hommes vertueux.

40. « Doués d'un extérieur agréable et de la qualité de bonté, opulents, illustres, jouissant
de tous les plaisirs, exacts a remplir leurs devoirs, et qui vivent cent années.

41. « Mais par les quatre autres mauvais mariages qui restent, sont produits des fils
cruels, menteurs, ayant en horreur la Sainte Ecriture et les devoirs qu'elle prescrit.

42. « Des mariages irréprochables nait une postérité irréprochable ; des mariages répreé-
hensibles, une postérité méprisable : on doit donc éviter les mariages dignes de meé-
pris.

43. « La cérémonie de l'union des mains (*°) est enjointe lorsque les femmes sont de la
méme classe que leurs maris ; quand elles appartiennent a une autre classe, voici la
regle qu'il faut suivre dans la cérémonie du mariage :

44. « Une fille de la classe militaire qui se marie avec un Brahmane doit tenir une fleche, a
laguelle son mari doit en méme temps porter la main ; une fille de la classe commer-
¢ante, si elle épouse un Brahmane ou un Kchatriya, doit tenir un aiguillon ; une fille
Soddra, le bord d'un manteau, lorsqu'elle s'unit a un homme de l'une des trois classes
supérieures.

45. « Que le mari s'approche de sa femme dans la saison favorable a I'enfantement, an-
noncée par I'écoulement sanguin, et lui soit toujours fidelement attaché ; méme dans
tout autre temps, a I'exception des jours lunaires défendus (°%), il peut venir a elle avec
amour, séduit par I'attrait de la volupté.

46. « Seize jours et seize nuits, chaque mois, a partir du moment ol le sang se montre,
avec quatre jours distincts interdits par les gens de bien, forment ce qu'on appelle la
saison naturelle des femmes.

47. « De ces seize nuits, les quatre premiéres sont défendues (%), ainsi que la onziéme et la
treizieme; les dix autres nuits sont approuvées.

48. « Les nuits paires, parmi ces dix dernieres, sont favorables a la procréation des fils, et
les nuits impaires, a celle des filles; en conséquence, celui qui désire un fils doit s'ap-
procher de sa femme dans la saison favorable et pendant les nuits paires.

49. « Toutefois, un enfant méle est engendré si la semence de 'homme est en plus grande
guantité ; lorsque le contraire a lieu, c'est une fille : une égale coopération produit un
eunuque, ou un garcon et une fille ; en cas de faiblesse ou d'épuisement, il y a stérilité.

50. « Celui qui, pendant les nuits interdites, et pendant huit autres, s'abstient du com-
merce conjugal, est aussi chaste qu'un novice, quel que soit I'ordre dans lequel il se
trouve, celui de maitre de maison, ou celui d'anachoréte.

51. « Un pére qui connait la loi ne doit pas recevoir la moindre gratification en mariant sa
fille ; car 'homme qui, par cupidité, accepte une semblable gratification, est considéré
comme ayant vendu son enfant.

90 L'union des mains des deux époux est une partie essentielle de la cérémonie du mariage, appelée a cause
de cela Panigraha (union des mains).

91 Voyez Liv. IV, st. 128.

92 Voyez Liv. IV, st 40. 29



52. « Lorsque des parents, par égarement d'esprit, se mettent en possession des biens
d'une femme, de ses voitures, ou de ses vétements, ces méchants descendent au séjour
infernal.

53. « Quelques hommes instruits disent que le présent d'une vache et d'un taureau fait
par le prétendu dans le mariage suivant le mode des Saints, est une gratification don-
née au pére; mais c'est a tort : toute gratification, faible ou considérable, recue par un
pere en mariant sa fille, constitue une vente.

54. « Lorsque les parents ne prennent pas pour eux les présents qui sont destinés a la
jeune fille, ce n'est pas une vente, c'est purement une galanterie faite a la jeune épouse,
et un témoignage d'affection.

55. « Les femmes mariées doivent étre comblées d'égards et de présents par leurs peéres,
leurs freres, leurs maris, et les fréres de leurs maris, lorsque ceux-ci désirent une
grande postérité.

56. « Partout ou les femmes sont honorées, les Divinités sont satisfaites ; mais lorsqu'on
ne les honore pas, tous les actes pieux sont stériles.

57. « Toute famille ou les femmes vivent dans l'affliction ne tarde pas a s'éteindre ; mais
lorsqu'elles ne sont pas malheureuses, la famille s'augmente et prospére en toutes cir-
constances.

58. « Les maisons maudites par les femmes d'une famille, auxquelles on n'a pas rendu les
hommages qui leur sont dus, se détruisent entierement, comme si elles étaient anéan-
ties par un sacrifice magique.

59. « C'est pourquoi les hommes qui ont le désir des richesses doivent avoir des égards
pour les femmes de leur famille, et leur donner des parures, des vétements et des mets
recherchés, lors des fétes et des cérémonies solennelles.

60. « Dans toute famille ou le mari se plait avec sa femme, et la femme avec son mari, le
bonheur est assuré pour jamais.

61. « Certes, si une femme n'est pas parée d'une maniére brillante, elle ne fera pas naitre
la joie dans le Cceur de son époux ; et si le mari n'éprouve pas de joie, le mariage de-
meurera stérile.

62. « Lorsqu'une femme brille par sa parure, toute sa famille resplendit également ; mais
si elle ne brille pas, la famille ne jouit d'aucun éclat.

63. « En contractant des mariages répréhensibles, en omettant les cérémonies prescrites,
en négligeant I'étude de la Sainte Ecriture, en manquant de respect aux Brahmanes, les
familles tombent flans I'amusement;

64. « En exercant les arts, comme la peinture ; en se livrant a des trafics, comme l'usure ;
en procréant des enfants seulement avec des femmes Soddras ; en faisant commerce
de vaches, de chevaux, de voitures, en labourant la terre, en servant un roi ;

65. « En sacrifiant pour ceux qui n‘ont pas le droit d'offrir des sacrifices, et en niant la ré-
compense future des bonnes actions : les familles qui abandonnent I'étude des Livres
saints se détruisent promptement ;

66. « Mais, au contraire, celles qui possédent les avantages que procure I'étude des Livres
sacrés, quoiqu'elles aient peu de bien, sont comptées au hombre des familles hono-
rables, et acquiérent une grande renommée.

67. « Que le maitre de maison fasse avec le feu nuptial, suivant la regle prescrite, les of-
frandes domestiques du soir et du matin, et celles des cing grandes oblations qui doi-
vent étre accomplies avec ce feu, et la cuisson journaliére des aliments.

68. « Le chef de famille a cing places ou ustensiles qui peuvent causer la mort des petits
animaux (°3), savoir : l'atre, la pierre a moudre, le balai, le mortier et le pilon, la cruche
al'eau ; en les employant, il est lié par le péché ;

69. « Mais pour l'expiation des fautes involontaires qui résultent de I'emploi de ces objets
mentionnés dans l'ordre, cing grandes offrandes (Maha-Yadjnas), que doivent accom-
plir chague jour les maitres de maison, ont été instituées par les Maharchis.

70. « Dans l'action de réciter, de lire et d'enseigner la Sainte Ecriture, consiste l'adoration
du Véda ; la libation d'eau (°*) est l'offrande aux Manes (Pitris); le beurre liquide ré-
pandu dans le feu est I'offrande aux Divinités; le riz, ou tout autre aliment donné aux
créatures vivantes, est I'offrande aux Esprits; I'accomplissement des devoirs hospita-
liers est l'offrande aux hommes.

93 Littéralement, cing instruments de meurtre.
94 La libation d'eau n'est pas la seule chose qu'on offre au Manes Voyez plus loin, st. 82.

30



71. « Celui qui ne néglige pas ces cing grandes oblations, autant qu'il est en son pouvoir,
n'est pas souillé par les péchés que cause I'emploi des ustensiles meurtriers, méme en
demeurant toujours dans sa maison ;

72. « Mais quiconque n'a pas d'égards pour cing sortes de personnes, savoir : les Dieux,
les hétes, les personnes dont il doit avoir soin, les Manes, et lui-méme, bien qu'il res-
pire, ne vit pas.

73. « On a aussi appelé les cing oblations : adoration sans offrande (Ahouta), offrande
(Houta), offrande excellente (Prahouta), offrande divine (Brahmya-houta), bon repas
(Prasita) (*°).

74. « L'adoration sans offrande est la récitation et la lecture de la Sainte Ecriture : I'of-
frande est I'action de jeter du beurre clarifié dans le feu, I'offrande excellente est la
nourriture donnée aux Esprits, I'offrande divine est le respect a I'égard des Brah-
manes, et le bon repas est I'eau ou le riz présenté aux Manes.

75. « Que le maitre de maison soit toujours exact a lire I'Ecriture Sainte, et a faire I'of-
frande aux Dieux ; car s'il accomplit cette offrande avec exactitude, il soutient ce
monde avec les étres mobiles et immobiles qu'il renferme.

76. « L'offrande de beurre clarifié, jetée dans le feu de la maniére convenable, s'éléve vers
le soleil en vapeur; du soleil elle descend en pluie ; de la pluie naissent les végétaux
alimentaires ; de ces végétaux les créatures tirent leur subsistance.

77. « De méme que tous les étres animés ne vivent que par le secours de l'air, de méme
tous les autres ordres ne vivent que par le secours du maitre de maison.

78. « Par la raison que les hommes des trois autres ordres sont tous les jours soutenus par
le maitre de maison, au moyen des saints dogmes et des aliments qu'ils recoivent de
lui, pour cela l'ordre du chef de famille est le plus éminent.

79. « En conséquence, que celui qui désire jouir dans le ciel d'une félicité inaltérable, et
étre toujours heureux ici-bas, remplisse avec le plus grand soin les de-voirs de son
ordre ; les hommes qui n'ont pas d'empire sur leurs sens ne sont pas capables de rem-
plir ces devoirs.

80. « Les Saints, les Manes, les Dieux, les Esprits et les hotes, demandent aux chefs de fa-
mille les oblations prescrites ; 'homme qui connait son devoir doit les satisfaire.

81. « Qu'il honore les Saints en récitant la Sainte Ecriture ; les Dieux, par des oblations au
feu suivant la loi; les Manes, par des services funébres (Sraddhas); les hommes, en leur
présentant de la nourriture ; les Esprits, en donnant des aliments aux étres animés.

82. « Qu'il fasse tous les jours une offrande (Sraddha) avec du riz ou d'autre grain, ou
avec de l'eau, ou bien avec du lait, des racines et des fruits, afin d'attirer sur lui la
bienveillance des Manes.

83. « Il peut convier un Brahmane a celle des cing oblations qui est en I'honneur des
Méanes, mais il n'en doit admettre aucun a celle qui est adressée a tous les Dieux.

84. « Aprés avoir préparé la nourriture destinée a étre offerte a tous les Dieux, que le
Dwidja fasse tous les jours, dans le feu domestique, I'oblation (Homa) aux Divinités
suivantes, avec les cérémonies d'usage :

85. « D'abord, a Agni (*®) et a Soma (%) séparément, puis aux deux ensemble, ensuite aux
Dieux assemblés (Viswas-Dévas) (*) et & Dhanwantari (*);

86. « A Kouho (*°°), & Anoumati (*°1), au Seigneur des créatures (Pradjapati) (1°%), a
Dyava et a Prithivi (1), et enfin au feu du bon sacrifice.

87. « Aprés avoir ainsi fait I'offrande de beurre et de riz dans un profond recueillement,
gu'il aille vers chacune des quatre régions célestes, en marchant de I'est vers le sud, et

95 Littéralement, chose bien mangée.

96 Agni, Dieu du feu, régent d'un des huit points cardinaux, du sud-est.

97 Soma, ou Tchandra, Dieu qui préside a la lune (Lunus).

98 Viswas Dévas, Dieux d'une classe particuliere, et dont on compte dix ; leurs noms sont: Vasou, Satya,
Kratou, Dakcha, Kéla, KAma, Dhriti, Kourou, Pourourava et Madrava. (Wilson).

99 Dhanwantari. Dieu de la médecine sorti de la mer en méme temps que I'ambroisie (Amrita).

100 Kouho(, Déesse qui préside au jour d'aprés la nouvelle lune.

101 Anoumati, Déesse du jour qui suit la pleine lune.

102 Le nom de Pradjapati convient a plusieurs Divinités ou saints personnages. C'est peut-étre de Virardj
qu'il est ici question.

103 Dyava est la Déesse du ciel, et Prithivi, celle de la terre. — Chacune des oblations qui préceédent doit
étre accompagnée de I'exclamation Swahg; ainsi : Swaha a Agni, Swaha a Soma, etc.

31



ainsi de suite, et qu'il adresse l'oblation (Bali) & Indra (1°%), Yama (°), Varouna (*%) et
Kouvéra (1%7), ainsi qu'aux Génies qui forment leur suite (18).

88. « Qu'il jette du riz cuit a sa porte, en disant : « Adoration aux Vents (Marouts); » dans
I'eau, en disant : « Adoration aux Divinités des ondes; » sur son pilon et son mortier,
en disant : « Adoration aux Divinités (1°°) des foréts. »

89. « Qu'il rende le méme hommage a Sri (**°), du coté du nord-est, auprés de son oreiller;
a Bhadra-kali (1), vers le sud-ouest, au pied de son lit; & Brahma et a Vastospati (*'?),
au milieu de sa demeure.

90. « Qu'il jette en I'air son offrande aux Dieux assemblés (Viswas); qu'il la fasse de jour
aux Esprits qui marchent le jour, et pendant la nuit a ceux qui marchent la nuit.

91. « Dans l'étage supérieur de son habitation, ou derriére lui, qu'il fasse une oblation
pour la prospérité de tous les étres, et qu'il offre tout le reste aux Manes, la face tour-
née vers le midi.

92. « Il doit verser a terre peu a peu la part de nourriture destinée aux chiens, aux
hommes dégradés, aux nourrisseurs de chiens, a ceux qui sont attaqués de I'éléphan-
tiasis ou de la consomption pulmonaire, aux corneilles et aux vers.

93. « Le Brdhmane qui honore ainsi constamment tous les étres, parvient au séjour su-
préme, sous une forme resplendissante, par un chemin direct.

94. « Aprés avoir accompli de cette maniére I'acte des oblations, qu'il offre des aliments a
son hote avant tout autre, et fasse I'aumdne au novice mendiant, suivant la régle, en
lui donnant une portion de riz équivalente a une bouchée.

95. « Quelle que soit la récompense obtenue par un éléve pour I'ceuvre méritoire d'avoir
donné une vache a son pére spirituel, suivant la loi, le Dwidja maitre de maison ob-
tient la méme récompense pour avoir donné une portion de riz au novice mendiant.

96. « Lorsqu'il n‘a que peu de riz préparé, qu'il en donne seulement une portion aprés
l'avoir assaisonnée, ou bien qu'il donne un vase d'eau garni de fleurs et de fruits a un
Brahmane qui connait le véritable sens des Livres saints, aprés 'avoir honoré suivant
laregle.

97. « Les offrandes faites aux Dieux et aux Manes par les hommes ignorants ne produi-
sent aucun fruit, lorsque, dans leur égarement, ils en donnent une partie a des Brah-
manes privés de I'éclat que communique I'étude de la Sainte Ecriture, et qui sont
comparables a des cendres.

98. « Mais l'oblation versée dans la bouche (**%) d'un Brahmane resplendissant de savoir
divin et de dévotion austére, doit tirer celui qui I'a faite de la situation la plus difficile,
et le décharger d'une grande faute.

104 Indra, chef des Dévas et roi du ciel (Swarga), est régent de I'un des huit points cardinaux, de l'est, il a
pour arme |'arc-en-ciel, et son corps est couvert de mille yeux qui sont les étoiles. Son regne finit au
bout de I'un des quatorze Manwantaras (périodes de Manous) qui composent un Kalpa, ou jour de
Brahma. Alors I'Indra régnant est remplacé par celui qui, parmi les Dieux, les Asouras ou les hommes,
a le plus mérité cet honneur. Il pourrait méme, avant le terme fixé, étre dépossédé par un Saint, ayant
accompli des austérités qui le rendraient digne du trone d'Indra. Cette crainte I'occupe souvent, et aus-
sitdt qu'un saint personnage se livre a de pieuses mortifications capables de l'inquiéter, il lui envoie
une séduisante nymphe (Apsara) pour tacher de le faire succomber, et de lui enlever ainsi tout le fruit
de ses austérités. Voyez I'histoire de Kandou, traduite par M. Chézy (Journal Asiatique, vol. ), I'épi-
sode de Sakountald, extrait du Mahabhérata, et celui de Viswamitra dans le Rdmayana (Liv. |, chap.
LXII et LXIV).

105 Yama est le juge des morts, et le régent du midi. Souverain de I'enfer, il récompense ou punit les mor-
tels suivant leurs ceuvres; il envoie les bons au ciel, et les méchants dans les différentes régions infer-
nales.

106 VVarouna, Dieu des eaux, préside a I'ouest. Il est aussi considéré comme le punisseur des méchants; il les
retient au fond de ses abimes, et les entoure de liens formés de serpents.

107 Le texte porte Indou, et le commentaire, Soma. Ces deux noms désignent ordinairement Tchandra, Dieu
de la lune; mais il est évident gu'il s'agit ici du régent du nord, kouvéra, nommé aussi Soma et Indou.
kouvéra est le Dieu dos richesses.

108 Ces oblations doivent se faire du coté de I'est pour Indra, régent de l'est, et pour les Génies de sa suite;
du sud, pour Yama, régent du midi; du c6té de l'ouest, pour Varouna, et du nord, pour Kouvéra. La
formule est : «Adoration (Namah) & Indra.» (Commentaire.)

109 Ces Divinités résident dans les arbres. Voyez le quatrieme acte du drame de Sakountala, traduit par M.
Chézy, page 124 de I'édition in-8°.

110 Sri ou Lakchmi, Déesse de I'abondance et de la prospérité, est, dans la mythologie, I'épouse du dieu
Vichnou. Son nom de Sri a paru avoir quelque analogie avec celui de Céres.

111 Bhadrakali, une des formes de la déesse Dourga. (Wilson)

112 VAstospati parait étre un Dieu domestique. Suivant M. Wilson, Vastospati est un ngm d'Indra.



99. « Lorsgu'un hote se présente, que le maitre de maison, avec les formes prescrites, lui
offre un siége, de I'eau pour se laver les pieds, et de la nourriture qu'il a assaisonnée
de son mieux.

100. « Lors méme qu'un maitre de maison ne vit que de grain glané, et fait des oblations
aux cing feux (114, le Brahmane qui ne recoit pas dans la demeure de cet homme les
honneurs de I'hospitalité, attire a lui le mérite de toutes ses ceuvres pies.

101. « De I'herbe, la terre pour se reposer, de I'eau pour se laver les pieds, de douces pa-
roles : voila ce qui ne manque jamais dans la maison des gens de bien.

102. « Un Brahmane qui repose une seule nuit sous le toit hospitalier, est appelé hote (Ati-
thi), parce qu'il ne séjourne pas méme pendant la durée d'un jour lunaire (Tithi).

103. « Que le chef de famille ne considére pas comme un hoéte le Brahmane qui demeure
dans le méme village que lui, ou celui qui vient par passe-temps lui rendre visite dans
la maison ou demeure son épouse, et ou ses feux sont allumés.

104. « Les maitres de maison assez dépourvus de sens pour aller prendre part au repas
d'un autre, en punition de cette conduite sont réduits, aprés leur mort, a la condition
de bestiaux, de ceux qui leur ont donné des aliments.

105. « Un maitre de maison ne doit pas, le soir, refuser I'nospitalité a celui que le coucher
du soleil lui améne, parce qu'il n'a pas le temps de gagner sa demeure; que cet hote ar-
rive & temps ou trop tard (**°), il ne doit pas séjourner dans la maison sans y manger.

106. « Que le chef de famille ne mange lui-méme aucun mets sans en donner a son héte :
honorer celui qu'on recoit, c'est le moyen d'obtenir des richesses, de la gloire, une
longue existence, et le Paradis (Swarga).

107. « Selon qu'il regoit des supérieurs, des inférieurs ou des égauy, il faut que le siége, la
place et le lit qu'il leur offre, que les civilités qu'il leur fait au moment de leur départ,
gue son attention a les servir, soient proportionnés a leur rang.

108. « Lorsque l'oblation & tous les Dieux est terminée, ainsi que les autres offrandes, s'il
survient un nouvel héte, le maitre de la maison doit faire de son mieux pour lui don-
ner des aliments, mais ne pas recommencer l'offrande (Bali).

109. « Qu'un Brahmane ne proclame pas sa famille et son lignage pour étre admis a un
repas, car celui qui les fait connaitre pour ce motif est nommé par les Sages mangeur
de choses vomies.

110. « Un homme de la classe royale n'est pas considéré comme un hoéte dans la maison
d'un Brahmane, non plus gu'un Vaisya, un So(dra, un ami de ce Brahmane, un de ses
parents paternels, et son directeur.

111. « Mais si un Kchatriya arrive dans la maison d'un Brahmane en qualité d'h6te, ce
Brahmane peut aussi lui donner & manger lorsque les Brahmanes mentionnés sont
rassasiés ;

112. « Et méme lorsqu'un Vaisya et un Soldra sont entrés dans sa demeure en maniere
d'hétes, qu'il les fasse manger avec ses domestiques, en leur témoignant de la bienveil-
lance.

113. « Quant & ses amis et aux autres personnes qui viennent par affection lui rendre vi-
site, qu'il leur fasse prendre part au repas destiné a sa femme et a lui-méme, aprés
avoir de son mieux préparé les mets.

114. « Qu'il serve de la nourriture sans hésiter, avant d'en offrir a ses hotes, aux femmes
nouvellement mariées, aux jeunes filles, aux malades et aux femmes enceintes.

115. « L'insensé qui mange le premier sans avoir rien offert aux personnes mentionnées,
ne sait pas, en prenant sa nourriture, qu’il servira lui-méme de péature aux chiens et
aux vautours.

116. « Mais lorsque les Brahmanes ses hétes, ses parents et ses domestiques, sont rassa-
siés, que le maitre de maison et sa femme mangent ce qui reste du repas.

117. « Aprés avoir honoré les Dieux, les Saints, les hommes, les Manes et les Divinités
domestiques, que le maitre de maison se nourrisse avec le reste des offrandes.

118. « Il ne se repait que de péché, celui qui fait cuire pour lui seul; en effet, le repas fait
avec les reliefs de I'oblation est appelé la nourriture des gens de bien.

113 Littéralement, dans le feu de la bouche.

114 Ces cinq feux sont le Garhapatya, le Dakchina, I'Ahavaniya (voyez ci-dessus, Liv. Il, st. 231), I'Avasa-
thya, et le Sabhya. Le sens exact de ces deux derniers mots n'est pas bien connu. (Voyez Wilson, Malati
and Madava, pag. 7.) Le Sabhya, suivant le commentateur est le feu qu'on apporte pour se réchauffer
quand il fait froid.

115 C'est-a-dire, avant ou apres l'oblation et le repas du soir. (Commentaire.)

33



119. Un roi, un prétre célébrant, un Brahmane dont le noviciat est entierement terminé,
un directeur, un beau-fils, un beau-pére et un oncle maternel doivent étre gratifiés de
nouveau d'un madhouparca (*') au bout d'une année, lorsqu'ils viennent visiter le
maitre de maison.

120. « Un roi et un Brahmane présents a la célébration du sacrifice doivent étre gratifiés
d'un madhouparca, mais non lorsque I'oblation est achevée, telle est la régle; les
autres, au contraire, doivent recevoir le madhouparca, lors méme qu'ils n'arrivent pas
au moment de I'oblation.

121. « Alla fin du jour, le riz étant préparé, que I'épouse fasse une offrande sans réciter de
formule sacrée, excepté mentalement; car I'oblation adressée aux Dieux assemblés est
prescrite pour le soir et pour le matin, ainsi que les autres oblations.

122. « De mois en mois, le jour de la nouvelle lune, le Brahmane qui entretient un feu,
apres avoir adressé aux Manes I'offrande des gateaux (pindas), doit faire le Sraddha
(**) (repas funébre), appelé Pindanwaharya (aprés offrande).

123. « Les Sages ont appelé Pindanwaharya (**8) le festin (Sraddha) mensuel en I'honneur
des Manes, parce qu'il a lieu apreés l'offrande des pindas ou gateaux de riz, et il faut
avoir grand soin de le composer de viandes approuvées par la loi.

124. « Je vous ferai connaitre exactement quels sont les Brahmanes que I'on doit inviter a
ce repas ou en exclure, quel doit étre leur nombre, et quels mets il faut leur offrir.

125. « Au Sraddha des Dieux que le maitre de maison recoive deux BrAhmanes, et trois a
celui qui a lieu pour son pére, son aieul paternel et son bisaieul paternel, ou bien un
seulement a chacune de ces deux cérémonies : quelque riche qu'il soit, il ne doit pas
chercher a recevoir grande compagnie.

126. « Les cing avantages suivants : I'honorable accueil fait aux Br@hmanes, le lieu et le
temps favorables, la pureté, la faveur de recevoir des Br@hmanes, sont détruits par
une assemblée trop nombreuse ; en conséquence, il ne doit pas désirer une nombreuse
assemblée.

127. « La cérémonie en mémoire des morts est appelée service des Manes ; cette cérémo-
nie, prescrite par la loi, procure sans cesse toute espéce de prospérité a celui qui la cé-
Iebre exactement le jour de la nouvelle lune.

128. « C'est & un Brahmane versé dans la Sainte Ecriture que les oblations aux Dieux et
aux Manes doivent étre données par ceux qui les adressent ; en effet, ce que I'on donne
a cet homme vénérable produit des fruits excellents.

129. « Quand méme on n'invite qu'un seul Brahmane instruit a I'oblation aux Dieux et a
celle aux Manes, on obtient une belle récompense, mais non en nourrissant une multi-
tude de gens qui ne connaissent pas les Livres saints.

130. « Que celui qui fait la cérémonie s'enquiére d'un Brahmane parvenu au terme de la
lecture du Véda, en remontant jusqu'a un degré éloigné dans I'examen de la pureté de
sa famille; un tel homme est digne de partager les oblations aux Dieux et aux Manes,
c'est un véritable héte.

131. « Dans un Sraddha ou un million d'hommes étrangers a I'étude des Livres sacrés re-
cevraient de la nourriture, la présence d'un seul homme connaissant la Sainte Ecriture,
et satisfait de ce qui lui serait offert, aurait plus de mérite, d'aprées la loi.

132. « C'est a un Brahmane distingué par son savoir qu'il faut donner la nourriture consa-
crée aux Dieux et aux Manes; en effet, des mains souillées de sang ne peuvent pas se
purifier avec du sang (*'°).

133. « Autant de bouchées I'hnomme dépourvu de toute connaissance sacrée avale, pen-
dant une oblation aux Dieux et aux Manes, autant celui qui fait la cérémonie avalera,
dans l'autre monde, de boules de fer brllantes, armées de pointes aigués.

116 Le madhouparca est un présent de miel, de lait caillé et de fruits.

117 Le mot Sraddha a un sens assez étendu, et s'applique a diverses sortes de cérémonies en I'honneur des
Dieux et des Manes. Le but du Sraddha, accompli pour un parent récemment décédé, est de faire par-
venir son ame au séjour céleste, et de I'y déifier en quelque sorte parmi les Manes. Sans cela, suivant la
croyance des Indiens, cette ame continuerait a roder ici-bas parmi les mauvais esprits. D'autres Srad-
dhas, comme celui de la nouvelle lune, sont faits en I'nonneur de plusieurs Ancétres, et des Manes en
général, et ils ont pour objet d'assurer leur félicitédans I'autre monde. L'offrande quotidienne, qui fait
partie des cing grandes oblations est aussi un Sraddha, nommé Nitya, c'est-a-dire constant ; parce qu
'on doit le faire tous les jours. Voyez le Mémoire de M. Colebrooke sur les cérémonies religieuses des
Indiens, dans le septiéme volume des Recherches Asiatiques.

118 Le mot Pindawaharya se compose de pinda, gateau, anou, apres, et aharya, devant étre mangé.

119 Cela veut dire que ce n'est pas en donnant de nouveau a manger a un ignorant, qu'on peut effacer la
faute d'avoir offert de la nourriture a un homme étranger a la doctrine sacrée. (Corganentaire.)



134. « Quelques Brahmanes se consacrent spécialement a la science sacrée ; d'autres, aux
austérités ; d'autres, aux pratiques austeres et a I'étude des saints Livres; d'autres, a
l'accomplissement des actes religieux.

135. « Les oblations aux Manes doivent étre présentées avec empressement aux Brah-
manes Voués a la science sacrée; les oblations aux Dieux peuvent étre offertes, avec les
cérémonies d'usage, aux quatre ordres de Brahmanes mentionnés.

136. « Il peut se faire qu'un fils ayant pour pére un homme étranger a I'étude des dogmes
sacrés soit lui-méme parvenu au terme de la lecture des Livres saints, ou bien qu'un
fils qui n'a pas lu le Véda ait un pére trés versé dans les Livres sacrés :

137. « De ces deux personnages, on doit reconnaitre comme le supérieur celui dont le
pére a étudié le Véda ; mais pour rendre hommage a la Sainte Ecriture, il faut recevoir
l'autre avec honneur.

138. « On ne doit pas admettre un ami au repas funébre (Sraddha) ; c'est par d'autres pré-
sents qu'il faut se concilier son affection : le Brahmane que I'on ne considére ni comme
un ami, ni comme un ennemi, peut seul étre convié a prendre part au Sraddha.

139. « Celui dont les repas funébres et les offrandes aux Dieux ont pour principal motif
I'amitié, ne retire aucun fruit, dans l'autre monde, de ses festins funébres et de ses of-
frandes.

140. « L'homme qui, par ignorance, contracte des liaisons au moyen du repas funebre, est
exclu du séjour céleste, comme voué au Sraddha, par intérét seulement, et comme le
plus vil des Dwidjas.

141. « Une telle offrande, qui ne consiste que dans un festin offert & de nombreux con-
vives, a été appelée diabolique (Paisatchi) par les Sages ; elle est confinée dans ce bas
monde (**°) comme une vache aveugle dans son étable.

142. « De méme que le laboureur qui séme du grain dans un terrain stérile ne récolte rien,
de méme celui qui donne l'offrande de beurre liquide & un Brdhmane ignorant n'en re-
tire aucun avantage.

143. « Mais ce que I'on donne, conformément & la loi, & un homme imbu de la science sa-
crée, produit des fruits également recueillis, dans ce monde et dans l'autre, par ceux
qui offrent et par ceux qui recoivent.

144. « S'il ne se trouve a proximité aucun Brahmane instruit, on peut, a sa volonté, inviter
au repas funébre un ami, mais jamais un ennemi, alors méme qu'il connait les saints
dogmes ; car l'oblation mangée par un ennemi n'est d'aucun avantage pour l'autre
monde.

145. « On doit avoir grand soin de convier au repas funébre un Brahmane ayant lu toute
la Sainte Ecriture, et possédant spécialement le Rig-Véda ; un Brahmane trés versé
dans le Yadjour-Véda, et connaissant toutes les branches des Livres saints; ou bien un
Brahmane ayant terminé la lecture des Livres sacrés, mais possédant particulierement
le S&ma-Véda.

146. « Il suffit qu'un de ces trois personnages prenne part a un repas funébre, aprés avoir
recu un accueil honorable, pour que les ancétres de celui qui fait la cérémonie, jus-
gu'au septiéme individu, éprouvent une satisfaction inaltérable.

147. « Telle est la principale condition lorsqu'on adresse des offrandes aux Dieux et aux
Méanes ; mais, au défaut de la premiére, il faut connaitre une autre condition secon-
daire, toujours observée par les gens de bien :

148. « Que celui qui fait un Sraddha, au défaut de Brahmanes instruits, invite au repas
son grand-pére maternel, son oncle maternel, le fils de sa sceur, le pere de sa femme,
son maitre spirituel, le fils de sa fille, le mari de cette fille, son cousin maternel ou pa-
ternel, son chapelain, ou le prétre qui fait ses sacrifices.

149. « Celui qui connait la loi ne doit pas examiner trop scrupuleusement le lignage d'un
Brdhmane pour 'admettre a la cérémonie en I'honneur des Dieux; mais, pour celle des
Manes, il doit apporter le plus grand soin a I'enquéte.

150. « Les Brahmanes qui ont commis des vols, ou qui se sont rendus coupables de
grands crimes ; ceux qui sont eunuques, ceux qui professent I'athéisme : ont été décla-
rés par Manou indignes d'avoir part aux offrandes faites en I'nonneur des Dieux et des
Méanes.

151. « Un novice qui a négligé I'étude de la Sainte Ecriture, un homme né sans prépuce,
un joueur, et les gens qui sacrifient pour tout le monde, ne méritent pas d'étre admis
au repas funébre.

120 Elle n'est d'aucun avantage pour l'autre monde. (Commentaire.)

35



152. « Les médecins, les prétres qui montrent des idoles, les marchands de viande, et ceux
qui vivent d'un trafic, doivent étre exclus de toute cérémonie consacrée aux Dieux et
aux Manes.

153. « Un valet au service d'une ville ou d'un roi, un homme ayant une maladie des
ongles ou les dents noires, un éléve qui résiste aux ordres de son directeur, un Brah-
mane qui a abandonné le feu sacré, un usurier ;

154. « Un phtisique, un nourrisseur de bestiaux, un jeune frére marié avant son ainé (*2%),
un Brahmane qui néglige les cing oblations, un ennemi des Brahmanes, un frére ainé
qui ne s'est pas marié avant son jeune frére, un homme qui vit aux dépens de ses pa-
rents;

155. « Un danseur de profession, un novice ou un dévot ascétique violateur du vceu de
chasteté, le mari d'une femme de la classe servile en premiéres noces, le fils d'une
femme remariée, un homme borgne, un mari dans la maison duquel est un amant;

156. « Un maitre qui enseigne la Sainte Ecriture pour un salaire, et un éléve qui recoit les
lecons d'un homme salarié; I'éléve d'un Soldra, et le Soldra précepteur; un homme
outrageux en paroles; le fils né d'une femme adultére, pendant la vie ou aprés la mort
du mari ;

157. « Un jeune homme qui abandonne sans raison son pére, sa mere, ou son directeur ;
celui qui a étudié les saints Livres avec des gens dégradés, ou qui a contracté des al-
liances avec eux ;

158. « Un incendiaire, un empoisonneur, un homme qui mange la nourriture offerte par
un adultérin ; un marchand de soma (*?2), un marin, un poéte panégyriste, un fabricant
d'huile, un faux témoin ;

159. « Un fils qui a des contestations avec son pere, un homme qui fait jouer pour lui, un
buveur de liqueurs enivrantes, un homme attaqué d'éléphantiasis, un individu mal
famé, un hypocrite, un marchand de sucs végétaux;

160. « Un fabricant d'arcs et de fleches, le mari d'une jeune fille mariée avant sa propre
sceur ainée, un homme qui cherche a nuire a son ami, le maitre d'une maison de jeu,
un pére qui a son fils pour précepteur ;

161. « Un épileptique, un homme affligé d'une inflammation des glandes du cou, un lé-
preux, un méchant, un fou, un aveugle, et enfin, un contempteur des Védas : doivent
tous étre exclus.

162. « Un homme qui dresse des éléphants, des taureaux, des chevaux ou des chameaux,
un astrologue de profession, un nourrisseur d'oiseaux ; un maitre d'armes ;

163. « Un homme qui donne a des eaux courantes une autre direction, celui qui se plait a
en arréter le cours; un ouvrier qui construit des maisons, un messager, un planteur
d'arbres salarié;

164. « Un nourrisseur de chiens dressés pour I'amusement, un fauconnier, un séducteur
de jeunes filles, un homme cruel, un BrAhmane qui méne la vie d'un So0dra, un prétre
qui ne sacrifie qu'aux Divinités inférieures ;

165. « Un homme qui ne se conforme pas aux bonnes coutumes, celui qui remplit ses de-
voirs avec négligence, celui qui importune par ses demandes, un laboureur, un
homme qui a les jambes enflées, un homme méprisé des gens de bien ;

166. « Un berger, un gardien de buffles, I'époux d'une femme mariée pour la seconde fois,
et un porteur de corps morts salarié : doivent étre évités avec grand soin.

167. « Que ces hommes dont la conduite est répréhensible, ou qui doivent leurs infirmités
ou leurs maladies a des fautes commises dans une naissance précédente; qui sont in-
dignes d'étre recus dans une assemblée honorable ; et les derniers de la classe sacerdo-
tale : soient exclus des deux cérémonies par tout judicieux Brahmane.

168. « Un Brahmane qui n'a pas étudié la Sainte Ecriture s'éteint comme un feu d'herbe
séche ; I'offrande ne doit pas lui étre donnée, car on ne verse pas dans la cendre le
beurre clarifié.

169. « Je vais vous déclarer sans rien omettre quel fruit le donateur retire, dans l'autre vie,
d'une offrande donnée pendant la cérémonie des Dieux ou pendant celle des Manes, a
des gens qui ne méritent pas d'étre admis dans une réunion d'hommes vertueux :

170. « La nourriture mangée par les Dwidjas qui ont enfreint les regles, comme un jeune
frére marié avant son ainé, et par les autres individus inadmissibles, est savourée par
les Géants (Rakchasas), et non par les Dieux et les Manes.

121 Voyez plus loin, st. 171 et 172.
122 Soma, plante consacrée a la lune ; c'est l'asclépiade acide. Le jus qu' on en extrait, et qu'on boit dans cer-
tains sacrifices, est aussi désigné sous le nom de soma. 36



171. « Celui qui prend une épouse et allume le feu nuptial, lorsque son frére ainé n'est pas
encore marié, est appelé Parivettri, et le frére ainé, Parivitti.

172. « Le Parivitti, le Parivettri, la jeune fille avec laquelle un tel mariage est contracté,
vont tous trois dans I'enfer (Naraka), ainsi que celui qui a accordé I'épouse, et le prétre
qui a fait le sacrifice nuptial.

173. « Celui qui satisfait sa passion pour la veuve de son frére au gré de ses désirs, sans se
conformer aux régles prescrites, bien qu'elle soit Iégalement unie avec lui (*2%), doit
étre appelé mari d'une Didhicho( (femme remariée).

174. « Deux fils désignés sous les noms de Kounda et de Golaka, naissent de I'adultére
des femmes mariées : si I'époux est vivant, I'enfant est un Kounda ; s'il est mort, un
Golaka.

175. « Ces deux étres, fruits d'un commerce adultére, anéantissent, dans ce monde et dans
l'autre, les offrandes adressées aux Dieux et aux Manes, lorsqu'on leur en donne une
part.

176. « Lorsqu'un homme inadmissible regarde des convives honorables qui prennent part
a un festin, lI'imprudent qui fait la cérémonie n'obtient dans l'autre monde aucune ré-
compense de la nourriture offerte a tous ceux sur lesquels cet homme a jeté les yeux.

177. « Un aveugle qui s'est trouvé placé dans un lieu ol un autre aurait vu, anéantit, pour
le donneur, le mérite de la réception de quatre-vingt-dix convives honorables ; un
borgne, de soixante ; un Iépreux, de cent ; un homme attaqué de consomption, de
mille.

178. « Si les membres de quelques BrAhmanes sont touchés par un homme qui sacrifie
pour la derniére classe, celui qui fait la cérémonie ne retire pas, de ce qu'il donne a ces
Brahmanes, les fruits que procure le Sraddha ;

179. « Et le Brahmane versé dans la Sainte Ecriture, qui, par cupidité, recoit un présent
d'un pareil sacrificateur, marche a sa perte aussi promptement qu'un vase de terre non
Cuite se détruit dans l'eau.

180. « La nourriture donnée a un vendeur de soma devient de l'ordure (*2%) ; & un méde-
cin, du pus et du sang : donnée a un montreur d'idoles, elle est perdue ; a un usurier,
elle n'est pas agréée.

181. « Celle que I'on donne a un commerc¢ant n'est productive ni dans cette vie ni dans
l'autre, et celle qui est offerte a un Dwidja, fils d'une veuve remariée, est semblable a
l'offrande de beurre clarifié versée dans la cendre.

182. « Quant aux autres hommes inadmissibles et méprisables ci-dessus mentionnés, la
nourriture qu'on leur donne a été déclarée par les Sages devenir de la sécrétion sé-
reuse, du sang, de la chair, de la moglle et des os (*°).

183. « Apprenez maintenant complétement par quels Brahmanes peut étre purifiée une
réunion souillée par des gens inadmissibles, connaissez ces personnages éminents, ces
purificateurs des assemblées :

184. « Ceux qui sont parfaitement versés dans tous les Védas et dans tous les livres acces-
soires (Angas), et qui descendent d'une famille de savants théologiens, doivent étre
considérés comme capables d'effacer la souillure d'une réunion.

185. « Le Brahmane qui s'est consacré a I'étude d'une des parties du Yadjour-Véda, celui
qui entretient avec soin les cing feux (*?°), celui qui posséde une partie du Rig-Véda,
celui qui connait les six livres accessoires, le fils d'une femme mariée suivant le rite de
Brahma, celui qui chante la principale portion du Sdma-Véda,

186. « Celui qui comprend parfaitement les saints Livres et qui les explique, le novice qui
a donné mille vaches, I'homme agé de cent ans : tels sont les Brahmanes qui doivent
étre regardés comme capables de purifier une réunion de conviés.

187. « La veille du jour ou la cérémonie du repas funébre doit avoir lieu, ou bien le jour
méme, que celui qui donne le Sraddha invite d'une maniére honorable au moins trois
Brahmanes comme ceux qui ont été mentionnés.

188. « Le BrAhmane qui a été invité au Sraddha des Méanes doit se rendre entiérement
maitre de ses sens : qu'il ne lise point la Sainte Ecriture, et récite seulement la priére a
VoiX basse, qu'on ne doit jamais manquer de dire, de méme que celui par qui la céré-
monie est célébrée.

123 Voyez plus loin, Liv. IX, st. 59 et 80.

124 C'est-a-dire, que celui qui a donné de la nourriture a un marchand de soma, renait parmi les animaux
qui se nourrissent d'excréments. (Commentaire)

125 Méme explication que pour la stance 180. Voyez ci-dessus, st. 100.

126 Voyez ci-dessus, st. 100. 37



189. « Les Manes des ancétres, a I'état invisible, accompagnent de tels Brahmanes conviés;
sous une forme aérienne, ils les suivent, et prennent place a c6té d'eux lorsqu'ils
s'asseyent.

190. « Le BrAhmane invité convenablement a des offrandes en I'nonneur des Dieux et des
Manes, et qui commet la moindre transgression, renaitra pour cette faute sous la
forme d'un porc.

191. « Celui qui, aprés avoir recu une invitation a un repas funébre, satisfait son amour
pour une femme de la classe servile, se charge de tout le mal que celui qui donne le
Sréddha a pu commettre.

192. « Exempts de colere, parfaitement purs, toujours chastes comme des novices, ayant
déposé les armes, doués des plus éminentes qualités, les Pitris (*?”) sont nés avant les
Dieux.

193. « Apprenez maintenant quelle est l'origine de tous les Pitris, par quels hommes et
par quelles cérémonies ils doivent spécialement étre honorés.

194. « Ces fils de Manou, issu de Brahma, ces Saints (Richis), dont le premier est Maritchi
(*28), ont tous eu des fils qui ont été déclarés former les tribus des Pitris.

195. « Les Somasads, fils de Viradj (**°), sont reconnus étre les ancétres des Sadhyas ; et les
Agnichwattas, réputés dans le monde enfants de Maritchi, sont les ancétres des Dévas.

196. « Les fils d'Atri, appelés Barhichads, sont les ancétres desDaityas (**°), des Danavas,
des Yakchas, des Gandharbas, des Ouragas, des Rakchasas, des Souparnas, des Kinna-
ras.

197. « Les Somapas sont les ancétres des Brahmanes ; les Havichmats, des Kchatriyas ; les
Adjyapas, des Vaisyas ; les Souhélis, des Soldras.

198. « Les Somapas sont fils du Sage Brigou; les Havichmats, d'Angiras ; les Adjyapas, de
Poulastya ; les Soukalis, de Vasichtha.

199. « Les Agnidagdhas, les Anagnidagdhas, les Kévias, les Barhichads, les Agnichwéttas
et les Sémyas, doivent étre reconnus comme les ancétres des Brahmanes.

200. « Les tribus de Pitris qui viennent d'étre énumérées sont les principales, et leurs fils
et leurs petits-fils, indéfiniment, doivent aussi dans ce monde étre considérés comme
des Pitris.

201. « Des Saints (Richis) sont nés les Pitris; des Pitris, les Dieux (Dévas) et les Titans
(Danavas) ; et par les Dieux a été produit successivement ce monde entier, composé
d'étres mobiles et immobiles.

202. « De I'eau pure offerte simplement aux Dieux Manes (Pitris) avec foi, dans des vases
d'argent ou argentés, est la source d'un bonheur inaltérable.

203. « La cérémonie en I'honneur des Manes est supérieure, pour les Brdhmanes, a la cé-
rémonie en I'honneur des Dieux, et I'offrande aux Dieux qui précéede I'offrande aux
Ménes a été déclarée en augmenter le mérite.

204. « C'est afin de préserver les oblations aux Manes que le maitre de maison doit com-
mencer par une offrande aux Dieux, car les Géants dévastent tout repas funébre qui
est privé de ce préservatif.

205. « Qu'il fasse précéder et suivre le Sraddha d'une offrande aux Dieux, et qu'il se garde
de commencer et de finir par les oblations aux Manes ; car celui qui commence et qui
finit par I'offrande aux Manes périt bientdt avec toute sa race.

206. « Qu'il enduise de bouse de vache une place pure et solitaire, et qu'il choisisse avec
soin un endroit qui ait une pente vers le midi (**%).

207. « Les Manes recoivent toujours avec satisfaction ce qui leur est offert, dans les clai-
rieres des foréts qui sont naturellement pures, ou sur le bord des rivieres, ou dans les
endroits écartés.

208. « Aprés que les Brahmanes ont fait leurs ablutions de la maniére convenable, le chef
de famille doit les placer, chacun séparément, sur des sieges préparés et couverts de
kousa.

127 Les Pitris ou Dieux Manes sont des personnages divins considérés comme les ancétres des Dieux, des
Génies et du genre humain ; ils habitent la lune. On appelle aussi Pitris les Manes déifiés des Ancétres
des hommes, et les mémes oblations paraissent étre adressées aux Ancétres divins et aux Manes des
Ancétres des hommes.

128 Voyez ci-dessus, Liv. |, st. 35.

129 Voyez ci-dessus, Liv. |, st. 33.

130 Voyez, pour les Daityas et ceux qui suivent, les notes de la stance 37 du Livre ler.

131 Yama seigneur des Manes (Pitripati), est régent du midi.

38



209. « Lorsqu'il a fait asseoir ces Brahmanes a leurs places avec respect, qu'il les gratifie
de parfums et de guirlandes odorantes, ayant préalablement honoré les Dieux.

210. « Aprés avoir apporté a ses convives de I'eau, de I'herbe kousa et des grains de sé-
same (tila), que le Brahmane autorisé par les autres BrAhmanes fasse avec eux I'of-
frande au feu sacré.

211. « Ayant d'abord adressé a Agni, a Soma et a Yama, une offrande propitiatoire de
beurre clarifié, en se conformant aux régles prescrites, il doit ensuite satisfaire les
Manes par une offrande de riz.

212. « S'il n'a pas de feu consacré (comme par exemple s'il n'est pas encore marié ou si sa
femme est morte), qu'il verse les trois oblations dans la main d'un Brahmane ; car il n'y
a pas de différence entre le feu et un Brahmane : telle est la décision prononcée par
ceux qui connaissent le Véda.

213. « En effet, les Sages regardent ces Brahmanes exempts de colére, au visage toujours
serein, d'une race primitive, voués a l'accroissement du genre humain, comme les
Dieux de la cérémonie funébre.

214. « Aprés avoir fait le tour du feu, de la maniére prescrite, en marchant de gauche a
droite et en jetant dans le feu I'offrande, avec la main droite qu'il répande de I'eau sur
I'endroit ol doivent étre placés les gateaux de riz.

215. « Ayant fait trois gateaux (**2) avec ce qui reste de riz et de beurre clarifié, qu'il les
dépose sur des brins de kousa (**3) dans le plus profond recueillement, de la méme
maniéere que l'eau, c'est-a-dire, avec la main droite, ayant son visage tourné vers le mi-
di.

216. « Lorsqu'il a déposé ces gateaux sur des brins de I'herbe kousa avec la plus grande
attention et suivant la régle, qu'il s'essuie la main droite avec des racines de cette
herbe, pour la satisfaction de ceux qui partagent ces restes, savoir : le pére, le grand-
peére et le bisaieul de son bisaieul paternel.

217. « Ayant fait une ablution, se tournant vers le nord, et retenant trois fois sa respiration
lentement, que le BrAhmane qui connait les paroles sacrées salue les six Divinités des
saisons et les Manes.

218. « Qu'il verse de nouveau lentement auprés des gateaux ce qui reste de I'eau qu'il a
répandue sur la terre, et qu'il flaire ces gateaux avec un parfait recueillement dans
l'ordre ou ils ont été offerts.

219. « Prenant alors dans ce méme ordre une portion de chacun de ces trois gateaux of-
ferts aux Manes de son pére, de son grand-pere paternel et de son bisaieul décédés,
gu'il fasse d'abord manger ces portions suivant la regle, aux trois Brahmanes assis qui
représentent son grand-pére et son bisaieul.

220. « Si son pére est vivant, que le maitre de maison adresse le Sraddha aux Méanes de
trois de ses ancétres paternels, & commencer par son grand-pére; ou bien il peut faire
manger son pére, pendant la cérémonie, a la place du Brahmane qui le représenterait
s'il était mort, et donner aux deux Brahmanes qui représentent son grand-pére et son
bisaieul des portions des deux gateaux qui leur sont consacrés.

221. « Que celui dont le pére est mort et dont le grand-pére paternel existe encore, apres
avoir proclamé le nom de son pére dans la cérémonie funébre, proclame aussi celui de
son bisaieul, c'est-a-dire, qu'il fasse le Sraddha en leur mémoire.

222. « Ou bien le grand-pére peut prendre part au Sraddha a la place du Brahmane qui le
représenterait s'il était décédé, ainsi que Manou I'a déclaré ; ou bien son petil-fils,
autorisé par lui, peut agir a sa volonté et faire la cérémonie seulement en I'honneur de
son pére et de son bisaieul mort, ou bien y joindre son vieux grand-pére.

223. « Ayant répandu sur les mains des trois Brahmanes de I'eau avec de I'herbe kousa et
du sésame, qu'il leur donne la partie supérieure de chacun des trois gateaux, en disant
: « Que cette offrande (Swadha) soit pour eux (*3). »

224. « Apportant alors avec ses deux mains un vase plein de riz, qu'il le place devant les
Brahmanes lentement et en pensant aux Manes.

225. « La nourriture que I'on apporte sans y mettre les deux mains est sur le-champ dis-
persée par les mauvais Génies (Asouras) au coeur pervers.

132 Littéralement, trois boules (Pindas).
133 Le kousa (Poa synusuriodes} est I'herbe sainte employée dans les actes religieux.

134 En prenant la partie supérieure du premier gateau, et en la donnant au Brahmane, celui qui fait la cé-
rémonie dit : Oblation (Swadh&) a mon pére ; et de méme pour chacun des deux autres gateaux.
(Comm.) — Le législateur revient ici sur ce qui a été dit dans la stance 219.

39



226. « Etant pur et parfaitement attentif, qu'il place d'abord avec soin sur la terre des
sauces, des herbes potagéres et d'autres choses propres a étre mangées avec le riz, du
lait, du caillé, du beurre clarifié, du miel;

227. « Diverses sortes de confitures, des mets de plusieurs espéces préparés avec du lait,
des racines et des fruits, des viandes agréables et des liqgueurs parfumées,

228. « Ayant apporté tous ces mets sans trop de précipitation, qu'il les présente aux con-
vives tour a tour, étant parfaitement attentif et trés pur, en déclarant toutes les qualités
de ces mets.

229. « Qu'il ne verse pas une larme, ne s'irrite pas, ne profére pas de mensonge, ne touche
pas les mets avec le pied et ne les secoue pas.

230. « Une larme attire les Esprits (***) ; la colére, les ennemis ; le mensonge, les chiens ;
l'attouchement du pied, les Géants (Rakchasas) ; I'action de secouer ces mets, les per-
vers.

231. « Quelque chose qui soit agréable aux Brahmanes, qu'il la leur donne sans regret, et
qu'il leur tienne des discours sur I'Etre supréme : tel est le désir des Manes.

232. «. Pendant la cérémonie en I'honneur des Manes, qu'il lise & haute voix la Sainte Ecri-
ture, les codes de lois, les histoires morales, les poémes héroiques (Itihdsas), les an-
tiques légendes (Pouranas) (**°), et les textes théologiques.

233. « Joyeux lui-méme, qu'il cherche a inspirer de la joie aux Brahmanes, et leur offre a
manger sans trop se hater; qu'il attire leur attention a plusieurs reprises sur le riz et les
autres mets, et sur leurs bonnes qualités.

234. « Qu'il ait grand soin de convier au repas funébre le fils de sa fille, lors méme qu'il
n'a pas terminé son noviciat ; qu'il lui mette sur son siége un tapis fait avec le poil de
la chévre du Népal, et répande sur la terre du sésame (tila).

235. « Trois choses sont pures dans un Sraddha : le fils d'une fille, un tapis du Népal et
des grains de sésame; et trois choses y sont estimées : la pureté, I'absence de colére, le
défaut de précipitation.

236. « Il faut que tous les mets apprétés soient trés chauds, et que les Brahmanes mangent
en silence; ils ne doivent pas déclarer les qualités des mets, lors méme qu'ils sont in-
terrogés a ce sujet par le maitre du repas.

237. « Tant que les mets se conservent chauds et que I'on mange en silence et sans décla-
rer les qualités de ces mets, les Manes prennent leur part du festin

238. « Ce que mange un Brahmane qui a la téte couverte ou le visage tourné vers le midi,
ou bien qui a ses souliers a ses pieds, n'est certainement savouré que par les Géants, et
non par les Manes.

239. « Il ne faut pas qu'un Tchandala (**7), un porc, un cog, un chien, une femme ayant ses
regles, et un eunuque, voient manger les Brdhmanes.

240. « Pendant une offrande au feu, une distribution de présents, un repas donné a des
Brdhmanes, un sacrifice aux Dieux, un Sraddha en I'honneur des Méanes, ce que les
étres mentionnés peuvent voir, ne produit pas le résultat désiré .

241. « Le porc le détruit par son odorat; le coq, par le vent de ses ailes ; le chien, par son
regard ; 'homme de la classe la plus vile, par son attouchement.

242. « Un homme boiteux ou borgne, ou bien ayant un membre de moins ou de trop , lors
méme qu'il serait serviteur du maitre du repas, doit étre éloigné de la cérémonie.

135 C'est-a-dire, envoie les mets aux Esprits qui les savourent, tandis que les Manes n'en éprouvent aucune

satisfaction. (Commentaire.)

136 Les Pourénas sont des recueils en vers des anciennes légendes, au nombre de dix-huit, et que les In-
diens supposent avoir été compilés et arrangés dans la forme qu'ils ont maintenant, par un savant
Brahmane, nommé Vyasa, c'est-a-dire le compilateur, que I'on fait vivre mille a douze cents ans avant
notre ere, et auquel on attribue aussi I'arrangement des Védas dans la forme qu'ils ont maintenant, et le
grand poéme épique du Mahabharata. Les Pouranas traitent particulierement de cing choses, savoir : la
création, la destruction et le renouvellement des mondes, la généalogie des Dieux et des héros, les
regnes des Manous, et les actions de leurs descendants. L'Agni-pourana, I'un des plus considérables,
renferme en outre des notions d'astrologie, d'astronomie, de géographie, de politique, de jurispru-
dence, de médecine, de poésie, de rhétorique et de grammaire; c'est une véritable encyclopédie in-
dienne. Le fond des Pouranas est ancien, puisque I'on voit qu'ils sont cités dans le texte de Manou ;
mais dans la forme qu'ils ont maintenant, ils sont régardés comme modernes par quelques savants.
C'est une question qui demande a étre éclaircie par de nouvelles études. L'age des divers monuments

de la littérature indienne est loin d'étre fixé d'une maniére certaine.
137 Tchandala, homme impur, né d'un Soldra et d'une femme de la classe sacerdotale.

40



243. « Si un Brahmane ou un mendiant se présente et demande de la nourriture, le maitre
du repas doit, aprés avoir obtenu la permission des conviés, lui faire, de son mieux, un
honorable accueil.

244, « Aprés avoir mélé des mets de toute sorte avec des assaisonnements et les avoir ar-
rosés d'eau, qu'il les jette devant les Brahmanes dont le repas est terminé, en les ré-
pandant sur les brins de kousa qui sont a terre.

245, « Ce qui reste dans les plats et ce qui a été répandu sur les brins de kousa doit étre la
part des enfants qui sont morts avant l'initiation , et des hommes qui ont abandonné
sans sujet les femmes de leur classe.

246. « Les Sages ont décidé que le reste qui est tombé a terre, pendant le repas en I'hon-
neur des Manes, appartient aux serviteurs diligents et d'un bon naturel.

247. « Avant le Sraddha appelé Sapindam, on doit faire, pour un Brahmane qui vient de
mourir, un Sraddha (*8) particulier sans offrande aux Dieux, auquel un seul Brah-
mane peut étre convié, et consacrer un seul gateau (pinda).

248. « Lorsque le Sraddha appelé Sapindana a été célébré pour ce Dwidja, suivant la loi,
I'offrande des gateaux doit étre faite par son fils, tous les ans, le jour de la nouvelle
lune.

249. « L'insensé qui, aprés avoir pris part a un repas funébre, donne son reste a un
Solddra, est précipité la téte la premiére dans la région infernale appelée Kalasoutra.

250. « Si un homme, aprés avoir assisté a un Sraddha, partage le méme jour la couche
d'une femme, ses ancétres pendant le mois seront couchés sur les excréments de cette
femme.

251. « Aprés avoir demandé a ses convives : « Avez-vous bien mangé? » lorsqu'ils sont
rassasiés, gu'il les invite a se laver la bouche ; et, I'ablution terminée, qu'il leur dise : «
Reposez-vous ici ou chez « vous(**®). »

252. « Que les Brahmanes lui disent alors : « Que « l'oblation (Swadhd) soit agréable aux
Manes! » car, dans tous les actes pieux en I'honneur des Méanes, ces mots : « Que
l'oblation soit agréable, » sont une excellente bénédiction.

253. « Ensuite, qu'il fasse connaitre aux convives qui reste des mets; et étant invité par les
Brahmanes a en disposer de telle maniere, qu'il fasse ce qui lui est prescrit par eux.

254, « Aprés une cérémonie en mémoire des Manes, qu'il dise aux Brahmanes : « Avez-
vous bien « mangé ? » Aprés un Sraddha purificatoire pour une famille : « Avez-vous
bien entendu (**%)? » Aprés un Sraddha pour un accroissement de prospérité : « Avez-
vous réussi? » Aprés une cérémonie en I'honneur des Dieux : « Etes-vous satisfaits (**%)
»

255. « L'aprés-midi, des brins de kousa, la purification du lieu, des grains de sésame, une
généreuse distribution d'aliments, des mets bien apprétés, des Brahmanes distingués ;
voila les avantages désirables dans les cérémonies en I'honneur des Méanes.

256. « Des brins de kousa, des priéres (Mantras), la premiere partie de la journée, toutes
les offrandes qui vont étre énumérées, et les purifications mentionnées, doivent étre
reconnus comme des choses trés prospéres dans la cérémonie en I'honneur des Dieux.

257. « Du riz sauvage comme en mangent les anachorétes, du lait, le jus exprimé de
l'asclépiade acide (soma), de la viande fraiche et du sel qui n'est pas préparé artificiel-
lement, sont désignés comme propres par leur nature a servir d'offrande.

258. « Aprés avoir congédié les Brahmanes, le maitre de maison doit, plongé dans le re-
cueillement, gardant le silence, et s'étant purifié, se tourner vers le midi, et demander
aux Manes les graces suivantes :

259. « Que dans notre famille le nombre des « hommes généreux s'augmente ; que le zele
pour les « saints dogmes s'accroisse ainsi que notre lignée ! « Puisse la foi ne jamais
nous abandonner ! Puissions-nous avoir beaucoup a donner ! »

138 Ce Sraddha est appelé Ekodichta ; c'est-a-dire, adressé a un seul. On doit offrir quinze Sraddhas sem-
blables dans le courant de I'année de la mort d’'un parent, afin d’élever au ciel 'ame du défunt. Ces
Sraddhas particuliers sont terminés par un Sraddha sapindana, qui se fait le jour de I'anniversaire de la

mort (Voyez les Recherches Asiatiques, vol. VII, p. 263, édit. in 8°)
139 Ou bien, suivant une autre lecon : «Puissez-vous étre satisfaits ! » ce qui est sans doute une formule

d’adieu.
140 Je suppose qu'il s'agit d'une lecture des textes saints. Le Commentaire ne donne pas d'explication

141 Chacune de ces quatre allocutions ne consiste que dans un seul mot. Comme le Commentaire les répéte
sans les expliquer, peut-étre n’en ai-je pas parfaitement saisi le sens ; voici les quatre mots avec la tra-
duction littérale : Swaditam, bien mangé ; Sousroutam, bien entendu ; Sampannam, obtenu ; Routchi-

tam, averti.
41



260. « Ayant ainsi terminé l'offrande des gateaux, aussitdt aprés que les voeux ont été
adressés aux Manes, gqu'il fasse manger ce qui reste de ces gateaux a une vache, a un
Brahmane ou a une cheévre, ou bien qu'il les jette dans le feu ou dans l'eau.

261. « Quelques-uns font l'offrande des gateaux apreés le repas des Brahmanes, d'autres
donnent a manger ce qui reste de ces gateaux aux oiseaux, ou les jettent dans le feu ou
dans l'eau.

262. « Une épouse |égitime, fidéle a ses devoirs envers son mari, et attentive a honorer les
Manes, doit manger le gateau du milieu en récitant la formule d'usage, si elle désire
un enfant méale.

263. « Par ce moyen, elle met au monde un fils destiné & jouir d'une longue existence, il-
lustre, intelligent, riche, ayant une postérité nombreuse, pourvu de bonnes qualités et
remplissant ses devoirs arec exactitude.

264. « Ensuite, que le maitre de maison, apres s'étre lavé les mains et la bouche, prépare
de la nourriture pour ses parents du coté paternel; et, aprés la leur avoir donnée avec
respect, qu'il offre aussi de quoi manger a ses parents maternels.

265. « Ce que les Brahmanes ont laissé doit rester, sans qu'on nettoie, jusqu'a ce qu'ils
aient été congédiés ; alors, que le maitre de maison fasse les oblations domestiques or-
dinaires ; telle est la loi établie.

266. « Je vais vous déclarer, sans rien omettre, quelles sont les offrandes, faites suivant la
regle, qui procurent aux Manes une satisfaction durable et méme éternelle.

267. « Les Manes sont satisfaits un mois entier d'une offrande de sésame, de riz, d'orge,
de lentilles noires, d'eau, de racines ou de fruits, adressée avec les cérémonies d'usage.

268. « La chair de poisson leur cause du plaisir pendant deux mois; celle des bétes fauves,
trois mois; celle du mouton, quatre mois; celle des oiseaux qu'il est permis aux Dwid-
jas de manger, cing mois;

269. « La chair du chevreau, six mois; celle du daim moucheté, sept mois ; celle de la ga-
zelle noire (éna), huit mois; celle du cerf (rourou), neuf mois.

270. « lls sont satisfaits pendant dix mois de la chair du sanglier et du buffle, et pendant
onze mois, de celle des liévres et des tortues.

271. « Une offrande de lait de vache, ou de riz préparé avec du lait, leur est agréable pen-
dant un an ; la satisfaction que leur procure la chair du vardhrinasa (**?) est de douze
années.

272. « L'herbe potagere appelée kalaséaca, les écrevisses de mer, la chair du rhinocéros,
celle du chevreau a toison rougeétre et le miel, leur causent un plaisir éternel, de
méme que les grains dont se nourrit un anachoréte.

273. « Toute substance pure mélée avec du miel et offerte pendant la saison des pluies
(1*3), le treiziéme jour de la lune et sous l'astérisme lunaire de Magha (**%), est la source
d'une satisfaction sans fin.

274. « Puisse-t-il naitre dans notre lignée, disent « les Manes, un homme qui nous offre du
riz bouilli dans du lait, du miel et du beurre clarifié, le treizieme jour de la lune et
dans tout autre jour lunaire, lorsque I'ombre d'un éléphant tombe & l'est ! »

275. « Une oblation quelconque, faite selon les regles par un mortel dont la foi est parfai-
tement pure, procure a ses ancétres, dans I'autre monde, une joie éternelle et inalté-
rable.

276. « Dans la quinzaine noire, le dixieme jour et les suivants, a I'exception du quator-
ziéme, sont les jours lunaires les plus favorables pour un Sraddha ; il n'en est pas de
méme des autres jours.

277. « Celui qui fait un Srdddha dans les jours lunaires pairs, et sous les constellations lu-
naires paires, obtient 'accomplissement de tous ses désirs; celui qui honore les Méanes
dans les jours impairs, obtient une illustre postérité.

142 Les sacrificateurs donnent le nom de vardhrinasa a un vieux bouc blanc a longues oreilles, appelé aussi
tripiva (qui boit de trois maniéres), parce que, lorsqu'il boit, la langue et les oreilles trempent en méme
temps dans l'eau. (Commentaire.)

143 Les saisons (ritous), au nombre de six, chacune de deux mois, sont nommées vasanta (printemps),
grichma (saison chaude), varcha (saison pluvieuse), sarat (automne), hémanta (saison froide), sisira
(hiver). L'ancienne année indienne, de trois cent soixante jours, commencait vers |'équinoxe d'automne
avec la saison appelée sarat. Voici les noms des douze mois (masas) dans cet ordre : aswina (sep-
tembre-octobre), kartika (octobre-novembre), margasircha (novembre-décembre), pécha (décembre-
janvier), magha (janvier-février), phalgouna (février-mars), tchaitra (mars-avril) vaisakha (avril-mai),
djyaichtha, (mai-juin), achadha (juin-juillet), sravana (juillet-aoQt), bhadra (aodt -septembre). L'année
moderne commence avec le mois de tchaitra, et avec la saison de vasanta.

144 Magh@, le dixieme astérisme lunaire. 42



278. « De méme que la seconde quinzaine (la quinzaine noire) est préférable a la premiére
pour un Sraddha, de méme la seconde partie du jour est préférable a la premiere.

279. « L'oblation aux Méanes doit étre faite-avec soin jusqu'a la fin, suivant la régle pres-
crite, avec la partie de la main droite consacrée aux Manes, par un Brahmane portant
le cordon sacré sur son épaule droite, ne prenant point de repos et tenant a la main
I'herbe kousa.

280. « QU'il ne fasse jamais de Sraddha pendant la nuit, car elle est infestée par les Géants
(**) ; ni & l'aurore, ni au crépuscule, ni peu de temps apreés le lever du soleil.

281. « Le maitre de maison qui ne peut pas faire tous les mois le Sraddha du jour de la
nouvelle lune, doit donner un repas funebre, de la maniére prescrite, trois fois lI'année
: pendant la saison froide, la saison chaude, et celle des pluies; mais qu'il fasse tous les
jours le Sraddha qui fait partie des cinq oblations.

282. « L'oblation qui fait partie de l'acte pieux en I'honneur des Manes ne doit pas se faire
dans un feu non consacré, et le Sraddha mensuel du Brahmane qui entretient un feu
ne peut avoir lieu que le jour de la nouvelle lune ; mais le Sraddha de I'anniversaire
d'une mort, étant fixé relativement a I'époque, n'est pas soumis a cette regle.

283. « Une libation d'eau adressée aux Manes, aprés le bain, par un Brahmane qui se
trouve dant l'impossibilité de s'acquitter du Sraddha journalier qui fait partie des cing
oblations, lui acquiert toute la récompense de l'acte pieux en I'honneur des Manes.

284. « Les Sages appellent nos peres, Vasous; nos grands-péres paternels, Roudras; les
péres de nos grands-péres paternels, Adityas (1) : ainsi I'a déclaré la révélation éter-
nelle.

285. « Qu'un homme mange toujours du Vighasa et de I'Amrita (ambroisie) : le Vighasa
est le reste d'un repas offert & des convives respectables; I'Amrita, le reste d'un sacri-
fice aux Dieux.

286. « Telles sont, comme je vous les ai déclarées, les régles qui concernent les cing obla-
tions ; apprenez maintenant les lois prescrites pour la maniére de vivre des Brah-
manes. »

145 Littéralement, car elle est dite Rakchasi.
146 lIs doivent donc étre bonorés sous ces noms dans le Sraddha, comme des Divinités. (Commentaire.)

43



LIVRE QUATRIEME

MOYENS DE SUBSISTANCE; PRECEPTES

1. « Que le Brahmane, aprés avoir demeuré le premier quart (**) de sa vie auprés de son
directeur (Gourou), séjourne pendant la seconde période de son existence dans sa
maison apres s'étre marié.

2. « Tout moyen d'existence qui ne fait point de tort aux étres vivants, ou leur en fait le
moins possible, est celui qu'un Brahmane doit adopter pour vivre, excepté dans les cas
de détresse.

3. « Dans le seul but de se procurer sa subsistance, qu'il cherche a amasser du bien par les
occupations irréprochables qui lui conviennent spécialement, et sans mortifier son
corps.

4. « Il peut vivre par le secours du rita et de I'amrita, ou du mrita, ou du pramrita, ou
méme du satyanrita, mais jamais par la swavritti.

5. « Par rita (}48) (subsistance vraie), on doit entendre l'action de ramasser des grains de
riz ou de glaner ; par amrita (subsistance immortelle), ce qu'on donne et qui n'est pas
demandé ; par mrita (subsistance mortelle), 'aumdne mendiée ; par pramrita (subsis-
tance trés mortelle), le labourage (2*9);

6. « Par satyanrita (vérité et fausseté), le commerce; on peut aussi, dans certains cas, y
avoir recours pour soutenir son existence; la servitude est ce qu'on appelle swauvritti
(vie des chiens) ; un Brahmane doit I'éviter avec le plus grand soin.

7. « On peut amasser du grain dans son grenier pour trois ans ou plus, ou bien garder
dans des jarres des provisions pour un an, ou n‘en avoir que pour trois jours, ou n'en
pas recueillir pour le lendemain.

8. Des quatre Brahmanes maitres de maison qui suivent ces quatre différents modes, le
dernier dans l'ordre successivement doit étre reconnu le meilleur, comme étant celui
qui, par sa vertueuse conduite, mérite le plus de conquérir les mondes.

9. « L'un d'eux, qui a beaucoup de personnes a nourrir, a six moyens d'existence, qui sont
de glaner, de recevoir 'aumbne, de la demander, de labourer la terre, de faire le com-
merce, de préter a intérét ; I'autre, dont la maison est moins nombreuse, a trois res-
sources, savoir : de sacrifier, d'enseigner la Sainte Ecriture, et de recevoir 'aumone;
l'autre a deux occupations, le sacrifice et I'enseignement ; le quatriéme vit en répan-
dant la connaissance des saints Livres.

10. « Que le BrAhmane qui soutient son existence en ramassant des grains et en glanant, et
qui se voue a l'entretien du feu consacré, accomplisse les sacrifices de la nouvelle et de
la pleine lune, et des solstices, sans y joindre d'autres offrandes.

11. « Qu'il ne fréquente jamais le monde pour gagner sa subsistance ; qu'il tienne la con-
duite droite, franche et pure qui convient a un Brdhmane.

12. « Qu'il se maintienne dans un parfait contentement s'il cherche le bonheur, et qu'il soit
modeste dans ses désirs ; car le contentement est la source du bonheur ; le malheur a
pour origine I'état contraire.

13. « Le BrAhmane tenant maison, qui soutient son existence par un des moyens mention-
nés, doit se conformer aux régles suivantes, dont I'observation lui procure le Paradis
(Swarga), une longue existence et une grande renommée.

14. « Qu'il accomplisse toujours avec persévérance son devoir particulier prescrit par le
Véda ; car, en le remplissant de son mieux, il parvient a la condition supréme, qui est
la délivrance finale.

15. « Qu'il ne cherche pas a acquérir de richesses par le moyen des arts qui séduisent,
comme le chant et la musique, ni par des occupations interdites ; et, qu'il soit dans
l'opulence ou dans la détresse, il ne doit pas recevoir du premier venu.

147 La vie d'un Brahmane est divisée en quatre périodes; il entre successivement dans les quatre ordres re-
ligieux, qui sont : celui de Brahmatchari ou novice, celui de Grihastha ou maitre de maison, celui de
Vanaprastha ou anachoréte, celui de Sannyasi ou dévot ascétique.

148 Il est difficile de déterminer d'une maniére précise le sens des mots rita, mrita, etc.; je les ai traduits
d'une maniére conjecturale.

149 Voyez plus loin, Liv. X, st. 83.

44



16. « Qu'il ne se livre avec passion a aucun des plaisirs des sens ; qu'il emploie toute son
énergie mentale a surmonter un penchant excessif vers ces plaisirs.

17. « Il doit abandonner tous les biens qui 'empécheraient de lire la Sainte Ecriture, et
chercher un moyen d'existence qui n'entrave pas I'étude des Livres sacrés ; car c'est ce
qui peut lui procurer la félicité.

18. « Qu'il se comporte dans ce monde de telle sorte que ses vétements, ses discours, ses
pensées soient d'accord avec son age, ses actions, sa fortune, ses connaissances en
théologie, et sa famille.

19. « Il faut qu'il étudie toujours ces Sastras (**°) (recueils révérés) qui développent lintel-
ligence et enseignent les moyens d'acquérir des richesses ou de conserver sa vie, et les
traités explicatifs du Véda.

20. « En effet, a mesure qu'un homme fait des progres dans I'étude des Sastras, il devient
éminemment instruit, et son savoir brille d'un vif éclat.

21. « Qu'il fasse tout son possible pour ne pas omettre les cing oblations aux Saints, aux
Dieux, aux Esprits, aux Hommes et aux Manes.

22. « Quelques hommes qui connaissent bien les ordonnances concernant ces oblations,
au lieu d'offrir extérieurement ces cing grands sacrifices, font continuellement les of-
frandes dans les cingq organes de leurs sens.

23. « Les uns sacrifient constamment leur respiration dans leur parole, en récitant la
Sainte écriture au lieu de respirer; et leur parole dans leur respiration, en gardant le si-
lence, trouvant ainsi dans leur parole et dans leur respiration la récompense éter-nelle
des oblations.

24. « D'autres Brahmanes font toujours ces oblations avec la science divine, voyant par
I'ceil du savoir divin que la science est la base de leur accomplissement.

25. « Le maitre de maison doit toujours faire des offrandes au feu, au commencement et a
la fin du jour et de la nuit, et accomplir, & la fin de chaque quinzaine lunaire, les sacri-
fices particuliers de la nouvelle lune et de la pleine lune.

26. « Quand la récolte précédente est épuisée, et méme lorsqu'elle ne I'est pas, qu'il fasse
une offrande de grain nouveau aussitdt que la moisson est terminée ; a la fin de
chaque saison de quatre mois, qu'il accomplisse les oblations prescrites ; aux solstices,
gu'il sacrifie un animal; a la fin de I'année, qu'il fasse des oblations avec le jus de
l'asclépiade (soma).

27. « Le Brahmane qui entretient un feu consacré, et qui désire vivre de longues années,
ne doit pas manger du riz nouveau et de la viande avant d'avoir offert les prémices de
la récolte, et sacrifié un animal

28. « Car les feux sacrés, avides de grain nouveau et de viande, lorsqu'ils n'ont pas été
honorés par les prémices de la moisson et par le sacrifice d'un animal, cherchent a dé-
vorer I'existence du Brahmane négligent.

29. « Qu'il fasse tout son possible pour qu'aucun héte ne séjourne jamais dans sa maison
sans qu'on lui ait offert, avec les égards qui lui sont dus, un siége, des aliments, un lit,
de l'eau, des racines ou des fruits.

30. « Les hérétiques, les hommes qui se livrent a des occupations défendues, les hypo-
crites (%), les gens qui n'ajoutent pas foi a la Sainte Ecriture, ceux qui l'attaquent par
des sophismes, ceux qui ont les maniéres du héron (**?), ne doivent pas étre honorés
par lui, méme d'une seule parole.

31. « Les Brahmanes maitres de maison, qui n'ont quitté la demeure de leur pere spirituel
gu'apres avoir terminé I'étude des Védas, et accompli tous les devoirs pieux, et qui
sont trés savants en théologie, doivent étre accueillis avec honneur, et avoir part (**3)
aux offrandes destinées aux Dieux et aux Manes; mais qu'on évite ceux qui sont tout le
contraire.

32. « Celui qui tient maison doit, autant qu'il est en son pouvoir, donner des aliments aux
gens qui n'en préparent pas pour eux-mémes, aux éléves en théologie, et méme aux
mendiants hérétiques ; et tous les étres, jusqu'aux plantes, doivent avoir leur part sans
gue sa famille en souffre.

150 Le mot Sastra signifie livre, science; pris dans son sens général, il désigne les ouvrages sur la religion,

les lois, ou les sciences, qui sont considérés comme ayant une origine sacrée.

151 Littéralement, ceux qui ont les habitudes du chat. Voyez plus loin, st. 195.

152 Voyez st 196.
153 On a vu dans la stance 30 qu'il était défendu de leur parler; mais on peut leur donner a manger.

45



33. « Un chef de famille qui meurt de faim peut implorer la générosité d'un roi de la
classe militaire, d'un sacrificateur ou de son éléve, mais non d'aucun autre ; telle est la
regle établie.

34. « Un Brahmane maitre de maison, qui a des moyens de se procurer sa subsistance, ne
doit pas se laisser mourir de faim, ni porter des habits vieux ou sales, tant qu'il lui
reste quelque ressource.

35. « QU'il ait ses cheveux, ses ongles et sa barbe coupés, qu'il soit ferme dans ses austéri-
tés, qu'il porte des vétements blancs, qu'il soit pur, appliqué a I'étude du Véda, et a
tout ce qui peut lui étre salutaire.

36. « Qu'il porte un baton de bambou et une aiguiére pleine d'eau, le cordon de sacrifice,
une poignée de kousa, et des boucles d'oreilles en or tres brillantes.

37. « Il ne doit jamais regarder le soleil pendant son lever, ni pendant son coucher, ni du-
rant une éclipse, ni lorsqu'il est réfléchi dans I'eau, ni lorsqu'il est au milieu de sa
course.

38. « Qu'il n'enjambe pas par-dessus une corde a laquelle un veau est attaché, qu'il ne
coure pas pendant qu'il pleut, et ne regarde pas son image dans l'eau; telle est la régle
établie.

39. « Qu'il ait toujours sa droite du cété d'un monticule de terre, d'une vache, d'une idole,
d'un Brahmane, d'un vase de beurre clarifié, ou de miel, d'un endroit ou quatre che-
mins se rencontrent, et des grands arbres bien connus, lorsqu'il vient a passer aupres.

40. « Quelque désir qu'il éprouve, il ne doit pas s'approcher de sa femme lorsque ses
régles commencent a se montrer (**)), ni reposer avec elle dans le méme lit.

41. « En effet, la science, la virilité, la vigueur, la vue et I'existence de 'hnomme qui s'ap-
proche de sa femme pendant qu'elle est ainsi souillée par I'écoulement sanguin, se dé-
truisent entiérement.

42. « Mais chez celui qui s'éloigne d'elle a I'époque de sa souillure, la science, la virilité, la
vigueur, la vue et I'existence acquiérent de I'accroissement.

43. « Qu'il ne mange pas avec sa femme dans le méme plat, et ne la regarde pas pendant
gu'elle mange, qu'elle éternue, ou qu'elle baille, ni lorsqu'elle est assise nonchalam-
ment;

44. « Ni pendant gu'elle applique le collyre (**°) sur ses yeux, ou se parfume d'essence, ni
lorsqu'elle a sa gorge découverte, ni quand elle met au monde un enfant, s'il attache
du prix a sa virilité.

45. « Il ne doit pas prendre sa nourriture n‘ayant qu'un seul vétement, ni se baigner entiée-
rement nu ; qu'il ne dépose son urine et ses excréments ni sur le chemin, ni sur les
cendres, ni dans un paturage de vaches ;

46. « Ni dans une terre labourée avec la charrue, ni dans I'eau, ni sur un blcner funébre,
ni sur une montagne, ni sur les ruines d'un temple, ni sur un nid de fourmis blanches,
en aucun temps ;

47. Ni dans des trous habités par des créatures vivantes, ni en marchant, ni debout, ni sur
le bord d'une riviére, ni sur le sommet d'une montagne.

48. « De méme il ne doit jamais évacuer son urine ou ses excréments en regardant des ob-
jets agités par le vent, ni en regardant, le feu, ou un Brahmane, ou le soleil, ou l'eau, ou
des vaches.

49. « Qu'il les dépose aprés avoir couvert la terre de bois, de mottes, de feuilles et
d'herbes séches, et d'autres choses semblables, n'ayant rien qui le souille, gardant le si-
lence, enveloppé dans son vétement et la téte couverte.

50. « Le jour, qu'il fasse ses nécessités, le visage dirigé vers le nord : la nuit, la face tournée
vers le sud ; a l'aurore, et au crépuscule du soir, de la méme maniére que pendant le
jour.

51. « Dans l'ombre ou dans I'obscurité, soit de nuit, soit de jour, lorsqu'on ne peut pas dis-
tinguer les régions célestes, un BrAhmane, en satisfaisant ses besoins naturels, peut
avoir le visage tourné comme il lui plait, ainsi que dans les endroits ou il a a craindre
pour sa vie de la part des voleurs et des bétes féroces.

52. « Celui qui urine en face du feu, du soleil, de la lune, d'un réservoir d'eau, d'un Dwid-
ja, d'une vache, ou du vent, perd toute sa science sacrée.

52. « Que le maitre de maison ne souffle pas le feu avec sa bouche, et ne regarde pas sa
femme nue, gu'il ne jette rien de sale dans le feu et n'y chauffe pas ses pieds,

154 Voyez Liv. lll, st. 47.
155 Le collyre est une poudre noire extrémement fine, composée en grande partie d'oxyde de zinc, et que
les femmes indiennes appliquent [égérement sur leurs cils. 46



54. « Qu'il ne le place pas dans un réchaud sous son lit, qu'il n'enjambe pas par-dessus, et
ne le mette pas a ses pieds pendant son sommeil ; qu'il ne fasse rien qui puisse nuire a
son existence.

55. « Au crépuscule du matin ou du sair, il ne doit ni manger, ni se mettre en chemin, ni
se coucher ; qu'il ne trace pas de lignes sur la terre, et n'éte pas lui-méme sa guirlande
de fleurs.

56. « Qu'il ne jette dans I'eau ni de I'urine, ni de l'ordure, ni de la salive, ni une autre
chose souillée par une substance impure, ni du sang, ni des poisons.

57. « Qu'il ne dorme pas seul dans une maison déserte, qu'il ne réveille pas un homme
endormi qui lui est supérieur en richesse et en science ; qu'il ne s'entretienne pas avec
une femme qui a ses régles, gu'il n‘aille pas faire un sacrifice sans étre accompagné par
un célébrant.

58. « Dans une chapelle consacrée au feu, dans un endroit ou parquent des vaches, de-
vant des Brahmanes, en lisant la Sainte Ecriture et en mangeant, il doit voir le bras
droit découvert.

59. « Qu'il ne dérange pas une vache qui boit, et n'aille pas en donner avis a celui dont
elle boit le lait, et, lorsqu'il voit dans le ciel I'arc d'Indra (**%), qu'il ne le montre & per-
sonne, s'il est au fait de ce qui est permis et de ce qui ne I'est pas.

60. « Il ne doit pas demeurer dans une ville habitée par des hommes qui ne remplissent
pas leurs devoirs, ni faire un long séjour dans celle ou les maladies sont nombreuses ;
gu'il ne se mette pas seul en voyage, et ne reste pas longtemps sur une montagne.

61. « Qu'il ne réside pas dans une cité qui a pour roi un Soldra, ni dans celle qui est en-
tourée de gens pervers, ou bien fréquentée par des bandes d'hérétiques portant les in-
signes de leur secte, ou par des hommes appartenant aux classes mélées.

62. « Il ne doit pas manger une substance dont on a extrait I'huile, ni trop satisfaire son
appétit, ni prendre de la nourriture trop tét le matin ou trop tard le soir, ni faire un re-
pas le soir, lorsqu'il a mangé abondamment le matin.

63. « Qu'il ne se livre a aucun travail inutile ; qu'il ne boive point d'eau dans le creux de sa
main ; qu'il ne mange rien aprés l'avoir mis dans son giron, et ne soit jamais curieux
mal a propos.

64. « Il ne doit ni danser, ni chanter, ni jouer d'aucun instrument de musique, excepté
dans les cas indiqués par les Sastras, ni frapper son bras avec sa main, ni grincer les
dents, en poussant des cris inarticulés, ni faire du vacarme lorsqu'il est irrité.

65. « QUu'il ne lave jamais ses pieds dans un bassin de laiton ; qu'il ne mange pas dans un
plat cassé, ou sur lequel il a des soupgons.

66. « Qu'il ne porte point des souliers, des vétements, un cordon de sacrifice, un orne-
ment, une guirlande, une aiguiére, qui ont déja servi a d'autres.

67. « QU'il ne voyage pas avec des bétes de somme indociles, ou exténuées de faim et de
maladie, ou dont les cornes, les yeux ou les sabots ont quelque défaut, ou dont la
gueue est mutilée ;

68. « Mais qu'il se mette toujours en route avec des animaux bien dressés, agiles, pourvus
de signes avantageux, d'une couleur agréable, d'une belle forme et gu'il les excite mo-
dérément de l'aiguillon.

69. « Le soleil sous le signe de la Vierge (Kanya) (**"), la fumée d'un bicher funéraire et un
siege brisé, doivent étre évités ; le maitre de maison ne doit jamais couper lui-méme
ses ongles ou ses cheveux, ni raccourcir ses ongles avec ses dents.

70. « Qu'il n'écrase pas une motte de terre sans raison ; qu'il ne coupe pas d'herbes avec
ses ongles ; qu'il ne fasse aucun acte absolument sans avantage, ou qui pourrait avoir
des suites désagréables.

71. « L'homme qui écrase ainsi des mottes de terre, qui coupe de I'herbe avec ses ongles,
ou qui ronge ses ongles, est entrainé rapidement a sa perte, de méme que le détracteur
et I'homme impur.

72. « Qu'il ne tienne aucun propos répréhensible ; qu'il ne porte point de guirlande, ex-
cepté sur la téte; monter sur le dos d'une vache ou d'un taureau est une chose bla-
mable en toutes circonstances.

156 Littéralement, I'arme d'Indra ; c'est I'arc-en-ciel.

157 Le zodiaque, nommé en sanskrit rasi-tchakra, roue ou cercle des signes, est partagé en trois cent
soixante degrés ou portions (ansas}, dont trente pour chacun des douze signes nommés : mécha le bé-
lier ; vricha le taureau ; mithouna le couple ; karkataka I'écrevisse ; sinha le lion ; kanya la Vierge ; tou-
I& la balance ; vristchika, le scorpion; dhanous, I'arc ou le sagittaire; makara, le monstre marin;
koumbha, I'urne ou le verseau; minas, les poissons.

47



83. « Qu'il ne s'introduise pas autrement que par la porte dans une ville ou dans une mai-
son enclose de murs ; et la nuit qu'il se tienne loin des racines des arbres.

74. « Il ne doit jamais jouer aux dés, ni porter lui-méme ses souliers avec la main, ni man-
ger étant couché sur un lit, ou en tenant sa nourriture dans sa main, ou l'ayant posée
sur un siége.

75. « QUu'il ne mange rien de mélé avec du sésame lorsque le soleil est couché ; qu'il ne
dorme jamais ici-bas entierement nu, et qu'il n‘aille nulle part aprés avoir mangé, sans
s'étre lavé la bouche.

76. « Qu'il prenne son repas apres avoir arrosé ses pieds avec de I'eau, mais qu'il ne se
couche jamais ayant les pieds humides ; celui qui mange, ses pieds étant mouillés,
jouira d'une longue existence.

77. « Qu'il ne s'engage jamais dans un endroit impraticable, ou il ne peut pas distinguer
sa route, et qui est embarrassé par des arbres, des lianes et des buissons, ou peuvent
étre cachés des serpents ou des voleurs ; qu'il ne regarde pas de 'urine ou des excré-
ments, et qu'il ne passe pas une riviere en nageant avec le secours de ses bras.

78. « Que celui qui désire une longue vie ne marche pas sur des cheveux, de la cendre,
des os ou des tessons, ni sur des graines de coton, ni sur des menues pailles de grain.

79. « Qu'il ne reste pas, méme a I'ombre d'un arbre, en compagnie avec des gens dégra-
dés, ni avec des Tchandalas (**8), ni avec des Poukkasas (**%), ni avecdes fous, ni avec
des hommes fiers de leurs richesses, ni avec des gens de la plus vile espéce, ni avec
des Antyavasayis ().

80. « Qu'il ne donne & un Soddra ni un conseil, ni les restes de son repas, a moins qu'il ne
soit son domestique ; ni le beurre dont une portion a été présentée en offrande aux
Dieux : il ne doit pas lui enseigner la loi ni aucune pratique de dévotion expiatoire, ex-
cepté par l'intermédiaire d'une autre personne.

81. « En effet, celui qui déclare la loi & un homme de la classe servile, ou lui fait connaitre
une pratique expiatoire, est précipité avec lui dans le séjour ténébreux appelé
Asamvrita.

82. « Qu'il ne se gratte pas la téte avec les deux mains, qu'il ne la touche pas avant d'avoir
fait une ablution aprés son repas, et qu'il ne se baigne pas sans la laver.

83. « Qu'il se garde de prendre quelgu'un aux cheveux par colére et de le frapper a la téte,
ou de se frapper ainsi lui-méme : et, apres s'étre frotté la téte d'huile, qu'il ne touche
avec de I'huile aucun de ses membres.

84. « Il ne doit rien accepter d'un roi qui n'est pas de race royale, ni des gens qui vivent du
produit d'une boucherie, d'un moulin a huile, d'une boutique de distillateur ou d'une
maison de prostituées.

85. « Un moulin & huile est aussi odieux que dix boucheries : une distillerie que dix mou-
lins a huile ; un lieu de prostitution, que dix boutiques de distillateur; un tel roi, que
dix personnes tenant des maisons de débauche.

86. « Un roi qui n'appartient pas a la classe militaire est déclaré semblable a un boucher
qui exploite dix mille boucheries ; recevoir de lui, est une chose horrible.

87. « Celui qui accepte d'un roi avide et transgresseur des lois, va et successivement dans
les vingt et un enfers (Narakas) suivant :

88. « Le Tamisra; 'Andhatamisra, le Maharbérava, le Rérava, le Naraka, le Kalasodtra, et le
Mahanaraka.

89. « Le Sandjivana,le Mahavitchi, le Tapana, le Sampratapana, le Samhéata, le Sakakola, le
Koud-mala, le Podtimrittica.

90. « Le Lohasankou, le Ridjicha, le Panthana, la riviere Salmali, I'Asipatravana, et le
Lohadaraka (*°).

91. « Instruits de cette régle, les sages Brahmanes, interprétes des Saintes Ecritures et dé-
sireux de la béatitude apreés leur mort, ne regoivent jamais rien d'un roi.

158 Tchandala, homme vil, né d'un So0dra et d'une Brahmane. Voyez plus loin, Liv. X, st. 12.

159 Poukkasa, homme impur, né d'un Nichada et d'une femme de la classe servile. Voyez Liv. X, st. 18.

160 Antyavasayi, homme abject et méprisable, né d'un Tchandala et d'une femme Nichadi. Voyez Liv. X, st.
39.

161 La signification de plusieurs de ces mots m’est inconnue ; d’autres sont suceptibles d’explication :
Tamisra et Andhatamisra peuvent signifier lieux des ténébres Rérava et Mahardérava séjour des
larmes ; Tahavitvhi, fleuve aux grandes vagues ; Tapana et Sampratapana, séjour des douleurs ; Pod-
timrittika, lieu infect ; Lohasankou, place des dards de fer ; Ridjicha, lieu ou les méchants sont exposés
au feu dans une poéle a frire; Asipatravana, forét dont les feuilles sont des lames d’épées.

48



92. « Que le maitre de maison s'éveille au moment consacré a Brahmi (%), c'est-a-dire, a
la derniére veille de la nuit ; qu'il réfléchisse sur la vertu et sur les avantages honnétes,
sur les peines corporelles qu'ils exigent, sur I'essence et la signification du Véda.

93. « S'étant levé, ayant satisfait les besoins naturels et s'étant purifi€, réunissant toute son
attention, qu'il se tienne debout longtemps en récitant la Savatri pendant le crépuscule
du matin, et remplisse dans son temps l'autre pieux office, celui du soir.

94. « En répétant longtemps la priére des deux crépuscules, les Saints (Richis) obtiennent
une longue existence, une science parfaite, de la renommée pendant la vie, une gloire
éternelle apres la mort, et I'éclat que donnent les connaissances sacrées.

95. « Le jour de la pleine lune du mois de sravana (**) ou du mois de bhadra (**%), aprés
avoir accompli, suivant la régle, la cérémonie appelée Oupakarma (*¢°), que le Brah-
mane étudie la Sainte Ecriture avec assiduité pendant quatre mois et demi.

96. « Sous l'astérisme lunaire de Pouchya (%), qu'il accomplisse hors la ville la cérémonie
appelée donation (Outsarga) (**") des Livres saints, ou bien qu'il la fasse dans le pre-
mier jour de la quinzaine éclairée du mois de magha (%) et dans la premiére moitié de
ce jour.

97. « Aprés avoir achevé hors de la ville cette cérémonie suivant la loi, qu'il suspende sa
lecture pendant ce jour, la. nuit suivante et la journée du lendemain (**°), ou pendant
ce jour et la nuit qui suit.

98. « Mais ensuite, qu'il lise avec attention les Védas pendant les quinzaines éclairées, et
gu'il étudie tous les Védangas pendant les quinzaines obscures.

99. « Qu'il ne lise gu'en pronongant distinctement et avec I'accentuation convenable, mais
jamais en présence d'un Soddra; a la derniére veille de la nuit (*'°), aprés avoir Iu la
Sainte Ecriture, quelque fatigué qu'il soit, il ne doit pas se rendormir.

100. « Que le Dwidja lise toujours les priéres (Mantras) (*'*) de la maniére qui vient d'étre
prescrite, et qu'il lise de méme avec assiduité les préceptes (Brahmanas) et les priéres,
lorsqu'il n'y a pas d'empéchement.

101. « Que celui qui étudie la Sainte Ecriture, et celui qui I'enseigne a des éléves confor-
mément aux regles mentionnées, s'abstiennent toujours de lire dans les circonstances
suivantes, ou toute lecture est défendue.

102. « La nuit, lorsque le vent se fait entendre ; et le jour, lorsque la poussiéere est soulevée
par le vent : voila, pendant la saison des pluies, deux cas ou I'étude du Véda a été in-
terdite par ceux qui savent quand il est a propos de lire.

103. « Lorsqu'il éclaire, qu'il tonne, qu'il pleut, ou qu'il tombe du ciel, de tous cétés, de
grands météores, la lecture doit étre suspendue jusqu'au méme moment du jour sui-
vant ; c'est ainsi que Manou l|'a décidé.

104. « Lorsque le Brahmane verra ces accidents se manifester en méme temps, les feux
étant allumés pour I'offrande du soir ou pour celle du matin, qu'il sache que I'on ne
doit pas alors lire le Véda, et de méme quand des nuages se montrent hors de la saison
des pluies.

105. « A l'occasion d'un bruit surnaturel (nirghéata), d'un tremblement de terre, d'un obs-
curcissement des corps lumineux, méme en temps convenable, qu'il sache que la lec-
ture doit étre remise au méme moment du jour qui suit.

106. « Pendant que les feux consacrés flambent, si des éclairs se montrent, si 'on entend le
tonnerre, mais sans pluie, la lecture doit étre interrompue pendant le reste du jour ou
de la nuit (*"?); et s'il vient a pleuvoir, le Brahmane doit cesser de lire un jour et une
nuit.

162 Brahmi ou Raraswati, Déesse du langage et de I'€loquence.

163 Srévana, juillet-aodt.

164 Bhédra, aolt-septembre.

165 Le commentateur ne donne aucun détail sur cette cérémonie. Suivant W. .Tonos, elle se fait avec le feu
consacre.

166 L'astérisme de Pouchya est le huitieme,

167 Je ne sais pas en quoi consiste cette cérémonie.

168 Magha, janvier-février.

169 Littéralement, pendant une nuit ailée, c'est-a-dire, placée entre deux jours.

170 Une veille (yama) -est la huitieme partie d'un jour et d'une nuit, et de la durée de trois heures.

171 Littéralement, la partie composée en mesures réguliéres (Tchhandaskrita}; les Mantras sont en vers.

172 Littéralement tant que dure la lueur du soleil (si les phénoménes ont lieu le matin), ou celle des étoilet
(si les phénomene>» ont lieu le soir).

49



107. « Ceux qui désirent observer leurs devoirs avec la plus grande perfection, doivent
toujours suspendre leur lecture dans les villages et dans les villes, et dans tous les en-
droits ou régne une odeur fétide.

108. « Dans un village que traverse un convoi funébre, en présence d'un homme pervers,
lorsqu'une personne pleure, et au milieu d'une multitude de gens, I'étude du Véda
doit cesser.

109. « Dans l'eau, au milieu de la nuit, en satisfaisant les deux besoins naturels, lorsqu'on
a encore dans sa bouche un reste de nourriture, ou quand on a pris part & un Sraddha,
on ne doit pas méme méditer dans son esprit sur le Véda.

110. « Un Brahmane instruit qui a regu une invitation pour une cérémonie funébre en
I'honneur d'une seule personne (*"%), doit étre trois jours sans étudier la Sainte Ecri-
ture, et de méme lorsqu'il vient de naitre un fils au roi ou que Rahou (***) apparait.

111. « Tant que l'odeur et I'onctuosité des parfums se conservent sur le corps d'un savant
Brahmane, qui a pris part a un Sraddha pour une personne, il ne doit point lire la
Sainte Ecriture.

112. « Qu'il n'étudie point couché sur un lit, ni ayant les pieds sur un siége, ni étant assis
les jambes croisées et couvert d'un vétement qui entoure ses genoux et ses reins, ni
aprés avoir mangé de la viande, ou bien du riz et d'autres aliments donnés a l'occasion
d'une naissance ou d'une mort ;

113. « Ni lorsqu'il fait du brouillard, ni lorsqu'on entend le sifflement des fleches ou le son
du luth, ni pendant les crépuscules du matin et du soir, ni le jour de la nouvelle lune,
ni le quatorziéme jour lunaire, ni le jour de la pleine lune, ni le huitiéme jour lunaire.

114. « Le jour de la nouvelle lune tue le guide spirituel, le quatorziéme jour lunaire tue le
disciple ; le huitiéme et celui de la pleine lune détruisent le souvenir de la Sainte Ecri-
ture; on doit, en conséquence, s'abstenir de toute lecture pendant ces jours lunaires.

115. « Lorsqu'il tombe une pluie de poussiére, que les quatre principales régions du ciel
sont en feu, que les cris du chacal, du chien, de I'adne ou du chameau se font entendre,
le BrAhmane ne doit pas lire les Védas, ni lorsqu'il est en compagnie.

116. « Qu'il ne lise pas prés d'un cimetiére, ni prés d'un village, ni dans un paturage de
vaches, ni revétu d'un habit qu'il portait pendant un entretien amoureux avec sa
femme, ni lorsqu'il vient de recevoir quelque chose dans un Sraddha.

117. « Que la chose donnée dans un Sraddha soit une créature animée ou un objet inani-
mé, celui qui la recoit ne doit pas lire le Véda ; car on dit, dans ce cas, que sa bouche
est dans sa main.

118. « Lorsque le village est attaqué par des voleurs, ou qu'un incendie y répand l'alarme,
gue le Brahmane sache que la lecture doit étre remise au lendemain, de méme que
dans tous les cas de phénomenes extraordinaires.

119. « Aprés I'Oupékarma et I'Outsarga, la lecture doit étre suspendue pendant trois nuits
par celui qui veut remplir ses devoirs de la maniere la plus parfaite ; et de méme,
apres le jour de la pleine lune du mois d'agrahayana (*"®), aux huitiémes jours lunaires
des trois quinzaines obscures suivantes, on doit cesser la lecture pour le jour et la nuit,
ainsi que pendant le jour et la nuit de la fin de chaque saison.

120. « Que le Brahmane ne lise ni a cheval, ni sur un arbre, ni sur un éléphant, ni dans un
bateau, ni sur un chameau, ni sur un terrain stérile, ni dans une voiture ;

121. « Ni pendant une altercation verbale, ni pendant une querelle violente, ni au milieu
d'une armée, ni durant une bataille, ni aussitdt aprés le repas lorsque ses mains sont

encore humides, ni pendant une indigestion, ni aprés avoir vomi, ni lorsqu'il éprouve
des aigreurs ;

173 Voyez ci-dessus, Liv. lIl. st. 247.

174 Rahou est le nceud ascendant personnifié, ou la téte du dragon. Rahou était un Asoura ou Titan, qui,
lors du barattement de la mer, et de la production de I'Amrita (voyez ci-dessus, Liv. Il. st. 162, note), se
méla parmi les Dieux, afin d'avoir sa part de la liqueur qui donnait I'immortalité. Au moment ou il y
portait ses lévres, le soleil et la lune le découvrirent, et le dénoncérent a Vichnou, qui, d'un coup de son
disque, lui trancha la téte. Le breuvage divin avait rendu I'Asoura immortel ; et sa téte, par vengeance,
se jette de temps en temps sur le soleil et sur la lune pour les dévorer. Telle est, suivant la mythologie
indienne, l'origine des éclipses. Cette fable est rapportée dans le curieux épisode du Mahabharata sur
la production de I'Amrita, dont le savant Wilkins a donné une traduction anglaise, insérée a la suite de
la Bhagavad-Gita, et que M.Poley a eu I'heureuse idée de repro-duire dans les notes de son édition du
Dévi-Mahatmya. Le tronc de I'Asoura, sons le nom de Kétou, est le noeud descendant personnifié, ou la

queue du dragon. En astronomie Rahou et Kétou sont deux planétes.
175 Agrahayana ou margarsira, novembre-décembre,

50



122. « Ni au préjudice des égards dus a un héte, ni lorsque le vent souffle violemment, ni
lorsque le sang coule de son corps ou qu'il a été blessé par une arme.

123. « Si le chant du Sama (*"®) vient a frapper son oreille, qu'il ne lise pendant ce temps ni
le Rig-Véda, ni le Yadjous; et aprés avoir terminé |'étude d'un Véda ou de la partie
nommée Aranyaka, qu'il ne commence pas sur-le-champ une autre lecture.

124. « Le Rig-Véda est consacré aux Dieux, le Yadjour-Véda aux hommes, le Sdma-Véda
aux Manes ; c'est pourquoi le son du Sdma-Véda est en quelque sorte comme impur.
125. « Que les Brahmanes instruits, sachant cela, apres avoir d'abord répété dans l'ordre, a
plusieurs reprises, I'essence de la triade Védique, savoir : le monosyllable sacré, les

trois paroles, et la Savitri, lisent ensuite le Véda tous les jours permis.

126. « Si une vache on un autre animal, une grenouille, un chat, un chien, un serpent, une
mangouste ou un rat, passe entre le maitre et son éléve, que I'on sache que sa lecture
doit étre suspendue pendant un jour et une nuit.

127. « Il y a deux cas ou un Dwidja doit toujours, avec le plus grand soin, se garder de
lire, savoir : lorsque la place ou il doit étudier est souillée, et lorsque lui-méme n’est
pas purifié.

128. « Pendant la nuit de la nouvelle lune, la huitiéme, celle de la pleine lune et la quator-
zieme, que le Dwidja maitre de maison soit aussi chaste qu'un novice, méme dans la
saison favorable & 'amour conjugal (**7).

129. Qu'il ne se baigne ni aprés avoir mangé, ni étant malade, ni au milieu de la nuit, ni
plusieurs fois avec ses vétements, ni dans une piéce d'eau qui ne lui est pas bien con-
nue.

130. « Qu'il ne traverse pas a dessein l'ombre des images sacrées, celle de son pére ou de
son guide spirituel, celle d'un roi, celle d'un maitre de maison, celle d'un instituteur,
celle d'un homme a cheveux roux ou au teint cuivre, et celle d'un homme qui a fait un
sacrifice.

131. « A midi ou & minuit, ou apres avoir mangé de la viande dans un repas funébre, ou a
I'un ou l'autre des deux crépuscules, qu'il ne s'arréte pas longtemps a une place dans
laquelle quatre chemins se rencontrent.

132. « Qu'il évite tout contact volontaire avec des substances onctueuses qu'un homme a
employées pour se frotter le corps, avec de I'eau qui a servi a un bain, avec de l'urine,
des excréments, du sang, de la matiere muqueuse, et des choses crachées ou vomies.

133. « Qu'il ne choie ni un ennemi, ni I'ami d'un ennemi, ni un homme pervers, ni un vo-
leur, ni la femme d'un autre.

134. « Car il n'y a rien dans le monde qui s'oppose plus a une prolongation de I'existence
gue de courtiser la femme d'un autre homme.

135. « Que le Dwidja qui désire un accroissement de richesses ne méprise jamais un
Kchatriya, un serpent et un Brahmane trés versé dans la Sainte Ecriture, quelle que
soit leur détresse ;

136. « Car ces trois étres peuvent causer la mort de celui qui les méprise; en conséquence,
I'homme sage ne doit jamais les regarder avec dédain.

137. « Qu'il ne se méprise jamais lui-méme pour ses mauvais succes précedents ; qu'il as-
pire a la fortune jusqu'a sa mort, et ne se la figure pas difficile a obtenir.

138. « Qu'il dise la vérité, qu'il dise des choses qui fassent plaisir, qu'il ne déclare pas de
vérité désagréable, et qu'il ne profére pas de mensonge officieux : telle est I'éternelle
loi.

139. « Qu'il dise : « Bien, bien », ou qu'il dise : « Bien (*"®); » qu'il ne conserve point d'ini-
mitié sans raison, et ne cherche querelle a personne mal a propos.

140. « Qu'il ne se mette en voyage ni trop t6t le matin, ni trop tard le soir, ni vers midi, ni
dans la compagnie d'un inconnu, ni seul, ni avec des gens de la classe servile.

141. « Qu'il n'insulte pas ceux qui ont un membre de moins, ni ceux qui en ont un de trop
par difformité, ni les ignorants, ni les gens agés, ni les hommes dépourvus de beauté,
ni ceux qui n'ont pas de bien, ni ceux dont la naissance est vile.

142. « Que le Brahmane qui n'a pas fait d'ablution, aprés avoir mangé ou apres avoir sa-
tisfait les besoins de la nature, ne touche pas avec sa main une vache, un Brahmane ou

176 Les priéres du Sama-Véda sont en vers, et destinées a étre chantées ; celles du Rig-Véda sont en vers,
mais doivent étre récitées; celles du Yadjous sont généralement en prose. (Recherches Asiatiques, tom.
VIII p. 381, édit. in-8°.

177 Voyez Liv. lll, st. 45.

178 Je n'ai pas saisi le sens de ce passage.

51



le feu ; et quand il est bien portant, qu'il ne regarde jamais les corps lumineux du fir-
mament avant de s'étre purifié.

143. « S'il lui arrive de les toucher étant impur, qu'il fasse une ablution, et que toujours il
arrose ensuite, avec de l'eau prise dans le creux de sa main, ses organes des sens, tous
ses membres et son nombril.

144. « Quand il n'est pas malade, qu'il ne touche jamais sans raison ses organes creux (*’%);
gu'il évite également de porter la main a la partie velue de son corps qui doit rester ca-
chée.

145. « Qu'il observe exactement les usages propices, et les regles de conduite établies ;
qu'il soit pur de corps et d'esprit, maitre de ses organes ; qu'il récite la priere a voix
basse, et fasse les offrandes au feu constamment et sans interruption.

146. « Pour ceux qui observent les usages propices et les régles de conduite établies, qui
sont toujours parfaitement purs, qui répéetent la priere a voix basse, et font les obla-
tions au feu, aucun malheur n'est a craindre.

147. « Que le Brahmane récite en temps convenable, avec la plus grande exactitude, la
partie du Véda qu'il doit répéter tous les jours, et qui se com pose du monosyllabe
Aum, des trois mots Bhodr, Bhouvah, Swar, et de la Savitri; ce devoir a été déclaré par
les Sages le principal ; tout autre devoir est dit secondaire.

148. « Par son application a réciter le Texte saint, par une pureté parfaite, par des austéri-
tés rigoureuses, par son attention a ne point faire de mal aux étres animés, un Brah-
mane rappelle & sa mémoire sa naissance précédente :

149. « En se rappelant sa naissance précédente, il s'appliqgue de nouveau a réciter le Texte
sacreé, et, par cette application constante, il parvient a jouir du bonheur éternel, qui
consiste dans la délivrance finale.

150. « Qu'il fasse constamment, le jour de la nouvelle lune et de la pleine lune, les of-
frandes sanctifiées par la Savitri, et les oblations propitiatoires ; et qu'il adresse tou-
jours son tribut de vénération aux Manes, les huitieme et neuviéme jours lunaires des
trois quinzaines obscures apres la pleine lune du mois d'agrahdyana, en accomplissant
les cérémonies prescrites (*).

151. « Qu'il dépose loin de I'endroit ou se conserve le feu sacré, les ordures, I'eau qui a
servi a laver les pieds, les restes de la nourriture, et I'eau qui a été employée pour un
bain.

152. Pendant la fin de la nuit et la premiére partie du jour, qu'il satisfasse les besoins na-
turels, s'habille, se baigne, lave ses dents, applique le collyre sur ses yeux et adore les
Divinités.

153. « Le jour de la nouvelle lune et les autres jours lunaires prescrits, qu'il s'approche
avec respect des images des Dieux, des Brahmanes vertueux, du Souverain pour obte-
nir sa protection, et des parents qu'il doit révérer.

154. « Qu'il salue humblement les hommes respectables qui viennent le voir, et leur
donne son propre siége; qu'il s'asseye prés d'eux, les mains jointes (*8%), et les suive par
derriére lorsqu'ils partent.

155. « Qu'il observe sans relache les coutumes excellentes déclarées parfaitement dans le
Livre révélé et dans les recueils de lois, li€es a des pratiques particuliéres, et sur les-
guelles repose le devoir religieux et civil.

156. « Car, en suivant ces coutumes, il obtient une longue existence, la postérité qu'il dé-
sire, et des richesses inépuisables ; I'observation de ces coutumes détruit les signes fu-
nestes.

157. « L'homme qui suit de mauvaises pratiques est, dans ce monde, en butte au blame
général; toujours malheureux, affligé par les maladies, il ne jouit que d'une courte
existence.

158. « Bien que dépourvu de tous les signes qui annoncent la prospérité, 'homme qui suit
les bonnes coutumes, dont la foi est pure, qui ne médit de personne, doit vivre cent
années.

159. « Qu'il évite avec soin tout acte qui dépend du secours d'un autre; qu'il s'applique au
contraire avec zéle a toute fonction qui ne dépend que de lui-méme.

179 Voyez ci-dessus, Liv. Il, st. 53.

180 La cérémonie du huitieme jour lunaire s'appelle Achtaka, et celle du neuvieme jour, Anwachtaka.
Voyez le Kalendrier indien, oublié par Jones dans son Mémoire sur lI'année lunaire des Hindous. (Rech.
Asiat., vol. 111.)

181 Littéralement, faisant I'andjali.

52



160. « Tout ce qui dépend d'un autre cause de la peine, tout ce qui dépend de soi procure
du plaisir ; gu'il sache que telle est en somme la raison du plaisir et de la peine.

161. « On doit s'empresser d'accomplir toute action qui n'est ni prescrite ni défendue, et
qui cause intérieurement a celui qui la fait une douce satisfaction ; mais il faut s'abste-
nir de celle qui produit I'effet contraire.

162. « Que le Dwidja évite de faire aucun mal a son instituteur, a celui qui lui a expliqué
le Véda, a son pére, a sa mére, a son maitre spirituel, aux Brahmanes, aux vaches, et a
tous ceux qui pratiquent les austérités.

163. « Qu'il se garde de l'athéisme (*%2), du mépris de la Sainte Ecriture et des Dieux, de la
haine, de I'hypocrisie, de I'orgueil, de la colere, et de I'acreté d'humeur.

164. « Qu'il ne léve jamais son baton sur un autre par colére, et n'en frappe personne, a
I'exception de son fils ou de son éléve; il peut les chatier pour leur instruction.

165. « Le Dwidja qui se précipite sur un Brahmane dans l'intention de le blesser, mais qui
ne le frappe pas, est condamné a tourner pendant cent années dans I'enfer appelé
Tamisra.

166. « Pour l'avoir, par colére et a dessein, frappé rien qu'avec un brin d'herbe, il doit re-
naitre, pendant vingt et une transmigrations, dans le ventre d'un animal ignoble.

167. « L'homme qui, par ignorance de la loi, fait couler le sang du corps d'un Brahmane
gui ne le combattait pas, éprouvera aprés sa mort la peine la plus vive.

168. « Autant le sang en tombant a terre absorbe de grains de poussiére, autant d'années
celui qui a fait couler ce sang sera dévoré par des animaux carnassiers, dans l'autre
monde.

169. « C'est pourquoi celui qui connait la loi ne doit jamais attaquer un Brahmane, ni le
frapper méme avec un brin d'herbe, ni faire couler du sang de son corps.

170. « L'homme injuste, celui qui a acquis sa fortune par de faux témoignages, celui qui se
plait sans cesse a faire le mal, ne peuvent pas jouir du bonheur ici-bas.

171. « Dans quelque détresse que I'on soit en pratiquant la vertu, on ne doit pas tourner
son esprit vers l'iniquité ; car on peut voir le prompt changement qui s'opere dans la
situation des hommes injustes et pervers.

172. « L'iniquité commise dans ce monde, de méme que la terre, ne produit pas sur-le-
champ des fruits ; mais, s'étendant peu a peu, elle mine et renverse celui qui I'a com-
mise.

173. « Si ce n'est pas a lui, c'est a ses enfants ; si ce n'est pas a ses enfants, c'est a ses petits-
fils qu'est réservée la peine; mais, certes, l'iniquité commise n'est jamais sans fruit pour
son auteur.

174. « Au moyen de l'injustice, il réussit pour un temps; alors il obtient toutes sortes de
prospérités, il triomphe de ses ennemis ; mais il périt ensuite avec sa famille, et tout ce
qui lui appartient.

175. « Un Brahmane doit toujours se plaire dans la vérité, la justice, les coutumes hono-
rables et la pureté, chétier ses éléves a propos, et régler ses discours, son bras et son
appétit.

176. « Qu'il renonce a la richesse et aux plaisirs lorsqu'ils ne sont point d'accord avec la
loi, et a tout acte méme légal qui préparerait un avenir malheureux et affligerait les
gens.

177. « Qu'il n'agisse pas, ne marche pas, ne regarde pas inconsidérément; qu'il ne prenne
pas de voies tortueuses, ne soit pas léger dans ses discours, ne fasse et ne médite rien
qui puisse nuire a autrui.

178. « Qu'il marche dans cette route suivie par ses parents et par ses aieux, et qui est celle
des gens de bien ; tant qu'il la suit, il ne fait pas le mal.

179. « Avec un chapelain (Ritwidj), un conseiller spirituel (Pourohita), un instituteur, un
oncle maternel, un héte, un protégé, un enfant, un homme &agé, un malade, un méde-
cin; avec ses parents du cOté paternel, avec ses parents par alliance, avec ses parents
maternels,

180. « Avec son pére et sa mere, avec les femmes de sa famille, avec son frére, son fils, sa
femme, sa fille et ses domestiques : qu'il n'ait jamais aucune contestation.

181. « En s'abstenant de querelles avec les personnes mentionnées, un maitre de maison
est déchargé de tous les péchés commis a son insu, et, en évitant toute espéce de dis-
pute, il réussit a conquérir les mondes suivants :

182. « Son instituteur est maitre du monde de Brahma (‘%) ; son pére, de celui des Créa-
teurs (Pradjépatis); son hote, de celui d'Indra; son chapelain, de celui des Dieux :

182 L'athéisme (nastikya) est I'action de nier un autre monde. 53



183. « Ses parents disposent du monde des Nymphes (Apsaras) ; ses cousins maternels,
de celui des Viswas-Dévas ; ses parents par alliance, de celui des Eaux; sa mére et son
oncle maternel, de la Terre :

184. « Les enfants, les gens agés, les pauvres protégés, et les malades doivent étre consi-
dérés comme seigneurs de I'Atmospheére; son frére ainé est égal a son pére, sa femme
et son fils sont comme son propre corps :

185. « La réunion de ses domestiques est comme son ombre, sa fille est un trés digne objet
de tendresse; en conséquence, s'il regoit quelque offense de I'une de ces personnes,
qu'il la supporte toujours sans coléere.

186. « Quand méme il est en droit, a cause de sa science et de sa dévotion, de recevoir des
présents, qu'il réprime toute propension a en accepter ; car, s'il en regoit beaucoup,
I'énergie que lui communique I'étude de la Sainte Ecriture ne tarde pas a s'éteindre.

187. « Que 'homme sensé qui ne connait pas les regles prescrites par la loi pour I'accepta-
tion des présents, ne recoive rien, lorsqu'il meurt de faim.

188, « L'homme étranger & 'étude de la Sainte Ecriture, et qui recoit de ['or ou de I'a_é
rgent, des terres, un cheval, une vache, du riz, un vétement, des grains de sésame et
du beurre clarifié, est réduit en cendre, comme du bois auquel on met le feu.

189. « De l'or et du riz préparé consument sa vie, des terres et une vache, son corps; un
cheval consume ses yeux; un vétement, sa peau; du beurre, sa virilité; du sésame, sa
postérité.

190. « Le Dwidja étranger aux pratiques de dévotion et a I'étude du Véda, et qui cepen-
dant est avide de présents, s'engloutit en méme temps que celui qui lui donne, comme
avec un bateau de pierre au milieu de l'eau.

191. « C'est pourquoi I'homme ignorant doit craindre d'accepter quoi que ce soit ; car le
moindre présent le met dans une situation aussi désespérée que celle d'une vache au
milieu d'un bourbier.

192. « Celui qui connait la loi ne doit pas offrir méme de I'eau & un Dwidja qui a les ma-
niéres hypocrites du chat, ni & un Br@hmane qui a les habitudes du héron, ni a celui
gui ne connait pas le Véda.

193. « Toute chose, méme acquise |également, que I'on donne a ces trois individus, est
€galement préjudiciable, dans l'autre monde, a celui qui donne et a celui qui recoit.
194. « De méme que celui qui veut passer I'eau dans un bateau de pierre tombe au fond,
de méme l'ignorant qui donne et l'ignorant qui regoit sont engloutis dans I'abime in-

fernal.

195. « Celui qui étale I'étendard de sa vertu, qui est toujours avide, qui emploie la fraude,
qui trompe les gens par sa mauvaise foi, qui est cruel, et calomnie tout le monde, est
considéré comme ayant les habitudes du chat.

196. « Le Dwidja aux regards toujours baissés, d'un naturel pervers, pensant uniguement
a son propre avantage, perfide et affectant I'apparence de la vertu, est dit, avoir les
maniéeres du héron.

197. « Ceux qui agissent comme le héron, et ceux qui ont les habitudes du chat, sont pré-
cipités dans I'enfer appelé Andhatémisra, en punition de cette mauvaise conduite.

198. « Un homme ne doit jamais, sous le prétexte d'austérité pieuse, faire pénitence d'une
action coupable, cherchant ainsi a cacher sa faute sous des pratiques de dévotion, et
trompant les femmes et les Soddras.

199. « De pareils Brahmanes sont méprisés, dans cette vie et dans l'autre, par les hommes
versés dans la Sainte Ecriture, et tout acte pieux fait par hypocrisie va aux Rakchasas.

200. « Celui qui, sans avoir droit aux insignes d'un ordre, gagne sa subsistance en les por-
tant, se charge des fautes commises par ceux auxquels appartiennent ces insignes, et
renait dans le ventre d'une béte brute.

201. « Qu'un homme ne se baigne jamais dans la piéce d'eau d'un autre; car s'il le fait, il
est souillé d'une partie du mal que le maitre de cette piéce d'eau a pu commettre.

202. « Celui qui se sert d'une voiture, d'un lit, d'un siege, d'un puits, d'un jardin, d'une
maison, sans que le propriétaire les lui ait livrés, se charge du quart des fautes de ce-
lui-ci.

203. « On doit se baigner toujours dans les rivieres, dans les étangs creusés en I'honneur
des Dieux, dans les lacs, dans les ruisseaux et dans les torrents.

183 C'est-a-dire qu'en évitant toute querelle avec son instituteur, et en cherchant au contraire a le contenter,
il obtient le monde de Brahma.



204. « Que le sage observe constamment les devoirs moraux (Yamas) avec plus d'atten-
tion que les devoirs pieux (Niyamas) (32%) ; celui qui néglige les devoirs moraux dé-
choit, méme lorsqu'il observe tous les devoirs pieux.

205. « Un Brahmane ne doit jamais manger a un sacrifice fait par un homme qui n'a pas lu
le Véda, ou bien offert par le sacrificateur commun d'un village, par une femme ou un
eunugue.

206. « L'offrande de beurre clarifié faite par de pareilles gens porte malheur aux hommes
de bien et déplait aux Dieux; il faut donc éviter de pareilles oblations.

207. « Qu'il ne mange jamais la nourriture offerte par un fou, par un homme en colére,
par un malade, ni celle sur laquelle un pou est tombé, ou qui a été a dessein touchée
avec le pied.

208. « Qu'il ne recgoive pas non plus la nourriture sur laquelle a jeté les yeux un homme
ayant causé un avortement (%), celle qui a été touchée par une femme ayant ses
regles, celle qu'un oiseau a becquetée, celle qui s'est trouvée en contact avec un chien

209. « Celle qu'une vache a flairée, et particulierement celle qui a été criée ; celle d'une
bande de Brahmanes fourbes, celle des courtisanes, et celle qui est méprisée par les
hommes versés dans la sainte doctrine ;

210. « Celle d'un voleur, d'un chanteur public, d'un charpentier, d'un usurier, d'un
homme qui a récemment accompli un sacrifice, d'un avare, d'un homme privé de sa
liberté, d'un homme chargé de chaines ;

211. « Celle d'une personne en horreur a tout le monde, d'un eunuque, d'une femme im-
pudique, d'un hypocrite ; gu'il ne recoive pas les substances douces devenues aigres,
celles qui ont été gardées une nuit, la nourriture d'un Soldra, les restes d'un autre ;

212. « La nourriture d'un médecin, d'un chasseur, d'un homme pervers, d'un mangeur de
restes, d'un homme féroce, d'une femme en mal d'enfant, celle d'un homme qui quitte
le repas avant les autres pour faire son ablution, celle d'une femme dont les dix jours
de purification, aprés ses couches, ne sont pas encore écoulés ;

213. « Celle qui n'est pas donnée avec les égards convenables, la viande qui n'a pas été of-
ferte en sacrifice, la nourriture d'une femme qui n'a ni époux ni fils, celle d'un ennemi,
celle d'une ville, celle d'un homme dégradé, celle sur laquelle on a éternué;

214. « Celle d'un médisant et d'un faux témoin, celle d'un homme qui vend la récompense
d'un sacrifice, celle d'un danseur, d'un tailleur, d'un homme qui rend le mal pour le
bien ;

215. « Celle d'un forgeron, d'un Nichada (*¥%) , d'un acteur, d'un orfévre, d'un ouvrier en
bambous, d'un armurier ;

216. « Celle des gens qui élévent des chiens, celle des marchands de liqueurs spiritueuses,
celle d'un blanchisseur, d'un teinturier, d'un méchant, d'un homme dans la maison
duquel s'est introduit, & son insu, 'amant de sa femme ;

217. « Celle des hommes qui souffrent les infidélités de leurs femmes, ou qui sont soumis
aux femmes en toutes circonstances; la nourriture donnée pour un mort avant que les
dix jours soient écoulés, et enfin qu'il ne mange pas toute nourriture qui ne lui plait
pas.

218. « La nourriture donnée par un roi détruit la virilité; celle d'un Soddra, I'éclat de la
science divine ; celle d'un orfévre, I'existence ; celle d'un corroyeur, la réputation ;

219. « Celle que donne un artisan, un cuisinier par exemple, anéantit toute postérité ; celle
d'un blanchisseur, la force musculaire ; celle d'une bande de fripons et d'une courti-
sane exclut des mondes divins.

220. « Manger la nourriture d'un médecin, c'est avaler du pus ; celle d'une femme impu-
dique, de la semence ; celle d'un usurier, des excréments ; celle d'un armurier, des
choses impures ;

221. « Celle de toutes les autres personnes mentionnées dans l'ordre, et dont on ne doit
pas godter la nourriture, est considérée par les Sages comme de la peau, des os et des
cheveux.

222. « Pour avoir, par mégarde, mangé la nourriture de I'une de ces personnes, il faut jed-
ner pendant trois jours ; mais aprés I'avoir mangée avec connaissance de cause, on

184 Les Yamas, au nombre de dix, sont : la chasteté (Brahmatcharya), la compassion, la patience, la médita-
tion, la véracité, la droiture, I'abstinence du mal, , I'abstinence du vol, la douceur et la tempérance. Les

Niyamas sont : les ablutions, le silence, le je(ne, le sacrifice, I'étude du Véda, la continence, I'obéissance

au pere spirituel, la pureté, 'impassibilité et I'exactitude.

185 Littéralement, le meurtrier d’un foetus ; et, suivant une autre legon, le meurtrier d’'un Brahmane.
186 Nichada, homme dégradé, né d'un Brahmane et d'une Soddra. Voyez Liv. X, st. 8.

55



doit se soumettre a une pénitence, de méme que si I'on avait godté de la liqueur sémi-
nale, des excréments et de |'urine.

223. « Que tout Dwidja instruit ne mange point le riz apprété par un Sodldra qui ne fait
pas de Sraddha ; mais s'il est dans le besoin, qu'il accepte du riz cru en quantité suffi-
sante pour une nuit seulement.

224. « Les Dieux, aprés avoir comparé avec attention un théologien avare et un financier
libéral, déclarérent que la nourriture donnée par ces deux hommes était de la méme
qualité ;

225. « Mais Brahma, venant a eux, leur dit: « Ne faites pas égal ce qui est différent ; la
nourriture de I'homme libéral est purifiée par la foi, celle de l'autre est souillée par le
défaut de foi. »

226. « Qu'un homme riche fasse toujours, sans relache et avec foi, des sacrifices et des
ceuvres charitables (*®") ; car ces deux actes, accomplis avec foi, au moyen de richesses
loyalement acquises, procurent des récompenses impérissables.

227. « Qu'il remplisse constamment le devoir de la libéralité, lors de ses sacrifices et de ses
consécrations, soit dans I'enceinte consacrée aux oblations, soit hors de cette enceinte,
autant qu'il est en son pouvaoir, et d'un esprit content, quand il trouve des hommes
dignes des ses bienfaits.

228. « L'homme exempt d'envie, dont on implore la charité, doit toujours donner quelque
chose ; ses dons rencontreront un digne objet qui le délivrera de tout mal.

229. « Celui qui donne de l'eau obtient du contentement ; celui qui donne de la nourri-
ture, un plaisir inaltérable ; le donneur de sésame, la postérité qu'il désire ; celui qui
donne une lampe, une excellente vue ;

230. « Le donneur de terres obtient des propriétés territoriales ; celui qui donne de I'or,
une longue vie ; le donneur de maisons, de magnifiques palais ; celui qui donne de
l'argent (roQpya), une beauté (rolpa) parfaite :

231. « Le donneur de vétements parvient au séjour de Tchandra (%) ; celui qui donne un
cheval (aswa), au séjour des deux Aswis (**°) ; celui qui donne un taureau obtient une
grande fortune ; celui qui donne une vache s'éléve au monde de Sodrya (**°);

232. Celui qui donne une voiture ou un lit obtient une épouse ; celui qui donne un refuge,
la souveraineté; le donneur de grains, une éternelle satisfaction ; celui qui donne la
science divine, I'union avec Brahme :

233. « De tous ces dons consistant en eau, riz, vaches, terres, vétements, sésame, or,
beurre clarifié et autres, le don de la sainte doctrine est le plus important.

234. « Quelle que soit l'intention dans laquelle Uri homme fait tel ou tel don, il en recevra
la récompense, Selon cette intention, avec les honneurs convenables.

235. « Celui qui offre avec respect un présent, et celui qui le recoit respectueusement,
parviennent tous deux au ciel (Swarga); ceux qui agissent autrement vont dans l'enfer
(Naraka).

236. « Qu'un homme ne soit pas fier de ses austérités: aprés avoir sacrifié, gu'il ne profére
pas de mensonge, qu'il n'insulte pas des Brahmanes, méme étant vexé par eux ; aprés
avoir fait un don, qu'il n‘aille pas le préner partout.

237. « Un sacrifice est anéanti par un mensonge ; le mérite des pratiques austeres, par la
vanité; l'existence, par l'insulte faite a des Brahmanes ; le fruit des charités, par 'action
de les proner.

238; « Evitant d'affliger aucun étre animé, afin de ne pas aller seul dans I'autre monde,
gu'il accroisse par degrés sa vertu, de méme que les fourmis blanches augmentent leur
habitation.

239. « Car son pére, sa mere, son fils, sa femme et ses parents, ne sont pas destinés a l'ac-
compagner dans son passage a l'autre monde ; la vertu seule lui restera.

240. « L'nomme nait seul, meurt seul, recoit seul la récompense de ses bonnes actions, et
seul, la punition de ses méfaits.

241. Aprés avoir abandonné son cadavre a la terre, comme un morceau de bois ou une
motte d'argile, les parents de 'homme s'éloignent en détournant la téte; mais la vertu
accompagne son ame.

187 Ces ceuvres charitables sont de creuser un étang ou on puits, de construire une fontaine publique, de
planter un jardin, etc.

188 Admis dans le séjour de Tchandra, il jouit des mémes pouvoirs surhumains. (Commentaire.)

189 Les deux Aswis, fils du soleil (Solrya) et de la nymphe Aswini, sont les médecins des Dieux.

190 Sodrya, Dieu du soleil, est fils de Kasyapa et d'Aditi, ce qui lui vaut le nom d'Aditya. On compte douze
Adityas, qui sont les formes du soleil dans chaque mois de I'année. 56



242. « Qu'il augmente donc sans cesse peu a peu sa vertu, afin de ne pas aller seul dans
l'autre monde ; car si la vertu I'accompagne, il traverse les ténebres impraticables des
séjours infernaux.

243. « L'homme qui a pour but principal la vertu, dont les péchés ont été effacés par une
austére dévotion, est transporté sur-le-champ dans le monde céleste par la vertu, bril-
lant de lumiére, et revétu d'une forme divine.

244. « Que celui qui désire faire parvenir sa famille a I'élévation, contracte toujours des al-
liances avec des hommes de la premiére distinction, et abandonne entiérement tous
les hommes bas et méprisables.

245. « En s'alliant constamment avec les hommes les plus honorables, et en fuyant les
gens vils et méprisables, un Brahmane parvient au premier rang ; par une conduite
contraire, il se ravale a la classe servile.

246. « Celui qui est ferme dans ses entreprises, doux, patient, étranger a la société des
pervers, et incapable de nuire, s'il persiste dans cette bonne conduite, obtiendra le ciel
par sa continence et sa charité.

247. « |l peut accepter de tout le monde du bois, de I'eau, des racines, des fruits, la nourri-
ture qu'on lui offre sans qu'il la demande, du miel, et une protection contre le danger.

248. « Une aumbne en argent apportée et offerte, et qui n'a été ni sollicitée ni promise au-
paravant, peut étre recue, méme d'un homme coupable d'une mauvaise action ; tel est
le sentiment de Brahma.

249. « Les Manes des ancétres de celui qui méprise cette aumbne ne prennent aucune
part, pendant quinze ans, au repas funébre ; et pendant quinze ans, le feu n'éleve
point I'oblation du beurre clarifié vers les Dieux.

250. « On ne doit pas rejeter avec orgueil un lit, des maisons, des brins de kousa, des par-
fums, de I'eau, des fleurs, des pierres précieuses, du caillé, de l'orge grillé, des pois-
sons, du lait, de la viande, des herbes potageres.

251. « Si le maitre de maison désire assister son pere et sa mére et les autres personnes qui
ont droit a son respect, sa femme et ceux auxquels il doit protection, s'il veut honorer
les Dieux ou ses hobtes, gu'il accepte de qui que ce soit ; mais qu'il ne fasse pas servir a
son propre plaisir ce qu'il a regu.

252. « Mais si ses parents sont morts, ou s'il demeure séparé d'eux dans sa maison, il doit,
lorsqu'il cherche sa subsistance, ne rien recevoir que des gens de bien.

253. « Un laboureur, I'ami d'une famille, un patre, un esclave et un barbier, un malheu-
reux qui vient s'offrir pour travailler, sont des hommes de la classe servile qui peuvent
manger la nourriture qui leur est donnée par ceux auxquels ils sont attachés.

254. « Le pauvre qui vient s'offrir doit déclarer ce qu'il est (*°1), ce qu'il désire faire, et &
quel service il peut étre employé.

255. « Celui qui donne aux gens de bien, sur lui-méme, des renseignements contraires a la
vérité, est I'étre le plus criminel gu'il y ait au monde ; il s'approprie par un vol un ca-
ractére qui n'est pas le sien.

256. « C'est la parole qui fixe toutes choses, c'est la parole qui en est la base, c'est de la pa-
role gu'elles procédent ; le fourbe qui la dérobe, pour la faire servir & des faussetés, dé-
robe toute chose.

257. « Apres avoir, suivant la régle, acquitté ses dettes envers les Saints (Maharchis) en li-
sant 'Ecriture, envers les Manes en donnant I'existence a un fils (1°?), envers les Dieux
en accomplissant les sacrifices, que le chef de famille, abandonnant a son fils les soins
du ménage, reste dans sa maison entierement indifférent aux affaires du monde, diri-
geant toutes ses pensées vers |'Etre supréme.

258. « Seul, et dans un endroit écarté, qu'il médite constamment sur le bonheur futur de
son ame ; car en méditant de cette maniére, il parvient a la béatitude supréme, qui est
l'absorption dans Brahme.

259. « Telle est la maniére de vivre constante du Brahmane maitre de maison ; telles sont
les régles prescrites a celui qui a terminé son noviciat, régles louables qui augmentent
la qualité de bonté.

260. « En se conformant a ces préceptes, le Brahmane qui connait les Livres saints se dé-
charge de tout péché, et obtient la gloire d'étre absorbé pour toujours dans I'Essence
divine. »

191 C'est-a-dire, quelle est sa famille, quel est son naturel. (Commentaire.)
192 Si un homme ne laissait pas un fils pour accomplir aprés lui le Sradha (service funebre), les Manes de
ses ancétres seraient précipités du séjour céleste dans I'enfer.

57



LIVRE CINQUIEME
REGLES D'ABSTINENCE ET DE PURIFICATION, DEVOIRS DES FEMMES.

1. Les Saints, ayant entendu la déclaration des lois qui concernent les maitres de maison,
s'adresserent en ces termes au magnanime Bhrigou, qui procédait du Feu :

2. « O maitre! comment la mort peut-elle, avant I'age fixé par le Véda, étendre son pou-
voir sur les Brahmanes qui observent leurs devoirs comme ils ont été déclarés, et qui
connaissent les Livres saints ?

3. « Le vertueux Bhrigou, fils de Manou, dit alors a ces illustres Saints : « Ecoutez pour
quelles fautes la mort cherche a détruire I'existence des Brahmanes :

4. « Lorsqu'ils négligent I'étude des Védas, abandonnent les coutumes approuvées, rem-
plissent avec indolence leurs devoirs pieux ou enfreignent les régles d'abstinence, la
mort attaque leur existence.

5. « L'ail, l'oignon, les poireaux, les champignons, et tous les végétaux qui ont poussé au
milieu de matiéres impures, ne doivent pas étre mangés par les Dwidjas.

6. « Les gommes rougeéatres qui exsudent des arbres et se figent, celles qu'on en retire par
des incisions, le fruit du sélou (**3), le lait d'une vache qui vient de véler et qu'on fait
épaissir au feu, doivent étre évités avec grand soin par un Brahmane.

7. « Du riz bouilli avec du sésame, du samyava (*°*¥), du riz cuit avec du lait et un gateau
de farine qui n'ont pas été préalablement offerts & une Divinité, des viandes qui n'ont
pas été touchées en récitant des priéres, du riz et du beurre clarifié destinés a étre pré-
sentés aux Dieux, et dont I'oblation n'a pas été faite ;

8. « Le lait frais d'une vache avant que dix jours se soient écoulés depuis qu'elle a vélé, ce-
lui de la femelle d'un chameau ou d'un quadrupéde dont le sabot n'est pas fendu ; le
lait d'une brebis, celui d'une vache en chaleur ou qui a perdu son veau ;

9. « Celui de toutes les bétes sauvages qui habitent les bois, excepté le buffle; celui d'une
femme, et toute substance naturellement douce, mais devenue acide, doivent étre évi-
tés.

10. « Parmi ces substances acides, on peut manger du lait de beurre, ainsi que tout ce
gu'on prépare avec du lait de beurre, et tous les acides qu'on extrait des fleurs, des ra-
cines et des fruits qui n'ont pas de propriétés nuisibles.

11. « Que tout Dwidja s'abstienne des oiseaux carnivores sans exception, des oiseaux qui
vivent dans, les villes, des quadrupédes au sabot non fendu, excepté ceux que permet
la Sainte Ecriture, et de l'oiseau appelé tittibha (**°) ;

12. « Du moineau, du plongeon, du cygne (hansa), du tchakravaka (*°), du coq de village,
du séarasa (*°'), du radjjouvala (3%, du pivert (datyotha) (**°), du perroquet et de la sa-
rika (*%) ;

13. « Des oiseaux qui frappent avec le bec, des oiseaux palmipédes, du vanneau, des oi-
seaux qui déchirent avec leurs griffes, de ceux qui plongent pour manger les poissons ;
gu'il s'abstienne de viande exposée dans la boutique d'un boucher et de viande séchée

14. « De la chair du héron, de la balaka (*°%), du corbeau, du hoche-queue, des animaux
amphibies mangeurs de poissons, des porcs apprivoisés, et enfin de tous les poissons
dont l'usage n'est pas permis.

15. « Celui qui mange la chair d'un animal est dit mangeur de cet animal ; le mangeur de
poisson est un mangeur de toutes sortes de viandes ; il faut donc s'abstenir de pois-
sons.

193 Sélou, Cordia myxa.

194 Samyava, mets fait avec du beurre, du lait, du sucre et de la farine de froment.

195 Parra Jacana ou P. Goensis.

196 Oie rougeétre, Anas casarca.

197 Grue indienne.

198 Oiseau inconnu.

199 Gallinule- (Colebrooke.)

200 Gracula religiosa. Cet oiseau est fort docile ; il imite facilement tous les sons, et parle avec plus de pure-
té que le perroquet Voyez la piece du Théatre Indien, intitulée Ratnavalt.

201 Sorte de grue. 58



16. « Les deux poissons appelés pathina (*°2) et rohita (2°®) peuvent étre mangés dans un
repas en I'honneur des Dieux ou des Manes, ainsi que le radjiva (2*%), le sinha-touda
(*®) et le sasalka (**®) de toute sorte.

17. « Qu'il ne mange pas les animaux qui vivent a I'écart, ni les bétes fauves et les oiseaux
gu'il ne connait point (bien qu'ils ne soient pas au nombre de ceux qu'on ne doit pas
manger), ni ceux qui ont cing griffes.

18. « Les législateurs ont déclaré que, parmi les animaux a cing griffes, le hérisson, le
porc-épic, le crocodile du Gange, le rhinocéros, la tortue et le liévre, étaient permis,
ainsi que tous les quadrupédes qui n'ont qu'une rangée de dents (**’), le chameau ex-
cepteé.

19. « Le Dwidja, qui a mangé avec intention un champignon, la chair d'un porc privé ou
d'un coq de village, de I'ail, un poireau ou un oignon, est sur-le-champ dégradé ;

20. « Mais s'il a mangeé I'une de ces six choses involontairement, qu'il fasse la pénitence du
Santa-pana (°°®), ou le Tchandrayana (?%°) des religieux ascétiques ; pour d'autres
choses, qu'il jene un jour entier.

21. « Un Dwidja doit accomplir chaque année une pénitence appelée Pradjapatya (?19),
pour se purifier de la souillure contractée en mangeant, sans le savoir, des aliments
défendus ; et s'il I'a fait sciemment, qu'il subisse la pénitence particuliere ordonnée
dans ce cas.

22. « Les bétes sauvages et les oiseaux dont I'usage est approuvé peuvent étre tués, par les
Brahmanes, pour le sacrifice et pour la nourriture de ceux qu'ils doivent soutenir ; car
Agastya (*1%) le fit autrefois.

23. « En effet, on présentait aux Dieux la chair des bétes sauvages et des oiseaux que la loi
permet de manger, dans les anciens sacrifices, et dans les offrandes faites par des
Brdhmanes, et par des Kchatryas.

24. « Tout aliment susceptible d'étre mangé ou avalé, et qui n'a éprouvé aucune souillure,
peut, si on y ajoute de I'huile, étre mangé, quoiqu'il ait été gardé pendant une nuit en-
tiere ; il en est de méme des restes du beurre clarifié;

25. « Tout mets préparé avec de l'orge ou du blé, ou apprété de différentes maniéres avec
du lait, quoique non arrosé d'huile, peut étre mangé par les Dwidjas, méme lorsqu'il a
été gardé pendant quelque temps.

26. « Les aliments dont l'usage est permis ou interdit aux Dwidjas ont été énumérés sans
omission ; je vais vous déclarer maintenant les regles a suivre pour manger de la
viande ou s'en abstenir.

27. « Que le Dwidja mange de la viande lorsqu'elle a été offerte en sacrifice et sanctifiée
par les priéres d'usage, ou bien une fois seulement quand des Brahmanes le désirent,
ou dans une cérémonie religieuse lorsque la regle I'y oblige, ou quand sa vie est en
danger.

28. « C'est pour l'entretien de I'esprit vital que, Brahma a produit ce monde ; tout ce qui
existe, ou mobile ou immobile, sert de nourriture a I'étre animé.

29. « Les étres immobiles sont la proie de ceux qui se meuvent ; les étres privés de dents,
de ceux qui en sont pourvus ; les étres sans mains, de ceux qui en ont ; les laches, des
braves.

202 Poisson du Nil, Siturus pelorius.

203 Cyprinus denticulatus.

204 Cyprinus niloticus.

205 Poisson inconnu.

206 Ecrevisse de mer.

207 Ce passage présente une grave difficulté, attendu gu'il n'existe pas d'animaux n'ayant qu'une rangée de
dents. Dans la stance 39 du Livre ler, ou le Iégislateur parle de la création des animaux, il est question
des bétes féroces pourvues de deux rangées de dents ; le commentateur donne pour exemple le lion ;
toutes les dents des carnivores sont tranchantes, et croisent l'une sur l'autre : tandis que les molaires
des herbivores ruminants sont plates en dessus, et s'appliquent I'une sur l'autre. C'est peut-étre dans
cette différence que présente le systeme dentaire des animaux, qu'il faut chercher I'explication du pas-
sage en question.

208 Voyez Liv. X, st. 212.

209 Voyez Liv. XI, st. 218.

210 Voyez Liv. X, st. 211.

211 Agastya est le nom d'un saint fameux.

59



30. « Celui qui, méme tous les jours, se nourrit de la chair des animaux qu'il est permis de
manger, ne commet point de faute ; car Brahma a créé certains étres animés pour étre
mangés,, et les autres pour les manger.

31. « Manger de la viande seulement pour I'accomplissement d'un sacrifice, a été déclaré
la régle des Dieux ; mais agir autrement, est dit la régle des Géants.

32. « Celui qui ne mange la chair d'un animal qu'il a acheté, ou qu'il a élevé lui-méme, ou
gu'il a recu d'un autre; qu'aprées l'avoir offerte aux Dieux ou aux Manes, ne se rend pas
coupable.

33. « Que le Dwidja qui connait la loi ne mange jamais de viande sans se conformer a
cette regle, a moins de nécessité urgente ; car s'il enfreint cette regle, il sera, dans
l'autre monde, dévoré par les animaux dont il a mangé la chair illicitement, sans pou-
voir opposer de résistance.

34. « La faute de celui qui tue des bétes fauves, séduit par l'attrait du gain, n'est pas con-
sidérée, dans l'autre monde, comme aussi grande que celle du Dwidja qui mange des
viandes sans les avoir préalablement offertes aux Dieux.

35. « Mais 'nomme qui, dans une cérémonie religieuse, se refuse a manger la chair des
animaux sacrifiés, lorsque la loi I'y oblige, renait, aprés sa mort, a I'état d'animal, pen-
dant vingt et une transmigrations successives.

36. « Un Brahmane ne doit jamais manger la chair des animaux qui n'ont pas été consa-
crés par des priéres (Mantras) ; mais qu'il en mange, se conformant a la régle éternelle,
lorsqu'ils ont été consacrés par les paroles sacrées.

37. « Qu'il fasse avec du beurre ou de la pate lI'image d'un animal, lorsqu'il a le désir de
manger de la viande ; mais qu'il n‘ait jamais la pensée de tuer un animal sans en faire
l'offrande.

38. « Autant I'animal avait de poils sur le corps, autant de fois celui qui I'égorgé d'une
maniére illicite périra de mort violente & chacune des naissances qui suivront.

39. « L'étre qui existe par sa propre volonté a créé lui-méme les animaux pour le sacrifice ;
et le sacrifice est la cause de l'accroissement de cet univers ; c'est pourquoi le meurtre
commis pour le sacrifice n'est point un meurtre.

40. « Les herbes, les bestiaux, les arbres, les animaux amphibies et les oiseaux dont les sa-
crifices ont terminé I'existence, renaissent dans une condition plus relevée.

41. « Lorsqu'on regoit un hote avec des cérémonies particulieres, lorsqu'on fait le sacrifice,
lorsqu'on adresse des offrandes aux Manes ou aux Dieux, on peut immoler des ani-
maux ; mais non dans toute autre circonstance : telle est la décision de Manou.

42. « Le Dwidja qui connait bien I'essence et la signification de la Sainte Ecriture, lorsqu'il
tue des animaux dans les occasions qui viennent d'étre mentionnées, fait parvenir a un
séjour de bonheur et lui-méme et les animaux immolés.

43. « Tout Dwidja doué d'une ame généreuse, soit qu'il demeure dans sa propre maison,
ou dans celle de son pére spirituel, ou dans la forét (?*?), ne doit commettre aucun
meurtre sur les animaux sans la sanction du Véda, méme en cas de détresse.

44. « Le mal prescrit et fixé par la Sainte Ecriture, et que I'on fait dans ce monde composé
d'étres mobiles et immobiles, ne doit pas étre considéré comme du mal; car c'est de la
Sainte Ecriture que la loi procéde.

45. « Celui qui, pour son plaisir, tue d'innocents animaux, ne voit pas son bonheur s'ac-
croitre, soit pendant sa vie, soit aprés sa mort.

46. « Mais 'nomme qui ne cause pas, de son propre mouvement, aux étres animés, les
peines de l'esclavage et de la mort, et qui désire le bien de toutes les créatures, jouit
d'une félicité sans fin.

47. « Celui qui ne fait de mal a aucun étre, réussit sans difficulté, quelle que soit la chose
gu'il médite, qu'il fasse, a laquelle il attache sa pensée.

48. « Ce n'est qu'en faisant du mal aux animaux qu'on peut se procurer de la viande ; et le
meurtre d'un animal ferme l'accés du Paradis ; on doit donc s'abstenir de manger de la
viande sans observer la régle prescrite.

49. « En considérant attentivement la formation de la chair, et la mort ou I'esclavage des
étres animés, que le Dwidja s'abstienne de toute espéce de viande, méme de celle qui
est permise.

50. « Celui qui, se conformant a la régle, ne mange pas de la viande comme un Vampire
(Pisatcha), se concilie I'affection dans ce monde, et n'est pas affligé par les maladies.

212 C'est-a-dire, soit qu'il appartienne a l'ordre des maitres de maison, ou a celui des novices, ou a celui des
anachorétes.

60



51. « L'homme qui consent a la mort d'un amimal, celui qui le tue, celui qui le coupe en
morceaux, I'acheteur, le vendeur, celui qui prépare la viande, celui qui la sert, et enfin
celui qui la mange, sont tous regardés comme ayant part au meurtre.

52. « Il n'y a pas de mortel plus coupable que celui qui désire augmenter sa propre chair,
au moyen de la chair des autres étres, sans honorer auparavant les Manes et les Dieux.

53. « L'homme qui ferait chague année, pendant cent ans, le sacrifice du cheval (Aswa-
médha) (%), et celui qui pendant sa vie, ne mangerait pas de viande, obtiendraient
une récompense égale pour leurs mérites.

54. « En vivant de fruits et de racines pures, et des grains qui servent de nourriture aux
anachorétes, on n'obtient pas une aussi grande récompense qu'en s'abstenant entiére-
ment de la chair des animaux.

55. « IL ME (**%) dévorera dans l'autre monde, celui dont je mange la chair ici-bas ! » C'est
de cette réflexion que dérive véritablement, suivant les Sages, le mot qui signifie
CHAIR.

56. « Ce n'est pas une faute que de manger de la viande, de boire des liqueurs spiri-
tueuses, de se livrer a I'amour, dans les cas ou cela est permis ; le penchant des
hommes les y porte; mais s'en abstenir est trés méritoire.

57. « Je vais déclarer maintenant, de la maniére convenable et en suivant 'ordre relative-
ment aux quatre classes, les régles de purification pour les morts et celles de la purifi-
cation des choses inanimées.

58. « Lorsqu'un enfant a toutes ses dents, et lorsque, aprés la naissance des dents, on lui a
fait la tonsure et l'investiture du cordon, s'il vient & mourir, tous ses parents sont im-
purs ; & la naissance d'un enfant, la régle est la méme.

59. « L'impureté occasionnée par un corps mort a été déclarée par la loi durer dix jours et
dix nuits pour les sapindas, ou jusqu'au moment ou les os sont recueillis (2%°), c'est-a-
dire, pendant quatre jours, ou seulement pendant trois jours, ou méme un seul, sui-
vant le mérite des Brahmanes parents du mort (*°).

60. « La parenté des sapindas (**’) ou des hommes liés entre eux par |'offrande des ga-
teaux (pindas) cesse avec la septieme personne, ou le sixieme degré de l'ascendance et
de la descendance ; celle des samanodakas ou de ceux qui sont liés par une égale obla-
tion d'eau, cesse lorsque leur origine et leurs noms de famille ne sont plus connus.

61. « De méme que cette impureté (**8) est déclarée pour les sapindas a I'occasion d'un pa-
rent mort, de méme qu'elle soit observée a la naissance d'un enfant par tous ceux qui
recherchent une pureté parfaite.

62. « La souillure causée par un mort est commune a tous les sapindas ; mais celle de la
naissance n'est que pour le pere et la mére ; et pour la mere surtout, car le pére se puri-
fie en se baignant.

213 L'Aswamédha est un sacrifice de I'ordre le plus élevé ; accompli cent fois par un prince, il lui donne le
droit de régner sur les Dieux a la place d'Indra. Ce sacrifice, d'abord emblématique (le cheval étant
simplement attaché pendant la cérémonie, mais non immolé), est ensuite devenu réel.

214 Ces deux mots sont représentés, dans l'original sanscrit, par les deux mots MAM SA. oui, réunis, forment
méamsa, qui signifie chair.

215 Lorsqu'on brdle le corps, on ménage le feu de maniere qu'il reste quelques os, que I'on recueille ensuite.
(Rech. Asiat., vol. VII, p. 242.)

216 Le Brahmane qui entretient le feu sacré prescrit par la Srouti, et qui a étudié le Véda avec les Mantras et
les Brahmanes, se purifie en un jour; celui qui n'a qu'un seul de ces deux mérites, en trois jours; celui
qui n'entretient que le feu, prescrit par la Smriti, est purifié en quatre jours ; enfin, celui qui n'est ré-
commandable par aucune qualité, se purifie en dix jours, (Commentaire.)

217 Le pere, le grand-pére d'un homme, et les quatre aieux qui suivent dans la ligne ascendante, en tout six
personnes, sont dits sapindas. La qualité de sapinda s'arréte au septieme aieul. Il en est de méme dans
la ligne descendante pour le fils, le petit-fils, etc. Cette qualité de sapinda résulte de la liaison établie
par le gateau funébre (pinda). En effet, un gateau est offert au pere, au grand-pére, au grand-pére pa-
ternel, et au bisaieul paternel ; les trois aieux dans la ligne ascendante qui viennent apres le bisaieul pa-
ternel, ont pour leur part le reste du riz qui a servi a faire les gateaux. Le septieme aieul ne participe
point aux gateaux funeébres. L'homme dont les six personnes mentionnées sont sapindas, est aussi leur
sapinda, a cause de la (lignée) établie par l'offrande des gateaux. La qualité de sapinda embrasse donc
sept personnes, — La qualité de samanodaka ne cesse que lorsque , les relations de parenté ne laissent
plus de traces dans la mémoire des hommes. Voyez ci-dessus, Liv. llI, st. 215-220 ; et le Digest of Hindu
Law, vol. lll, pag. 531.

218 Les sapindas ne doivent point faire leur toilette, mais rester sales, et s'abstenir de parfums. lls doivent
également omettre les ablutions journaliéres et le culte divin. (Rech. Asiat., vol. VI, pag. 248.)

61



63. « L'homme qui a répandu sa semence est purifié par un bain ; s'il a donné le jour a un
enfant par son union avec une femme déja mariée a un autre, qu'il expie sa faute par
une purification de trois jours.

64. « En un jour et une nuit ajoutés a trois fois trois nuits, les sapindas, quel que soit leur
mérite qui ont touché un cadavre, sont purifiés ; les samanodakas, en trois jours.

65. « Un éléve qui accomplit la cérémonie des funérailles de son directeur, dont il n'est
point parent, n'est purifié qu'au bout de dix nuits ; il est égal, dans ce cas, aux sapin-
das qui portent le corps.

66. « En autant de nuits qu'il s'est écoulé de mois depuis la conception, une femme est pu-
rifiée lors d'une fausse couche ; et une femme qui a ses regles se purifie en se baignant,
lorsque I'écoulement sanguin est arrété.

67. « Pour des enfants males qui meurent avant d'avoir été tonsurés, la purification est
d'un jour et d'une nuit, suivant la loi ; mais lorsqu'on leur a fait la tonsure, une purifi-
cation de trois nuits est requise;

68. Un enfant mort avant I'age de deux ans, et qui n'a pas été tonsuré, doit étre transporté
hors de la ville par ses parents, orné de guirlandes de fleurs, et doit étre déposé dans
une terre pure, sans gu'on ramasse ses 0s par la suite.

69. « On ne doit faire pour lui ni la cérémonie avec le feu consacré (**°) ni des libations
d'eau; aprés l'avoir laissé comme un morceau de bois dans la forét, ses parents sont
soumis a une purification de trois jours.

70. « Les parents ne doivent point faire de libation d'eau pour un enfant qui n‘avait pas
trois ans accomplis ; ils peuvent cependant en faire, s'il avait toutes ses dents, ou si on
lui avait donné un nom.

71. « Un Dwidja, si son compagnon de noviciat vient & mourir, est impur pendant un jour
et une nuit ; & la naissance d'un enfant, une purification de trois nuits est prescrite
pour les samanodakas.

72. Les parents par alliance des demoiselles fiancées, mais non mariées, qui viennent a
mourir, se purifient en trois jours ; leurs parents paternels sont purifiés de la méme
maniére, si la mort a lieu aprés le mariage.

73. « Qu’ils se nourrissent de riz non assaisonné de sel factice, qu'ils se baignent pendant
trois jours, gu'ils s'abstiennent de viande et couchent a part sur la terre :

74. « Telle est la régle de I'impureté causée par la mort d'un parent, lorsqu'on se trouve
sur le lieu méme; mais en cas d'éloignement, voici quelle est la régle que doivent
suivre les sapindas et les samanodakas :

75. « Celui qui apprend, avant I'expiration des dix jours d'impureté, qu'un de ses parents
est mort dans un pays éloigné, est impur pendant le reste des dix jours ;

76. « Mais si le dixiéme jour est passé, il est impur pendant trois nuits; et, s'il s'est écoulé
une année, il se purifie en se baignant.

77. « Si, lorsque les dix jours sont expirés, un homme apprend la mort d'un parent ou la
naissance d'un enfant méle, il devient pur en se plongeant dans |'eau avec ses véte-
ments.

78. « Lorsqu'un enfant qui n'a pas encore toutes ses dents, ou un samanodaka, vient a
mourir dans un pays €éloigné, son parent est sur-le-champ purifié en se baignant avec
ses habits.

79. « Si, pendant les dix jours, une nouvelle mort ou nouvelle naissance a lieu, un Brah-
mane demeure impur, seulement tant que ces dix jours ne sont pas écoulés.

80. « A la mort d'un instituteur, lI'impureté de I'éléve a été déclarée durer trois nuits; elle
est d'un jour et d'une nuit, si le fils ou la femme de l'instituteur vient a mourir : telle
est la régle établie.

81. « Lorsqu'un Brahmane qui a lu toute la Sainte Ecriture est décédé, un homme qui de-
meure dans la méme maison est souillé pendant trois nuits ; et pendant deux jours et
une nuit pour un oncle maternel, un éléve, un chapelain, et un parent éloigné.

82. « Lorsqu'un homme demeure dans le méme lieu qu'un souverain de race royale qui
vient a mourir, il est impur tant que dure la lueur du soleil ou des étoiles, selon que
I’événement a eu lieu le jour ou la nuit ; il est impur un jour entier a la mort d'un
Brahmane demeurant dans la méme maison, et qui n'a pas lu tous les Livres saints, ou
a celle d'un maitre spirituel qui connait seulement une partie des Védas et des Védan-
gas.

219 C’est-a-dire, qu'on ne doit pas brdler son corps. — Le blcher d'un Brahmane qui entretenait un feu
consacré, doit étre allumé avec (feu). (Rech. Asiat., vol. VII, pag. 241 et 243.)

62



83. « Un Brahmane qui n'est recommandable ni par sa conduite, ni par son savoir, devient
pur en dix jours, a la mort d'un sapinda initié et a la naissance d'un enfant qui vient a
terme ; un Kchatriya, en douze jours; un Vaisya, en quinze; un Soddra (?2°), en un
mois.

84. « Aucun homme ne doit prolonger les jours d'impureté, ni interrompre les oblations
aux feux sacrés ; pendant qu'il les accomplit, quoique sapinda, il ne peut pas étre im-
pur.

85. « Celui qui a touché un Tchandala, une femme ayant ses regles, un homme dégradé
pour un grand crime, une femme qui vient d'accoucher, un corps mort, ou une per-
sonne qui en a touché un, se purifie en se baignant.

86. « Le Brahmane qui a fait ses ablutions et s'est bien purifié doit toujours, a la vue d'un
homme impur, réciter a voix basse les prieres (Mantras) au Soleil, et les oraisons qui
effacent la souillure.

87. c Lorsqu'un Brahmane a touché un os humain encore gras, il se purifie en se baignant
; i I'os n'est pas onctueux, en prenant de I'eau dans sa bouche, et en touchant une
vache ou en regardant le soleil.

88. « Un éléve en théologie ne doit pas faire de libations d'eau, dans une cérémonie fu-
nebre, avant la fin de son noviciat; mais lorsqu'il est terminé, s'il fait une libation
d'eau, il lui faut trois nuits pour se purifier.

89. « Pour ceux qui négligent leurs devoirs, pour ceux qui sont nés du mélange impur des
classes, pour les mendiants hérétiques, pour ceux qui abandonnent la vie volontaire-
ment, on ne doit point faire de libation d'eau ;

90. « Non plus que pour les femmes qui adoptent les maniéres et le costume des héré-
tiques, ni pour celles qui ménent une vie déréglée, ou qui se font avorter, ou qui font
périr leurs maris, ou qui boivent des liqueurs spiritueuses.

91. « Un novice, en transportant le corps de son instituteur qui lui a fait étudier avant
linvestiture une Sakha (%) ou branche du Véda, de son précepteur qui lui a enseigné
une portion du Véda ou un Védanga, de son directeur qui lui a expliqué le sens des
Livres saints, de son pére ou de sa mére, ne viole pas les régles de son ordre.

92. « On doit transporter hors de la ville le corps d'un So(dra décédé, par la porte du mi-
di ; et ceux des Dwidjas, d'apres l'ordre des classes, par les portes de I'ouest, du nord
et de l'orient.

93. « Les rois de race noble et qui ont recu I'onction royale, les novices, les hommes qui se
livrent a des austérités pieuses, et ceux qui offrent un sacrifice, ne peuvent pas éprou-
ver d'impureté ; les uns occupent le siége d'Indra, les autres sont toujours aussi purs
guo Brahme.

94. « Pour le roi qui est placé sur le trone de la souveraineté, la purification est déclarée
avoir lieu a l'instant ; il doit ce privilége au poste éminent qui ne lui est confié que
pour qu'il veille sans cesse au salut des peuples.

95. « La purification a de méme lieu sur-le-champ pour ceux qui périssent dans un com-
bat aprés que le roi a fait sa retraite, ou qui sont tués par la foudre ou par I'ordre du
roi, ou qui perdent la vie en défendant une vache ou un Br@hmane, et pour tous ceux
que le roi désire étre purs, comme son conseiller spirituel (Pourohita), afin que ses af-
faires n'éprouvent pas de retard.

96. « Le corps d'un roi est composé de particules émanées de Soma (°%), d'Agni (%), de
Sourya (%%, d'Anila (%), d'Indra (**°), de Kouvéra (**"), de Varouna (°*®) et de Yama
(°®), les huit principaux gardiens du monde (Lokapalas).

220 Le mariage tient lieu de l'initiation pour les So(dras.

221 Une Séakha est une branche ou subdivision des Védas formée de plusieurs Sanhitas, ou collections de
prieres dans chaque Véda.

222 Soma ou Tchandra, Dieu de la lune, est aussi le souverain des sacrifices, le roi des Brahmanes, et pré-
side aux plantes médicinales.

223 Agni, Dieu du feu, préside au sud-est.

224 Sodrya ou Arka est le Dieu du soleil.

225 Anila, appelé aussi Vayou et Pavana, est le Dieu du vent et le régent du nord-ouest.

226 Indra ou Sakra est le roi du ciel, et préside a I'est.

227 Kouvéra, Dieu des richesses, est le régent du nord.

228 Varouna, Dieu des eaux, est le régent de l'ouest.

229 Yama, Dieu des enfers.

63



97. « Puisque dans la personne du roi résident les gardiens du monde, il est reconnu par
la loi qu'il ne peut pas étre impur; car ces Génies tutélaires produisent ou éloignent la
pureté ou l'impureté des mortels.

98. « Celui qui meurt d'un coup d'épée (*°) dans un combat, en remplissant le devoir d'un
Kchatriya, accomplit dans cet instant le sacrifice le plus méritoire, et la purification a
lieu pour lui sur-le-champ : telle est la loi.

99. « Lorsque les jours d'impureté sont a leur fin, le Brahmane qui a fait un Sraddha se
purifie en touchant de I'eau; un Kchatriya, en touchant son cheval, son éléphant ou ses
armes ; un Vaisya, en touchant son aiguillon ou les rénes de ses beceufs ; un Soldra, en
touchant son béaton.

100. « Le mode de purification qui concerne les sapindas vous a été déclaré, 6 chefs des
Dwidjas ! apprenez maintenant le moyen de se purifier a I'occasion de la mort d'un
parent plus éloigné.

101. « Un Brahmane, aprés avoir transporté, avec l'affection qu'on a pour un parent, le
corps d'un Brahmane qui ne lui est pas sapinda, ou celui de quelqu'un de ses proches
parents par sa mére, est purifié en trois nuits ;

102. « Mais s'il accepte la nourriture offerte par les sapindas du mort, dix jours sont né-
cessaires pour sa purification ; s'il ne mange rien, il est purifié en un jour, a moins qu'il
ne demeure dans la méme maison que le défunt ; car, dans ce cas, une purification de
trois jours est requise.

103. « Aprés avoir suivi volontairement le convoi d'un parent paternel ou de toute autre
personne, s'il se baigne ensuite avec ses habits, il se purifie en touchant le feu et en
mangeant du beurre clarifié.

104. « On ne doit point faire porter au cimetiere par un Soddra le corps d'un Brahmane,
lorsque des personnes de sa classe sont présentes ; car |'offrande funébre étant polluée
par le contact d'un Soldra, ne facilite pas I'accés du Ciel au défunt.

105. « La science sacrée, les austérités, le feu, les aliments purs, la terre, I'esprit, I'eau,
I'enduit fait avec de la bouse de vache, l'air, les cérémonies religieuses, le soleil, et le
temps : voila quels sont les agents de la purification pour les étres animés.

106. « De toutes les choses qui purifient, la pureté dans I'acquisition des richesses est la
meilleure ; celui qui conserve sa pureté en devenant riche est réellement pur, et non
celui qui n'est purifié qu'avec de la terre et de I'eau.

107. « Les hommes instruits se purifient par le pardon des offenses ; ceux qui négligent
leurs devaoirs, par les dons ; ceux dont les fautes sont secrétes, par la priere a voix
basse ; ceux qui connaissent parfaitement le Véda, par les austérités.

108. « La terre et I'eau purifient ce qui est souillé; une riviére est purifiée par son courant ;
une femme qui & eu de coupables pensées, par ses regles ; un Brahmane devient pur
en se détachant de toutes les affections mondaines.

109. « La souillure des membres du corps de 'homme est enlevée par I'eau ; celle de I'es-
prit, par la vérité; la sainte doctrine et les austérités effacent les souillures du principe
vital ; l'intelligence est purifiée par le savoir.

110. « Les regles certaines de la purification qui concernent le corps viennent de vous étre
déclarées ; apprenez maintenant quels sont les moyens assurés de purifier les divers
objets dont on fait usage.

111. « Pour les métaux, pour les pierres précieuses, et pour toute chose faite de pierre, la
purification prescrite par les Sages se pratique avec des cendres, de I'eau et de la terre.

112. « Un vase d'or qui n'a pas renfermé de substance onctueuse se nettoie simplement
avec de I'eau, le méme que tout ce qui est produit dans I'eau comme le corail, les co-
quilles, les perles, ce qui tient de la nature de la pierre et I'argent non ciselé.

113. « L'union du Feu et des Eaux a donné naissance a l'or et a I'argent ; en conséquence,
la purification la plus estimée pour ces deux métaux se fait avec les éléments qui les
ont produits.

114. « Les pots de cuivre, de fer, de laiton, d'étain, de fer-blanc et de plomb seront conve-
nablement nettoyés avec des cendres, des acides et de l'eau.

115. « La purification prescrite pour tous les liquides consiste a enlever avec des feuilles
de kousa la superficie qui a été souillée ; celle des toiles cousues ensemble se fait en les
arrosant avec de I'eau bien pure; celles des ustensiles de bois, en les ra-botant.

116. « Les vases qui servent au sacrifice, comme les tasses ou I'on boit le jus de I'asclé-
piade (soma), et ceux ou I'on met le beurre clarifi€é, doivent, au moment du sacrifice,
étre frottés avec la main et lavés.

230 Littéralement, d’'un coup de I'arme que I'on brandit. 64



117. « Les pots dans lesquels on prépare l'oblation, les différentes cuillers avec lesquelles
on jette dans le feu le beurre clarifié, le vase de fer, le van, le chariot, le pilon et le mor-
tier (1), doivent étre purifiés avec de I'eau chaude.

118. « On purifie, en les arrosant, des grains et des vétements en quantité excédant la
charge d'un homme ; mais s'ils sont en petite quantité, la loi ordonne de les laver.

119. « Les peaux, les corbeilles en canne tressée sont purifiées de la méme maniére que les
vétements ; pour les herbes potagéres, les racines et les fruits, la méme purification est
requise que pour le grain.

120. « On purifie les étoffes de soie ou de laine avec des terres salines ; les tapis de laine
du Népal, avec les fruits broyés du savonnier ; les tuniques et les manteaux, avec les
fruits du vilva (**?) ; les tissus de lin, avec des graines de moutarde blanche écrasées.

121. « Les ustensiles faits avec des coquillages, de la corne, des os ou de l'ivoire, doivent
étre purifiés par I'homme instruit, comme les tissus de lin, en ajoutant de I'urine de
vache ou de l'eau.

122. « On purifie I'herbe, le bois a brdler et la paille, en les arrosant avec de I'eau ; une
maison, en la balayant, en la frottant et en I'enduisant de bouse de vache ; un pot de
terre, en le faisant cuire une seconde fois ;

123. « Mais lorsqu'un vase de terre a été en contact avec une liqueur spiritueuse, de
l'urine, des excréments, des crachats, du pus ou du sang, il ne sera pas purifi€ méme
par une cuisson.

124. « On purifie le sol de cing manieres, en le balayant, en I'enduisant de bouse de vache,
en |'arrosant avec de l'urine de vache, en le grattant, en y faisant séjourner des vaches
un jour et une nuit.

125. « Une chose becquetée par un oiseau, flairée par une vache, secouée avec le pied, sur
laquelle on a éternué, ou qui a été souillée par le contact d'un pou, est purifiée par une
aspersion de terre.

126. « Tant que l'odeur et I'humidité causées par une substance impure restent sur un ob-
jet souillé, pendant tout ce temps il faut employer de la terre et de I'eau pour toutes les
purifications des objets inanimés.

127. « Les Dieux ont assigné aux Brahmanes trois choses pures qui leur sont particuliéres
a savoir : la chose qui a été souillée a leur insu, celle gu'ils arrosent avec de I'eau en cas
de doute, et celle qu'ils ordonnent en disant : « Que cette chose soit pure pour moi »

128. « Les eaux dans lesquelles une vache peut étancher sa soif sont pures, lorsqu'elles
coulent sur une terre pure, lorsqu'elles ne sont souillées par aucune malpropreté, lors-
gu'elles sont agréables par leur odeur, leur couleur et leur godt.

129. « La main d'un artisan est toujours pure pendant qu'il travaille de méme que la mar-
chandise exposée pour étre vendue ; la nourriture donnée a un novice qui mendie
n'est jamais souillée : telle est la régle établie.

130. « La bouche d'une femme est toujours pure ; un oiseau est pur dans le moment ou il
fait tomber un fruit ; un jeune animal, pendant qu'il tette; un chien, lorsqu'il chasse les
bétes fauves.

131. « La chair d'une béte sauvage tuée par des chiens a été déclarée pure par Manou, de
méme que celle d'un animal tué par d'autres carnivores ou par des gens vivant de la
chasse, comme les Tchandalas.

132. « Toutes les cavités au-dessus du nombril sont pures; celles qui se trouvent au-
dessous sont impures, de méme que toutes les excrétions qui sortent du corps.

133. « Les mouches, les gouttelettes de salive qui s'échappent de la bouche, 'ombre méme
d'une personne impure, une vache, un cheval, les rayons du soleil, la poussiére, la
terre, I'air, le feu, qui ont touché des objets impurs, doivent toujours étre considérés
comme purs dans leur contact.

134. « Pour purifier les organes par lesquels sortent les excréments et l'urine, on doit em-
ployer de la terre et de I'eau autant qu'il est nécessaire, ainsi que pour enlever les
douze impuretés du corps.

135. « Les exsudations grasses, la liqueur séminale, le sang, la crasse de la téte, I'urine, les
excréments, le mucus du nez, I'ordure des oreilles, I'humeur flegmatique, les larmes,
les concrétions des yeux et la sueur, sont les douze impuretés du corps-humain.

136. « Celui qui désire la pureté doit employer un morceau de terre avec de I'eau pour le
conduit de I'urine ; il doit en employer trois pour I'anus ; dix pour une main, la

231 Cest un mortier de bois, servant a dégager le riz de ses balles.
232 AEgle marmelos

65



gauche, qui est celle dont il faut se servir pour cette purification, et sept pour les deux,
ou plus s'il est nécessaire.

137. « Cette purification est celle des maitres de maison ; celle des novices doit étre
double, celle des anachorétes, triple ; celle des mendiants ascétiques quadruple.

138. « Aprés avoir déposé son urine ou ses excréments, on doit, aprés la purification ci-
dessus mentionnée, se laver la bouche, puis arroser les cavités de son corps, et de
méme lorsqu'on va lire le Véda, et toujours au moment de manger.

139. « Que le Dwidja prenne d'abord de I'eau dans sa bouche a trois reprises, et s'essuie
ensuite deux fois la bouche s'il désire la pureté de son corps : une femme et un Sdddra
ne font cela qu'une fois.

140. « Les Soddrasqui se conforment aux préceptes de la loi, doivent se faire raser la téte
une fois par mois ; leur mode de purification est le méme que celui des Vaisyas, et les
restes des BrAhmanes doivent étre leur nourriture.

141. « Les gouttelettes de salive qui tombent de la bouche sur une partie du corps ne ren-
dent pas impur, non plus que les poils de la barbe qui entrent dans la bouche, ni ce qui
s'introduit entre les dents.

142. « Les gouttes d'eau qui découlent sur les pieds de celui qui présente de I'eau aux
autres pour leur ablution, doivent étre reconnues comme pareilles a des eaux qui cou-
lent sur un sol pur ; il ne peut pas étre souillé par elles.

143. « Celui qui, en portant un fardeau, n'importe de quelle maniére, est touché par un
homme ou un objet impur, peut, sans déposer ce qu'il porte, se purifier en faisant une
ablution.

144. « Aprés avoir vomi, ou apres avoir été purgé, on doit se baigner et manger du beurre
clarifié : lorsqu'on vomit aprés avoir mangé, on doit seulement se laver la bouche ; le
bain est ordonné pour celui qui a eu commerce avec une femme.

145. « Aprés avoir dormi, aprés avoir éternué, aprés avoir mangeé, apres avoir craché,
apres avoir dit des mensonges, aprés avoir bu et au moment de lire la sainte Ecriture,
on doit se laver la bouche, méme étant pur.

146. « Je vous ai déclaré compléetement les regles de purification qui concernent toutes les
classes, et les moyens de purger de souillure les objets dont on se sert ; apprenez
maintenant les lois qui regardent les femmes.

147. « Une petite fille, une jeune femme, une femme avancée en age, ne doivent jamais
rien faire suivant leur propre volonté, méme dans leur maison.

148. « Pendant son enfance, une femme doit dépendre de son pére ; pendant sa jeunesse,
elle dépend de son mari ; son mari étant mort, de ses fils ; si elle n'a pas de fils, des
proches parents de son mari, ou, a leur défaut, de ceux de son pére ; si elle n'a pas de
parents paternels, du souverain, une femme ne doit jamais se gouverner a sa guise.

149. « Qu'elle ne cherche jamais a se séparer de son pére, de son époux ou de ses fils ; car,
en se séparant d'eux, elle exposerait au mépris les deux familles.

150. «: Elle doit étre toujours de bonne humeur, conduire avec adresse les affaires de la
maison, prendre grand soin des ustensiles du ménage, et n‘avoir pas la main trop
large dans sa dépense.

151. « Celui auquel elle a été donnée par son pere, ou par son frére avec l'assentiment pa-
ternel, elle doit le servir avec respect pendant sa vie, et ne point lui manquer aprés sa
mort, soit en se conduisant d'une maniére impudique, soit en négligeant de faire les
oblations qu'elle doit lui adresser.

152. « Les paroles de bénédiction et le sacrifice au Seigneur des créatures (Pradjapati), ont
pour motif, dans les cérémonies nuptiales, d'assurer le bonheur des mariés : mais
l'autorité de I'époux sur sa femme repose sur le don que le pere lui a fait de sa fille au
moment des fiancailles.

153. « Le mari dont l'union a été consacrée par les priéres d'usage procure continuelle-
ment ici-bas du plaisir & son épouse, soit dans la saison convenable, soit dans un autre
temps, et lui fait obtenir le bonheur dans 'autre monde.

154. « Quoique la conduite de son époux soit blamable, bien qu'il se livre a d'autres
amours et soit dépourvu de bonnes qualités, une femme vertueuse doit constamment
le révérer comme un Dieu.

155. « Il n'y a ni sacrifice, ni pratique pieuse, ni jene, qui concernent les femmes en parti-
culier ; qu'une épouse chérisse et respecte son mari, elle sera honorée dans le Ciel.

156. « Une femme vertueuse qui désire obtenir le méme séjour de félicité que son mari, ne
doit rien faire qui puisse lui déplaire, soit pendant sa vie, soit aprés sa mort.

66



157. « Qu'elle amaigrisse son corps volontairement en vivant de fleurs, de racines et de
fruits purs ; mais, aprés avoir perdu son époux, qu'elle ne prononce méme pas le nom
d'un autre homme (*%).

158. « Que jusqu'a la mort elle se tienne patiente et résignée, vouée a des observances
pieuses, chaste et sobre comme un novice, s'appliquant a suivre les excellentes régles
de conduite des femmes n'ayant qu'un seul époux.

159. «. Plusieurs milliers de Brahmanes exempts de sensualité dés leur plus tendre jeu-
nesse, et qui n'ont pas laissé de postérité, sont pourtant parvenus au Ciel ;

160. « Et de méme que ces hommes austéres, la femme vertueuse qui apres la mort de son
mari, se conserve parfaitement chaste, va droit au Ciel, quoiqu'elle n'ait pas d'enfants.

161. « Mais la veuve qui, par désir d'avoir des enfants, est infidéle a son mari, encourt le
meépris ici-bas, et sera exclue du séjour céleste ou est admis son époux ;

162. « Tout enfant que met au monde une femme aprés avoir eu commerce avec un autre
gue son mari, n'est pas son enfant Iégitime ; de méme, celui qu'engendre un homme
avec la femme d'un autre ne lui appartient pas ; et nulle part, dans ce code, le droit de
prendre un second époux n'a été assigné a une femme vertueuse.

163. « Celle qui abandonne son mari, lequel appartient a une classe inférieure, pour s'at-
tacher a un homme d'une classe supérieure, est méprisée dans ce monde, ou elle est
désignée sous le nom de Parapodrva (qui a un autre mari que l'ancien).

164. « Une femme infidéle a son mari est en butte a l'ignominie ici-bas ; aprés sa mort, elle
renait dans le ventre d'un chacal, ou bien elle est affligée d'éléphantiasis et de con-
somption pulmonaire ;

165. « Au contraire, celle qui ne trahit pas son mari, et dont les pensées, les paroles et le
corps sont purs, obtient la méme demeure céleste que son époux, et est appelée femme
vertueuse par les gens de bien.

166. « En menant cette conduite honorable, la femme chaste dans ses pensées, dans ses
paroles et dans sa personne, obtient ici-bas une haute réputation, et est admise, aprés
sa mort, dans le méme séjour que son époux.

167. « Tout Dwidja connaissant la loi, qui voit mourir la premiére une épouse qui se con-
formait a ces préceptes et appartenait a la méme classe que lui, doit la brdler avec les
feux consacrés et avec les ustensiles du sacrifice.

168. « Aprés avoir ainsi accompli, avec les feux consacrés, la cérémonie des funérailles
d'une femme morte avant lui, qu'il contracte un nouveau mariage et allume une se-
conde fois le feu nuptial.

169. « Qu'il ne cesse jamais de faire les cing grandes ablutions suivant les régles prescrites
; et aprés avoir fait choix d'une épouse, qu'il demeure dans sa maison pendant la se-
conde période de son existence.

233 On ne trouve rien dans les lois de Manou qui autorise I'usage cruel qui oblige les femmes a monter sur
le blcher aprés la mort de leurs maris ; mais plusieurs autres Iégislateurs les engagent a se briller, et
promettent le Ciel pour récompense a celles qui se sacrifient. Voyez le Mémoire de M. Colebrooke sur
les devoirs d'une fidéle veuve, dans le quatrieme volume des Recherches Asiatiques, le Digest of Hin-

du law, vol. II, pag. 451 et suiv., et les Mélanges Asiatiques de M. Remusat. 1. 1, pag. 386.

67



LIVRE SIXIEME

DEVOIRS DE L'ANACHORETE ET DU DEVOT ASCETIQUE.

1. « Le Dwidja ayant préalablement terminé ses études, aprés avoir ainsi demeuré dans
l'ordre des maitres de maison, conformément a la regle, doit ensuite vivre dans la fo-
rét, muni d'une ferme résolution et parfaitement maitre de ses organes.

2. « Lorsque le chef de famille voit sa peau se rider et ses cheveux blanchir, et gu'il a sous
ses yeux le fils de son fils, qu'il se retire dans une forét (*34).

3. « Renongant aux aliments qu'on mange dans les villages et a tout ce qu'il possede, con-
fiant sa femme a ses fils, qu'il parte seul, ou bien qu'il emmene sa femme avec lui.

4. « Emportant son feu consacré et tous les ustensiles domestiques employés dans les
oblations, quittant le village pour se retirer dans la forét, qu'il y demeure en maitrisant
ses organes des sens.

5. « Avec les différentes sortes de grains purs qui servent de nourriture aux Mounis,
comme le riz sauvage, avec des herbes potagéres, des racines et des fruits, qu'il ac-
complisse les cing grandes oblations suivant les regles prescrites.

6. « Qu'ill porte une peau de gazelle ou un vétement d'écorce ; qu'il se baigne soir et matin
: qu'il porte toujours ses cheveux longs (?*°) et laisse pousser sa barbe, les poils de son
corps et ses ongles.

7. « Autant qu'il est en son pouvoir, gu'il fasse des offrandes aux étres animeés, et des au-
mones, avec une portion de ce qui est destiné a sa nourriture, et qu'il honore ceux qui
viennent a son ermitage en leur présentant de 'eau, des racines et des fruits.

8. « Il doit s'appliquer sans cesse a la lecture du Véda, endurer tout avec patience, étre
bienveillant et parfaitement recueilli, donner toujours, ne jamais recevoir, se montrer
compatissant a I'égard de tous les étres.

9. « Qu'il fasse régulierement les offrandes au feu disposé suivant le mode Vitana (%), ne
négligeant pas, en temps convenable, les oblations du jour de la nouvelle lune et du
jour de la pleine lune.

10. « Qu'il accomplisse aussi le sacrifice en I'honneur des constellations lunaires, I'of-
frande de grain nouveau, les cérémonies qui ont lieu de quatre mois en quatre mois, et
celles du solstice d'hiver et du solstice d'été.

11. « Avec des grains purs, nourriture des Mounis, croissant dans le printemps ou dans
l'automne (%), et récoltés par lui-méme, qu'il fasse séparément, suivant la régle, les
gateaux et les autres mets destinés a étre présentés en offrande ;

12. « Et aprés avoir adressé aux Dieux cette oblation des plus pures, produit de la forét,
gu'il mange le reste en y joignant du sel ramassé par lui-méme.

13. Qu'il mange des herbes potagéres qui viennent sur la terre ou dans l'eau, des fleurs,
des racines et des fruits produits par des arbres purs, et des huiles formées dans les
fruits.

14. « Qu'il évite le miel et la viande, les champignons terrestres, le bodstrina (*3%), le si-
grouka (**9), et les fruits du sléchmataka (>*°).

15. « Dans le mois d'aswina, il doit jeter les grains sauvages qu'il avait précédemment
amasses, ainsi que ses vieux vétements, et les herbes, les racines et les fruits récoltés
par lui.

16. « Qu'il ne mange jamais ce qui a poussé dans un champ labouré, quoique ce champ ait
été abandonné par le propriétaire, ni des racines et des fruits provenant d'un village,
méme lorsque la faim le tourmente.

234 |l devient alors Vanaprastha, c'est-a-dire habitant de la forét.

235 Littéralement, qu'il porte une djata. Voyez ci-dessus, Liv. Il. st. 219.

236 Le Vitdna consiste a prendre du feu dans le trou (kounda) creusé pour le feu dit Garhapatya, et a le por-
ter dans les deux trous creusés pour les feux appelés Aharantya Dakchinat.

237 Le printemps (vasanta) comprend les mois de tchaitre (mars-avril) et de vaisakha (avril-mai) ; I'au-
tomne (sarat), les mois d'aswina (septembre-octobre) et de kartika (octobre-novembre}

238 Andropogon schaenanthus.

239 Herbe inconnue.

240 Cordia myxa.

68



17- « Il peut manger des aliments cuits au moyen du feu, ou des fruits mdris par le temps
; il peut, pour écraser certains fruits, employer une pierre, ou se servir de ses dents en
guise de pilon.

18. « Qu'il recueille du grain pour un jour seulement, ou qu'il en fasse provision pour un
MOIs, OU pour Six mois, ou mMéme pour un an .

19. « Apres s'étre procuré, autant qu'il a pu, de quoi se nourrir, qu'il mange le soir ou le
matin, ou seulement lorsqu'arrive le temps du quatrieme ou méme du huitieme repas
(241);

20. « Ou bien, qu'il suive les régles de la pénitence lunaire (Tchandrayana) (**?) pendant la
quinzaine éclairée et pendant la quinzaine obscure, ou gu'il mange une fois seulement,
a la fin de chacune de ces deux quinzaines, des grains bouillis ;

21. « Ou gu'il ne vive absolument que de fleurs et de racines, et de fruits maris par le
temps, qui sont tombés spontanément, observant strictement les devoirs des anacho-
retes.

22. « Qu'il se roule sur la terre, ou qu'il se tienne tout un jour sur le bout des pieds ; qu'il
se léve et s'asseye alternativement, et qu'il se baigne trois fois par jour (*3).

23. « Dans la saison chaude (grichma) (**), qu'il supporte I'ardeur de cing feux (>*); pen-
dant les pluies (varchas), qu'il s'expose tout nu aux torrents d'eau que versent les
nuages; durant la froide saison (hémanta), qu'il porte un vétement humide, augmen-
tant par degrés ses austérités.

24. « Trois fois par jour, en faisant son ablution, qu'il satisfasse les Dieux et les Manes par
une libation d'eau; et se livrant a des austérités de plus en plus rigoureuses, qu'il des-
seche sa substance mortelle.

25. « Alors, ayant déposé en lui-méme suivant la régle, les feux sacrés, en avalant les
cendres, qu'il n'ait plus ni feux domestiques, ni demeure, gardant le silence le plus ab-
solu, vivant de racines et de fruits;

26. « Exempt de tout penchant aux plaisirs sensuels, chaste comme un novice, ayant pour
lit la terre, ne consultant pas son goQt pour une habitation, et se logeant au pied des
arbres.

27. « Qu'il regoive des Brahmanes anachorétes et des autres Dwidjas maitres de maison,
gui demeurent dans la forét, 'auméne nécessaire au soutien de son existence.

28. « Ou bien, il peut apporter de la nourriture d'un village, apres I'avoir recue dans un
plat fait avec des feuilles, ou dans la main nue, ou dans un tesson, et en manger huit
bouchées.

29. « Telles sont, avec d'autres encore, les pratiques pieuses que doit suivre un Brahmane
retiré dans une forét ; et, pour unir son ame a I'Etre supréme, il doit étudier les diffé-
rentes parties théologiques (Oupanichads) (**) du Livre révélgé,

30. « Qui ont été étudiées avec respect par les dévots ascétiques et par les Brahmanes
maitres de maison retirés dans la forét, pour I'accroissement de leur science et de leurs
austérités, et pour la purification de leur corps.

31. « Ou bien, s'il a quelque maladie incurable, qu'il se dirige vers la région invincible du
nord-est, et marche d'un pas assuré jusqu'a la dissolution de son corps, aspirant a
l'union divine, et ne vivant que d'eau et d'air.

32. « Le Brahmane qui s'est dégagé de son corps par l'une de ces pratiques mises en usage
par les grands Richis, exempt de chagrin et de crainte, est admis avec honneur dans le
séjour de Brahme.

33. « Lorsque I'anachoréte a ainsi passé dans les foréts la troisieme période de son exis-
tence, que pendant la quatrieme il embrasse la vie ascétique, renongant entierement a
toute espéce d'affection.

34. « L'nomme qui a passé d'ordre en ordre (**"), qui et fait au feu les oblations requises,
qui a toujours maitrisé ses organes, étant fatigué de donner des auménes et de faire

241 C'est-a-dire, le soir du second ou du quatriéme jour, apres avoir jeliné jusque-la. On fait ordinairement,
par jour, deux repas, un le matin, un autre le soir. (Commentaire.)

242 Voyez liv. XI, st. 216.

243 Le matin, a midi et le soir; c'est ce qu'on appelle les trois savanas.

244 Voyez ci-dessus, Liv. lll, st. 273, note.

245 Quatre de ces feux sont placés aux quatre points cardinaux ; le soleil fait le cinquieme. (Commentaire.)

246 Voyez ci-dessus, Liv. Il, st. 140, note.

247 C'est-a-dire, qui a été successivement éléve en théologie (Brahmatchari}, maitre de maison (Grihasta) et
anachoréte (Vanaprastha)

69



des offrandes, en se consacrant a la dévotion ascétique, obtient aprés sa mort la su-
préme félicité.

35. « Aprés avoir acquitté les trois dettes aux Saints, aux Manes et aux Dieux (2*8), qu'il di-
rige son esprit vers la délivrance finale (Mokcha) (?*°), mais celui qui, avant d'avoir
payé ces dettes, désire la béatitude se précipite dans le séjour infernal.

36. « Lorsqu'il a étudié les Védas de la maniére prescrite par la loi, lorsqu'il a donné le
jour a des fils suivant le mode Iégal, et offert des sacrifices autant qu'il a pu, ses trois
dettes étant acquittées, il peut alors n'avoir d'autre pensée que la délivrance finale.

37. « Mais le Brahmane qui, sans avoir étudié les Livres saints, sans avoir engendré des
fils et fait des sacrifices, désire la béatitude, va dans I'enfer.

38. « Apres avoir accompli le sacrifice de Pradjapati, dans lequel il présente, en guise d'of-
frande, tout ce qu'il posséde, suivant l'injonction du Véda ; aprés avoir déposé en lui-
méme le feu du sacrifice, un BrAhmane peut quitter sa maison pour embrasser la vie
ascétique (*9).

39. « Lorsqu'un homme imbu de la partie théologique des Livres saints, mettant a I'abri
de la crainte tous les étres animés, quitte l'ordre des maitres de maison pour passer
dans celui des dévots ascétiques, les mondes célestes resplendissent de sa gloire.

40. « Le Dwidja de la part duquel les créatures sensibles n'éprouvent pas la moindre
crainte, délivré de sa substance mortelle, n'a plus rien a craindre de quoi que ce soit.
41. « Sortant de sa maison, emportant avec lui des ustensiles purs, comme son baton et
son aiguiére, gardant le silence, exempt de tout désir excité par les objets qui se pré-

sentent & lui, qu'il embrasse la vie ascétique.

42. « Qu'il soit toujours seul et sans compagnon; afin d'obtenir la félicité supréme, en con-
sidérant que la solitude est le seul moyen d'obtenir le bonheur; en effet, il n'abandonne
pas et n'est pas abandonné, et n'éprouve jamais le chagrin qui en résulte.

43. « Qu'il n'ait ni feu, ni domicile; qu'il aille au village chercher sa nourriture, lorsque la
faim le tourmente; qu'il soit résigné, muni d'une ferme résolution; qu'il médite en si-
lence, et fixe son esprit sur I'Etre divin.

44. « Un pot de terre, la racine des grands arbres pour habitation, un mauvais vétement,
une solitude absolue, la méme maniere d'étre avec tous, tels sont les signes qui distin-
guent un Brahmane qui est prés de la délivrance finale.

45. « Qu'il ne désire point la mort, qu'il ne désire point la vie ; qu'il attende le moment
fixé pour lui, comme un domestique attend ses gages.

46. « Qu'il purifie ses pas en regardant ou il met le pied, de peur de marcher sur des che-
veux, sur un 0s, ou sur toute autre chose impure; qu'il purifie I'eau qu'il doit boire en
la filtrant avec un linge, dans la crainte de faire périr les petits animaux qui pourraient
s'y trouver; qu'il purifie ses paroles par la vérité ; qu'il conserve toujours son esprit
pur.

47. « Il doit supporter avec patience les paroles injurieuses, he mépriser personne, et ne
point garder rancune a quelqu'un au sujet de ce corps faible et maladif.

48. « Qu'il ne s'emporte pas, a son tour, contre un homme irrité; si on l'injurie, qu'il ré -
ponde doucement, et qu'il ne profére point de vaine parole ayant rapport & des objets
soumis aux sept perceptions (*°'), qui sont les cing organes des sens, le sentiment et
lintelligence; qu'il ne parle que de I'Etre divin.

49. « Méditant avec délices sur 'Ame supréme, assis, n‘ayant besoin d'aucune chose,
inaccessible a tout désir sensuel, sans autre société que son ame, qu'il vive ici-bas dans
l'attente de la béatitude éternelle.

50. « Il ne doit jamais chercher a se procurer sa subsistance en expliquant des prodiges et
les présages (*°?), ni au moyen de l'astrologie ou de la chiromancie, ni en donnant des
préceptes de morale casuiste, ou en interprétant I'Ecriture sainte.

248 Voyez ci-dessus, Liv. V. st. 257.

249 Le Mokcha est I'absorption dans I'Ame supréme. Voyez ci dessus, Liv. |, st 98.

250 C'est-a-dire pour entrer dans le quatrieme ordre, celui des Sannyasis (dévots ascétiques), sans passer
par celui des anachorétes. (Commentaire.)

251 Littéralement, gu'il ne profére point de vaine parole renfermée entre sept portes.

252 Les Indiens sont fort superstitieux, et ont grande foi aux présages. On trouve a chaque instant, dans les
pieces de théatre, des traces de leurs préjugés a cet égard. Ainsi, le tremblement de I'ceil droit est con-
sidéré comme un présage malheureux pour une femme, et heureux pour un homme ( voyez Sakuntala,
acte V, et le Théatre Indien, tom. |, pag. 104 et 124, trad. frangaise); le tremblement de I'ceil gauche est,
pour un homme, un présage funeste (thid.. p. 117, 149 et 3KO), de méme que le tremblement du bras

70



51. « Qu'il n'entre jamais dans une maison fréquentée par des ermites, des Brahmanes,
des oiseaux, des chiens, ou par d'autres mendiants.

52. « Ayant ses cheveux, ses ongles et sa barbe coupés, s'étant muni d'un plat, d'un baton
et d'une aiguiére, qu'il erre continuellement dans un recueillement parfait, évitant de
faire du mal & aucune créature animée.

53. « Que les plats dont il se sert ne soient pas en métal et n‘aient point de fracture : c'est
avec de I'eau qu'il convient de les purifier, de méme que les tasses employées dans un
sacrifice.

54. « Une gourde, un plat de bois, un pot de terre, une corbeille de bambous ; tels doivent
étre, suivant les préceptes de Manou Swayambhouva (issu de I'Etre existant par lui-
méme), les ustensiles d'un Yati (*3) (dévot ascétique).

55. « Qu'il mendie sa nourriture une fois par jour, et n'en désire pas une grande quantité ;
car le dévot avide d'aumdnes finit par s'abandonner aux plaisirs des sens.

56. « Le soir, lorsque I'on ne voit plus la fumée de la cuisine, que le pilon est en repos, que
le charbon est éteint, que les gens sont rassasiés, que les plats sont retirés, c'est alors
gue le dévot doit toujours mendier sa subsistance.

57. « S'il n'obtient rien, qu'il ne s'afflige pas ; s'il obtient quelque chose, qu'il ne s'aban-
donne pas a la joie; qu'il ne songe qu'a soutenir son existence, et ne consulte pas sa
fantaisie dans le choix de ses ustensiles.

58. « Qu'il dédaigne surtout de recevoir des aumdnes apres une humble salutation, car les
aumones ainsi recues enchainent dans les liens de la renaissance le dévot qui est sur le
point d'en étre dégagé.

59. « En prenant peu de nourriture, en se retirant dans les endroits écartés, gu'il contienne
ses organes, naturellement entrainés par l'attrait de la sensualité.

60. « En maitrisant ses organes, en renongant a toute espéce d'affection ou de haine, en
évitant de faire du mal aux créatures, il se prépare l'immortalité.

61. « QUu'il considére avec attention les transmigrations des hommes, qui sont causées par
leurs actions coupables ; leur chute dans I'enfer, et les tourments qu'ils endurent dans
la demeure de Yama ;

62. « Leur séparation de ceux qu'ils aiment, et leur union avec ceux qu'ils haissent; la
vieillesse qui leur fait sentir ses atteintes, les maladies qui les affligent ;

63. « L'esprit vital sortant de ce corps pour renaitre dans le ventre d'une créature hu-
maine, et les transmigrations de cette &me dans des millions (***) de matrices;

64. « Les malheurs que subissent les étres animés par suite de leur iniquité, et la félicité
inaltérable qu'ils éprouvent, qui résulte de cette contemplation de I'Etre divin que pro-
cure la vertu.

65. « Qu'il réfléchisse, avec I'application d'esprit la plus exclusive, sur I'essence subtile et
indivisible de I'Ame supréme (Paraméatma), et sur son existence dans les corps des
étres les plus élevés et les plus bas.

66. « Quel que soit l'ordre dans lequel un homme, se trouve, bien qu'il ait été accusé faus-
sement et injustement privé des insignes de son ordre, qu'il continue a remplir son
devoir, et se montre le méme a I'égard de toutes les créatures ; porter les insignes d'un
ordre n'est pas en remplir les devoirs.

67. « Ainsi, quoique le fruit du kataka (**°) ait la propriété de purifier I'eau, cependant on
ne purifiera pas de I'eau en pronongant seulement le nom de ce fruit.

68. « Afin de ne causer la mort d'aucun animal, que le Sannyasi, la nuit comme le jour,
méme au risque de se faire du mal, marche en regardant a terre.

69. « Le jour et la nuit, comme il fait périr involontairement un certain nombre de petits
animaux, pour se purifier, il doit se baigner et retenir six fois sa respiration.

70. « Trois suppressions d'haleine seulement, faites suivant la régle, et accompagnées des
paroles sacrées : Bhodr, Bhouvah, Swar (%°), du monosyllabe Aum, de la Savitri et du

gauche. (Théatre Indien, t. I, pag. 149.) L'agitation du bras droit est, pour un homme, un signe heureux.
(Ibid., pag. 112.) La vue d'un serpent et d'un oiseau sinistre annoncent des malheurs. (lbid.,pag. 149.)

253 Les mots Yati, Sannyasi et Parivradjaka, désignent un religieux du quatriéme ordre. Yati signifie littéra-
lement celui qui s'est dompté ; Sannyasi, celui qui a renoncé a tout, Parivradjaka, celui qui mené une
vie errante.

254 Littéralement, dix mille millions.

255 Strycknos potatorum. Si I'on frotte avec une des semences de cette plante l'intérieur d'une jarre servant
a mettre de l'eau, oela fait précipiter les particules terreuses répandues dans I'eau.

256 Voyez ci-dessus, Liv. Il. st. 76.

71



siras ("), doivent étre considérées comme l'acte de dévotion le plus grand pour un
Brahmane.

71. « De méme que les impuretés des métaux sont détruites lorsqu'on les expose au feu,
de méme toutes les fautes que les organes peuvent commettre sont effacées par des
suppressions d'haleine.

72. « QU'il efface ses péchés en retenant sa respiration : qu'il expie ses fautes en se livrant
au recueillement le plus absolu; qu'il réprime les désirs sensuels en imposant un frein
a ses organes ; qu'il détruise, par la méditation profonde, les qualités opposées a la na-
ture divine (*%).

73. « En se livrant a la méditation la plus abstraite, qu'il observe la marche de I'ame a tra-
vers les différents corps, depuis le degré le plus élevé jusqu'au plus bas, marche que
les hommes dont I'esprit n'a pas été perfectionné par la lecture des Védas ont peine a
distinguer.

74. « Celui qui est doué de cette vue sublime (**°) n'est plus captivé par les actions ; mais
celui qui est privé de cette vue parfaite est destiné a retourner dans le monde.

75. « En ne faisant point de mal aux créatures, en maitrisant ses organes, en accomplissant
les devoirs pieux prescrits par le Véda, et en se soumettant aux pratiques de dévotion
les plus austéres, on parvient ici-bas au but supréme, qui est de s'identifier avec
Brahme.

76. « Cette demeure dont les os forment la charpente, a laquelle les muscles servent d'at-
taches, enduite de sang et de chair, recouverte de peau, infecte, qui renferme des ex-
créments et de l'urine,

77. « Soumise a la vieillesse et aux chagrins, affligée par les maladies, en proie aux souf-
frances de toute espéce, unie a la qualité de passion, destinée a périr, que cette de-
meure humaine soit abandonnée avec plaisir par celui qui I'occupe.

78. « De méme qu'un arbre quitte le bord d'une riviére lorsque le courant I'emporte, de
méme qu'un oiseau quitte un arbre suivant son caprice, de méme celui qui abandonne
ce corps par nécessité ou par sa propre volonté, est délivré d'un monstre horrible.

79. « Laissant a ses amis ses bonnes actions, a ses ennemis ses fautes, le Sannyasi, en se li-
vrant a une méditation profonde, s'éléve jusqu'a Brahme, qui existe de toute éternité.
80. « Lorsque, par sa connaissance intime du mal, il devient insensible a tous les plaisirs
des sens, alors il obtient le bonheur dans ce monde, et la béatitude éternelle dans

l'autre.

81. « S'étant de cette maniere affranchi par degrés de toute affection mondaine, devenu
insensible a toutes les conditions opposées, comme I'honneur et le déshonneur, il est
absorbé pour toujours dans Brahme.

82. « Toujours ce qui vient d'étre déclaré (**°) s'obtient par la méditation de I'Essence di-
vine ; car aucun homme, lorsqu'il ne s'est pas élevé a la connaissance de I'Ame su-
préme, ne peut recueillir le fruit de ses efforts.

83. « Qu'il lise constamment a voix basse la partie du Véda qui concerne le sacrifice, celle
qui a rapport aux Divinités, celle qui a pour objet I'Ame supréme, et tout ce qui est dé-
claré dans le Védanta (**4).

84. « La Sainte Ecriture est un refuge assuré méme pour ceux qui ne la comprennent pas,
pour ceux qui la comprennent et qui la lisent, pour ceux qui désirent le Ciel, et pour
ceux qui aspirent a une éternité de bonheur.

85. « Le Brahmane qui embrasse la vie ascétique selon les régles qui viennent d'étre décla-
rées dans l'ordre convenable, se dépouille ici-bas de tout péché, et se réunit a la Divi-
nité supréme.

86. « Je vous ai instruits des devoirs communs aux quatre classes (*%?) de Yatis maitres
d'eux-mémes ; connaissez maintenant les regles particulieres auxquelles sont astreints
ceux de la premiére classe qui renoncent a toutes les pratiques pieuses prescrites par le
Véda.

257 Le mot siras signifie ordinairement téte. Peut étre faut-il entendre par ce mot la premiére strophe de

I'hymne au soleil ? mais je ne donne pas cela comme certain. Voyez ci-dessus, Liv. Il, st. 77, note.

258 Telles que la colére, la cupidité, la médisance. (Commentaire.)
259 C'est-a-dire celui pour qui I'Etre supréme est présent partout. (Commentaire.)

260 Savoir, l'affranchissement de toute affection mondaine et l'insensibilité a toutes les conditions opposées.
(Commentaire.)

261 Voyez Liv. Il, st. 160.
262 Les Tatis ou Sannyasis, de quatre sortes, sont, d'apres le Commentaire, les Koutitcharas, les Bahodlda-
kas, les Hansas et les Paramahansas.

72



87. « Le novice, I'homme marié, 'anachoréte et le dévot ascétique forment quatre ordres
distincts, qui tirent leur origine du maitre de maison.

88. « Le Brahmane qui entre successivement dans tous ces ordres, conformément a la loi,
et qui se conduit de la maniére prescrite, parvient a la condition Supréme, c'est-a-dire
a l'identification avec Brahme.

89. « Mais, parmi les membres de ces ordres, le maitre de maison qui observe les pré-
ceptes de la Srouti et de la Smriti, est reconnu le principal ; car c'est lui qui soutient les
trois autres.

90. « De méme que toutes les rivieres et tous les fleuves vont se confondre dans I'Océan,
de méme tous les membres des autres ordres viennent chercher un asile auprés du
maitre de maison.

91. « Les Dwidjas qui appartiennent a ces quatre ordres doivent toujours, avec le plus
grand soin, pratiquer les dix vertus qui composent le devoir.

92. « La résignation, I'action de rendre le bien pour le mal, la tempérance, la probité, la
pureté, la répression des sens, la connaissance des Sastras, celle de 'Ame supréme, la
véracité et I'abstinence de colére : telles sont les dix vertus en quoi consiste la devaoir.

93. « Les Brahmanes qui étudient ces dix préceptes du devoir, et, aprés les avoir étudiés,
s'y conforment, parviennent a la condition supréme.

94. « Un Dwidja qui pratique avec la plus grande attention ces dix vertus, qui a entendu
l'interprétation du Védanta comme la loi le prescrit, et dont les trois dettes sont acquit-
tées (%), peut renoncer entiérement au monde.

95. « Se désistant de tous les devoirs religieux de maitre de maison, ayant effacé tous ses
péchés, réprimé ses organes et compris parfaitement le sens des Védas, qu'il vive heu-
reux et paisible sous la tutelle de son fils (°%%).

96. « Aprés avoir abandonné toute espéce de pratique pieuse, dirigeant son esprit vers
l'unique objet de ses pensées, la contemplation de I'Etre divin, exempt de tout autre
désir, ayant expié ses fautes par sa dévotion, il atteint le but supréme.

97. « Je vous ai déclaré les quatre régles de conduite qui concernent les BrAhmanes, régles
saintes, et qui produisent, aprés la mort, des fruits impérissables ; connaissez mainte-
nant le devoir des rois. »

263 Voyez ci-dessus, Liv. IV, st. 257.
264 Ceci concerne spécialement le Yati, nommé Koutitckara. Voyez ci-dessus, st. 86.

73



LIVRE SEPTIEME

CONDUITE DES ROIS ET DE LA CLASSE MILITAIRE

1. « Je vais déclarer les devoirs des rois, la conduite que doit tenir un monarque ; je dirai
quelle est son origine, et par quel moyen il peut obtenir la récompense supréme.

2. « Un Kchatriya qui a regu, suivant la régle, le divin sacrement de ['initiation, doit s'ap-
pliquer a protéger avec justice tout ce qui est soumis a son pouvoir.

3. « En effet, ce monde, privé de rois, étant de tous cotés bouleversé par la crainte, pour la
conservation de tous les étres, le Seigneur créa un roi,

4. « En prenant des particules éternelles de la substance d'Indra, d'Anila, de Yama, de
Sodrya, d'Agni, de Varouna, de Tchandra et de Kouvéra (%) ;

5. « Et c'est parce qu'un roi a été formé de particules tirées de I'essence de ces principaux
Dieux, qu'il surpasse en éclat tous les autres mortels.

6. « De méme que le soleil, il brile les yeux et les cceurs, et personne sur la terre ne peut le
regarder en face.

7. « Il est le Feu, le Vent, le Soleil, le Génie qui préside a la lune, le Roi de la justice, le
Dieu des richesses, le Dieu des eaux, et le Souverain du firmament, par sa puissance.

8. « On ne doit pas mépriser un monarque, méme encore dans I'enfance, en se disant : «
C'est un simple « mortel » ; car c'est une grande Divinité qui réside sous cette forme
humaine.

9. « Le feu ne brdle que 'hnomme qui s'en approche imprudemment; mais le feu du cour-
roux d'un roi consume toute une famille avec ses troupeaux et tous ses autres biens.
10. « Aprés avoir mdrement examiné l'opportunité d'une affaire, ses propres forces, le
temps et le lieu, un roi, pour faire triompher la justice, emprunte successivement

toutes sortes de formes ; suivant les circonstances, il est ami, ennemi ou neutre.

11. Celui qui, dans sa bienveillance, répand les faveurs de la fortune, par sa valeur déter-
mine la victoire, et dans sa colére cause la mort, réunit certainement toute la majesté
des gardiens du monde.

12. « L'homme qui, dans son égarement, lui témoigne de la haine, doit périr infaillible-
ment; car, sur-le-champ, le roi s'occupe des moyens de le perdre.

13. « Que le roi ne s'écarte jamais des régles par lesquelles il a déterminé ce qui est Iégal et
ce qui est illégal, relativement aux choses permises et aux choses défendues.

14. « Pour aider le roi dans ses fonctions, le Seigneur produisit, dés le principe, le Génie
du chéatiment, protecteur de tous les étres, exécuteur de la justice, son propre fils, et
dont 'essence est toute divine.

15. « C'est la crainte du chatiment qui permet a toutes les créatures mobiles et immobiles
de jouir de ce qui leur est propre, et qui les empéche de s'écarter de leurs devoirs.

16. « Aprés avoir bien considéré le lieu et le temps, les moyens de punir et les préceptes
de la loi, que le roi inflige le chatiment a ceux qui se livrent a l'iniquité.

17. « Le chatiment est un roi plein d'énergie ; c'est un administrateur habile, c'est un sage
dispensateur de la loi: il est reconnu comme le garant de I'accomplissement du devoir
des quatre ordres.

18. Le chatiment gouverne le genre humain, le chatiment le protege ; le chatiment veille
pendant que tout dort; le chatiment est la justice, disent les Sages.

19. « Infligé avec circonspection et a propos, il procure aux peuples le bonheur; mais ap-
pliqué inconsidérément, il les détruit de fond en comble.

20. « Si le roi ne chatiait pas sans relache ceux qui méritent d'étre chatiés, les plus forts ro-
tiraient les plus faibles, comme des poissons, sur une broche (%) ;

21. « La corneille viendrait becqueter l'offrande de riz, le chien lécherait le beurre clarifié;
il n'existerait plus de droit de propriété; I'homme du rang le plus bas prendrait la
place de 'homme de la classe la plus élevée.

265 Voyez ci-dessus, Liv. V, st. 96.

266 Ou, suivant une autre lecon, les plus forts feraient leur proie des plus faibles, comme les poissons dans
leur élément.

74



22. « Le chatiment régit tout le genre humain, car un homme naturellement vertueux se
trouve difficilement ; c'est par la crainte du chatiment que le monde peut se livrer aux
jouissances qui lui sont allouées.

23. « Les Dieux, les Titans, les Musiciens célestes, les Géants, les serpents, remplissent
leurs fonctions spéciales, contenus par la crainte du chatiment.

24. « Toutes les classes se corrompraient, toutes les barriéres seraient renversées, l'univers
ne serait que confusion, si le chatiment ne faisait plus son devoir (*%).

25. « Partout ou le chatiment, a la couleur noire, a I'ceil rouge, vient détruire les fautes, les
hommes n'éprouvent aucune épouvante, si celui qui dirige le chatiment est doué d'un
jugement sain.

26. « Les sages considérent comme propre a régler le chatiment un roi véridique, n'agis-
sant qu'avec circonspection, possédant les saints Livres, et parfaitement expert en fait
de vertu, de plaisir et de richesse.

27. « Le roi qui I'impose a propos augmente ces trois moyens de félicité ; mais un prince
voluptueux, colére et fourbe, recoit la mort du chatiment.

28. « Car le chatiment est I'énergie la plus puissante; il est difficile a soutenir pour ceux
dont I'dme n'a pas été fortifiée par I'étude des lois ; il détruirait, avec toute sa race, un
roi qui s'écarterait de son devorr;

29. « Il dévasterait les chateaux, le territoire, les pays habités, avec les étres mobiles et
immobiles qu'ils renferment, et affligerait, par la privation des offrandes qui doivent
leur étre adressées, méme les Saints et les Dieux dans le Ciel (*%9).

30. « Le chétiment ne peut pas étre infligé convenablement par un roi privé de conseillers,
imbécile, avide de gain, dont l'intelligence n'a pas été perfectionnée par I'étude des
lois, et qui est adonné aux plaisirs des sens.

31. « C'est par un prince entiérement pur, fidéle & ses promesses, observateur des lois, en-
touré de serviteurs habiles, et doué d'un jugement sain, que le chatiment peut étre im-
posé d'une maniére équitable.

32. Qu'il se conduise dans son royaume selon la justice, qu'il chatie avec rigueur ses en-
nemis, qu'il soit toujours franc avec ses amis affectionnés, et plein de douceur a I'égard
des Brahmanes.

33. « La renommée d'un monarque qui agit de cette maniere, lors méme qu'il vit de grain
glané (%°), s'étend au loin dans le monde, comme une goutte d'huile de sésame dans
leau ;

34. « Mais la renommeée d'un prince qui est tout I'opposé du premier, et dont les passions
ne sont pas vaincues, se resserre (2°) dans le monde, de méme qu'une goutte de
beurre liquéfié dans l'eau.

35. « Un roi a été créé pour étre le protecteur de toutes les classes et de tous les ordres
(™), qui se maintiennent successivement dans I'accomplissement de leurs devoirs par-
ticuliers.

36. « C'est pourquoi je vais vous exposer, de la maniére convenable et par ordre, ce que le
roi doit faire, avec ses ministres, pour protéger les peuples.

37. « Apres s'étre levé a l'aube du jour, le roi doit témoigner son respect aux Brahmanes
versés dans la connaissance des trois Livres saints et dans la science de la morale, et se
gouverner par leurs conseils.

38. « Qu'il vénére constamment les Brahmanes respectables par leur vieillesse et par leur
dévotion, possédant la sainte Ecriture, purs d'esprit et de corps; car celui qui vénére
les vieillards est toujours honoré, méme par les Géants.

39. « Qu'il prenne continuellement exemple sur eux pour I'humilité, alors méme que sa
conduite est sage et mesurée ; car un monargue humble et modeste dans ses maniéres
ne peut se perdre en aucune circonstance.

40. « Beaucoup de souverains, par suite de leur inconduite, ont péri avec leurs biens, tan-
dis que des ermites ont obtenu des royaumes par leur sagesse et leur humilité.

41. « Véna se perdit par son manque de sagesse, ainsi que le roi Nahoucha (?%), Soudasa
(™), Yavana, Soumoukha et Nimi.

267 C'est-a-dire s'il cessait d'agir, ou agissait mal a propos. (Commentaire.)

268 Littéralement, dans I'atmosphere (Antarikcha), dans la région intermédiaire.

269 C'est-a dire, quoigu'il ait un mince trésor.

270 Littéralement, se fige.

271 Les quatre ordres sont : celui des novices, celui des maitres de maison, celui des anachorétes, et celui
des dévots ascétiques.

75



42. « Prithou (%), au contraire, parvint & la royauté par la sagesse de sa conduite, ainsi
que Manou ; Kouvéra obtint de méme I'empire des Richesses, et le fils de Gadhi (37),
le rang de Brahmane.

43. « Que le roi apprenne de, ceux qui posseédent les trois Védas la triple doctrine qu'ils
renferment, qu'il étudie les lois immémoriales relatives a l'application des peines, qu'il
acquiére la science du raisonnement, la connaissance de I'Ame supréme, et qu'il s'ins-
truise des travaux des différentes professions, comme l'agriculture, le commerce et le
soin des bestiaux, en consultant ceux qui les exercent.

44. « Qu'il fasse, nuit et jour, tous ses efforts pour dompter ses organes ; car celui qui mai-
trise ses organes est seul capable de soumettre les peuples a son autorité.

45. « Qu'il évite, avec le plus grand soin, les vices qui conduisent a une fin malheureuse,
parmi lesquels dix naissent de I'amour du plaisir, et huit, de la colére.

46. « En effet, un souverain adonné aux vices que produit I'amour du plaisir, perd sa ver-
tu et sa richesse; s'il se livre aux vices causés par la colére, il perd méme l'existence par
la vengeance de ses sujets.

47. « La chasse, le jeu (3°), le sommeil pendant le jour, la médisance, les femmes, l'ivresse,
le chant, la danse, la musique instrumentale et les voyages inutiles, sont les dix sortes
de vices qui naissent de I'amour du plaisir :

48. « L'empressement a divulguer le mal, la violence, 'action de nuire en secret, l'envie, la
calomnie, l'action de s'approprier le bien d'autrui, celle d'injurier ou de frapper quel-
gu'un, composent la série des huit vices engendrés par la colére.

49. « Qu'il fasse principalement ses efforts pour vaincre le désir immodére, que tous les
Sages considérent comme ['origine de ces deux séries de vices ; en effet, ces deux séries
en découlent.

50. « Les liqueurs enivrantes, le jeu, les femmes et la chasse, ainsi énumérés par ordre,
doivent étre regardés par un roi comme ce qu'il y a de plus funeste dans la série des
vices nés de I'amour du plaisir.

272 Nahoucha, prince de la dynastie lunaire, roi de Pratichthana, et dont Francis Hamilton place le régne
dans le dix-neuviéeme siecle avant notre ére. Selon la Fable, Indra ayant perdu le trdne du ciel, Nahou-
cha, qui avait fait cent fois le sacrifice du cheval, fut mis a la place d'Indra. Curieux de jouir de tous ses
droits, il voulut avoir I'amour de Satéhi, femme du Dieu détroné. Elle consentit a le recevoir, s'il se
montrait a ses yeux dans un équipage plus pompeux que celui de son prédécesseur. Nahoucha pensa
gue rien n'était plus magnifique que de se faire porter sur les épaules des Brahmanes. Comme ils al-
laient trop lentement au gré de son impatience, il s'oublia au point de frapper la téte sacrée d'Agastya,
en lui disant sarpa, sarpa, c'est-a-dire, avance, avance. Le saint, irrité, répéta les mémes mots, mais
dans un autre sens ; dans sa bouche ils signifiaient marche serpent ; et, en effet, Nahoucha fut changé
en serpent. Langlois, Thééatre Indien, vol. Il, pag. 436 )

273 Soudasa, roi d'Avodhya, placé par Hamilton dans le dix-septiéme siécle avant notre ere. Selon le méme
auteur, Nimi, roi de Mithila, a d0 régner dans le dix-neuviéme siécle avant J.-C.

274 Prithou, ancien roi de I'lnde, que I'on dit antérieur aux deux antiques et célébres dynasties dont les In-
diens font remonter I'origine jusqu’'aux dieux Soma et Solrya. Boudha, fils de Soma, et régent de la
planéte de Mercure, est considéré comme le premier roi de la race lunaire (Soma— Vansa). Ikchwakou,
fils de Manou Vaivaswata, par conséquent petit-fils de Solrya (Vivaswat), et que I'on fait vivre pres de
deux mille ans avant Jésus-Christ, est le premier roi de la race solaire (Solrya- Vansa). Les princes de
cette dynastie régnaient sur la contrée appelée Kosala,qui avait pour capitale Ayodhya, ville fondée
par lkchwakou. La capitale des rois de la dynastie lunaire fut I'abord Pratichthana, ville de I'Antarve-
def, située prés du confluent du Gange et du Djemna (Yamouna), dont on voit encore les ruines sur la
rive gauche du Gange, vis-a-vis d'Allahdbéad. Les princes de la race lunaire s'étendirent ensuite dans le
Kouroudesa, et fondérent successivement Indraprastha, Hastinapoura et Kosambipoura.

275 Viswamitra, fils de Gadhi, est un prince de la race lunaire dont les querelles avec le Mouni Vasichtha
sont célébres dans les annales fabuleuses de I'lnde ancienne. La possession d’'une vache qui produisait
tout a volonté, et que Viswamitra voulait enlever au saint personnage, fut I'origine d’une lutte dans la-
quelle Vasichtha fut vainqueur par le secours de sa vache, qui produisit des Iégions de Barbares qui
anéantirent les troupes I'ad.versaire Viswamitra, reconnaissant la supériorité du pouvoir des Brah-
manes, se livra a de rigoureuses austérités pour s'élever du rang de Kchatriya a celui de Brahmanes, et
Brahma fut contraint de lui accorder cette faveur. Quelques savants pensent que, par la vache, il faut
entendre I'lnde ou sa partie la plus riche, dont la souveraineté fut un sujet de guerre entre deux prin-
cipes ou deux classes rivales celle des Brahmanes et celle des Kchatriyas. Les Brahmanes appelérent a
leur secours des nations étrangeres, par le secours desquelles ils remportérenl la victoire. La guerre de
Viswamitra contre Vasichtha, et les pénitences, par lesquelles il obtint, la dignité de Brahmane, sont ra-
contées dans le Ramayana, et forment un des épisodes les plus intéressants de cet admirable poéme.

276 Littéralement, les dés.

76



51. « Qu'il considére toujours l'action de frapper, celle d'injurier et celle de nuire au bien
d'autrui, comme les trois choses les plus pernicieuses dans la série des vices produits
par la colere ;

52. « Et dans la réunion des sept vices mentionnés, auxquels, en tous lieux, les hommes
sont enclins, les premiers dans l'ordre doivent étre reconnus comme plus graves que
ceux qui suivent par tout prince magnanime.

53. « Le vice et la mort étant comparés, le vice a été déclaré la chose la plus horrible ; en
effet, 'homme vicieux tombe dans les plus profondes régions de I'enfer ; aprés sa
mort, 'lhomme exempt de vices parvient au ciel.

54. « Le roi doit choisir sept ou huit ministres dont les ancétres étaient attachés au service
royal, versés eux-mémes dans la connaissance des lois, braves, habiles a manier les
armes, de noble lignage, et dont la fidélité est assurée par un serment fait sur 'image
d'une Divinité.

55. « Une chose trés facile en elle-méme devient difficile pour un homme seul ; a plus
forte raison lorsqu'il s'agit de gouverner, sans étre assisté, un royaume dont les reve-
nus sont considérables !

56. « Qu'il examine toujours, avec ces ministres, les choses a discuter en commun, la paix
et la guerre, ses forces (*’"), ses revenus, sa sdreté personnelle et celle de son royaume,
et les moyens d'assurer les avantages acquis.

57. « Aprés avoir pris leurs avis différents a part, puis collectivement, qu'il adopte, dans
I'affaire que I'on traite, la mesure qui lui parait la plus avantageuse.

58. « Mais qu'il délibere avec un BrAhmane d'un haut savoir, et le plus habile de tous ces
conseillers, sur l'importante résolution qu'il a prise relativement aux six articles prin-
cipaux (*’®).

59. « Qu'il lui communique avec confiance toutes les affaires; et aprés avoir pris avec lui
une détermination finale, qu'il mette alors la chose a exécution.

60. « Il doit aussi choisir d'autres conseillers intégres, trés instruits, assidus, experts en
matiére de finances, et d'une vertu éprouvée.

61. « Autant d'hommes sont nécessaires pour que les affaires soient exécutées convena-
blement, autant le roi doit prendre a son service des gens actifs, capables et expéri-
mentés.

62. « Parmi eux, qu'il emploie ceux qui sont braves, intelligents, de bonne famille et in-
tegres, a exploiter les mines d'or, d'argent ou de pierres précieuses, et a percevoir les
produits des terres cultivées, et qu'il confie la garde de l'intérieur de son palais aux
hommes pusillanimes, parce que des hommes courageux, voyant le roi souvent seul
ou entouré de ses femmes, pourraient le tuer, & l'instigation des ennemis.

63. « QU'il fasse choix d'un ambassadeur parfaitement versé dans la connaissance de tous
les Sastras, sachant interpréter les signes, la contenance et les gestes, pur dans ses
meeurs et incorruptible, habile, et d'une illustre naissance.

64. « On estime I'ambassadeur d'un roi lorsqu'il est affable, pur, adroit, doué d'une bonne
mémoire, bien au fait des lieux et des temps, de belle prestance, intrépide et éloquent.

65. « C'est du général que dépend l'armée, c'est de la juste application des peines que dé-
pend le bon ordre ; le trésor et le territoire dépendent du roi, la guerre et la paix, de
l'ambassadeur.

66. « En effet, c'est 'ambassadeur qui rapproche des ennemis, c'est Iui qui divise des alliés
; car il traite les affaires qui déterminent la rupture ou la bonne intelligence.

67. « Dans les négociations avec un roi étranger que I'ambassadeur devine les intentions
de ce roi, d'aprés certains signes, d'aprés son maintien et ses gestes, et au moyen des
signes et des gestes de ses propres émissaires secrets, et qu'il connaisse les projets de
ce prince, en s'abouchant avec des conseillers avides ou mécontents.

68. « Etant complétement instruit par sort ambassadeur de tous les desseins du souverain
étranger, que le roi prenne les plus grandes précautions pour qu'il ne puisse lui nuire
en aucune maniére.

69. « Qu'il fixe son séjour dans une contrée champétre, fertile en grains, habitée par des
gens de bien ; saine, agréable, entourée de voisins paisibles, ou les habitants peuvent
se procurer facilement de quoi vivre.

70; « Qu'il s'établisse dans une place ayant son abord défendu soit par un désert aride
s'étendant tout autour, soit par des remparts en pierres ou en briques, soit par des fos-

277 Ces forces consistent dans I'armée le trésor, les villes et le territoire (Commentaire.
278 Voyez plus loin, st. 160.

77



sés remplis d'eau, soit par des bois impénétrables, soit par des hommes armés soit par
une montagne sur laquelle cette place est située.

71. « Qu'il fasse tout son possible pour se retirer dans une place rendue inaccessible par
une montagne; car une telle forteresse est trés estimée a cause des nombreux avan-
tages qu'elle présente.

72. « Les trois premiers endroits d'un acceés difficile, les déserts, les murailles et les fossés,
servent de protection aux bétes sauvages, aux rats et aux animaux aquatiques ; et les
trois derniers moyens de défense, en suivant I'ordre, les bois, les soldats et les mon-
tagnes, aux singes, aux hommes et aux Dieux.

73. « De méme que les ennemis de ces étres ne peuvent pas leur nuire lorsqu'ils sont a
I'abri dans leurs divers gites; de méme un roi qui s'est retiré dans une place inacces-
sible n'arien a craindre de ses ennemis.

74. « Un seul archer placé sur un rempart peut tenir téte a cent ennemis ; cent archers
peuvent résister a dix mille ennemis ; voila pourquoi on attache du prix a une place
forte.

75. « La forteresse doit étre pourvue d'armes, d'argent, de vivres, de bétes de somme, de
Brahmanes, de pionniers, de machines, d'herbes et d'eau.

76. « Au milieu, que le roi fasse construire pour lui un palais renfermant tous les bati-
ments nécessaires et bien distribué, défendu par des murs et des fossés, habitable dans
toutes les saisons, brillant de stuc, entouré d'eau et d'arbres.

77. « Aprés s'y étre établi, qu'il prenne une épouse de la méme classe que lui, pourvue des
signes qui sont d'un heureux présage, appartenant a une grande famille, charmante,
douée de beauté et de qualités estimables.

78. « Qu'il choisisse un conseiller spirituel (Pourohita), et un chapelain (Ritwidj), chargés
de célébrer pour lui les cérémonies domestiques et celles qui s'accomplissent avec les
trois feux sacrés.

79. « Que le roi fasse différents sacrifices, accompagnés de nombreux présents ; pour
remplir entierement son devoir, qu'il procure aux Brahmanes des jouissances et des ri-
chesses.

80. « Qu'il fasse percevoir son revenu annuel dans tout son domaine par des commis fi-
déeles ; gu'il observe les lois dans ce monde ; qu'il se conduise comme un pére avec ses
sujets.

81. « Il doit établir dans chaque partie divers inspecteurs intelligents, chargés d'examiner
la conduite de ceux qui sont au service du prince.

82. « Qu'il honore, en leur faisant des présents, les Brahmanes qui aprés avoir terminé
leurs études théologiques, ont quitté la maison de leur pére spirituel ; car ce trésor que
déposent les rois entre les mains des Brahmanes a été déclaré impérissable.

83. « Il ne peut étre enlevé ni par les voleurs, ni par les ennemis, il ne peut pas se perdre ;
par conséquent, c'est aux BrAhmanes que le roi doit confier cet impérissable trésor
(279)_

84. « L'oblation versée dans la bouche ou dans la main d'un Br@hmane est bien meilleure
gue les offrandes au feu ; elle ne tombe jamais, elle ne se desséche jamais, elle n'est ja-
mais consumee.

85. « Le don fait a un homme qui n'est point Brahmane n'a qu'un mérite ordinaire ; il en a
deux fois autant, s'il est offert a un homme qui se dit Brahmane ; adressé a un Brah-
mane avancé dans I'étude des Védas, il est cent mille fois plus méritoire ; fait a un
théologien consommé, il est infini.

86. « Offert a une personne qui en est digne, et avec une foi pure, un don procure apres la
mort une récompense faible ou considérable a celui qui le fait.

87. « Un roi qui protége son peuple, étant défié par un ennemi qui I'égale, le surpasse ou
lui est inférieur en forces, ne doit pas se détourner du combat ; qu'il se rappelle le de-
voir de la classe militaire.

88. « Ne jamais fuir dans un combat, protéger les peuples, révérer les Brahmanes, tels
sont les devoirs éminents dont I'accomplissement procure aux rois la félicité.

89. « Les souverains qui, dans les batailles, désireux de se vaincre I'un l'autre, combattent
avec le plus grand courage et sans détourner la téte, vont directement au ciel aprés
leur mort.

90. « Un guerrier ne doit jamais, dans une action, employer contre ses ennemis des armes
perfides, comme des batons renfermant des stylets aigus, ni des fleches barbelées, ni
des fleches empoisonnées, ni des traits enflammés (°%).

279 C'est-a-dire, qu'il doit leur faire des présents. (Commentaire). 78



91. « Qu'il ne frappe ni un ennemi qui est a pied, si lui-méme est sur un char, ni un
homme efféminé, ni celui qui joint les mains pour demander merci, ni celui dont les
cheveux sont défaits, ni celui qui est assis, ni celui qui dit : « Je suis ton prisonnier,

92. « Ni un homme endormi, ni celui qui n'a pas de cuirasse, ni celui qui est nu, ni celui
qui est désarmé, ni celui qui regarde le combat sans y prendre part ; ni celui qui est
aux prises avec un autre.

93. « Ni celui dont I'arme est brisée, ni celui qui est accablé par le chagrin, ni un homme
grievement blessé, ni un lache, ni un fuyard; qu'il se rappelle le devoir des braves
guerriers.

94. « Le lache qui prend la fuite pendant le combat, et qui est tué par les ennemis, se
charge de toutes les mauvaises actions de son chef, quelles gu'elles soient ;

95. « Et si ce fuyard qui a été tué avait fait provision de quelques bonnes ceuvres pour
l'autre vie, son chef en retire tout I'avantage.

96. « Les chars, les chevaux les éléphants, les ombrelles, les vétements, les grains, les bes-
tiaux, les femmes, les ingrédients de toute espéce, les métaux, a I'exception de l'or et
de l'argent, appartiennent de droit a celui qui s'en est emparé a la guerre.

97. « On doit prélever sur ces prises la partie la plus précieuse pour l'offrir au roi ; telle est
la régle du Véda ; et le roi doit distribuer entre tous les soldats ce qui n'a pas été pris
séparément.

98. « Telle est la loi irréprochable et primordiale qui concerne la classe militaire ; un
Kchatriya, en tuant ses ennemis dans le combat, ne doit jamais s'écarter de cette loi.

99. « Qu'il désire conquérir ce qu'il n'a pas acquis, qu'il conserve avec soin ce qu'il ac-
quiert ; en le conservant, qu'il 'augmente en le faisant valoir, et le produit, qu'il le
donne a ceux qui en sont dignes.

100. « Qu'il sache que I'observation de ces quatre préceptes fait obtenir ce qui est I'objet
des désirs de I'homme, la félicité; en conséquence, il doit toujours s'y conformer exac-
tement et sans relache.

101. « Que le roi essaye de conquérir ce qu'il convoite, avec le secours de son armée ; par
sa vigilance, qu'il conserve ce qu'il a gagné; en le conservant, qu'il 'augmente par les
modes légaux ; lorsqu'il I'a augmenté, qu'il le répande en libéralités.

102. « Que ses troupes soient constamment exercées, qu'il déploie toujours sa valeur, qu'il
cache avec soin ce qui doit rester secret, qu'il épie constamment le c6té faible de I'en-
nemi.

103. « Le roi dont I'armée s'exerce continuellement est craint du monde entier ; en conseé-
guence, qu'il tienne toujours les peuples en respect par ses forces militaires.

104. « Qu'il agisse toujours loyalement, et n'ait jamais recours a la fraude, et, se tenant
constamment sur ses gardes, qu'il découvre les manceuvres perfides de son ennemi.
105. « Que son adversaire ne connaisse pas son c6té faible ; mais que Iui cherche a recon-
naitre la partie vulnérable de son ennemi ; semblable a la tortue, qu'il attire & lui tous

les membres de la royauté, et qu'il répare toutes les bréches de I'Etat.

106. « Comme le héron, qu'il réfléchisse sur les avantages qu'il peut obtenir ; comme le
lion, qu'il déploie sa valeur ; comme le loup, qu'il attaque a l'improviste ; comme le
lievre, gu'il opére sa retraite avec prudence.

107. « Lorsqu'il s'est ainsi disposé a faire des conquétes, qu'il soumette a son autorité les
opposants par la négociation, et par les trois autres moyens, qui sont : de répandre des
présents, de semer la division, et d'employer la force des armes (*%%).

108. « S'il ne réussit pas a les réduire par les trois premiers moyens, qu'il les attaque a
force ouverte, et les force successivement de se soumettre.

109. « Parmi ces quatre moyens de succes, a commencer par les traités, les hommes ins-
truits estiment toujours de préférence les négociations pacifiques et la guerre pour
l'avantage des royaumes.

110. « De méme que le cultivateur arrache la mauvaise herbe pour préserver le grain, de
méme un roi doit protéger son royaume en détruisant ses ennemis.

111. « Le monarque insensé qui opprime ses sujets par une conduite injuste, est bientot
privé de la royauté et de la vie, ainsi que tous ses parents.

280 On a cru qu'il s'agissait ici de fusées renfermant une composition inflammable analogue a celle du feu
grégeois ou de la poudre a canon ; mais cela est fort incertain. Les traits enflammés mentionnés dans le
texte de Manou étaient peut-étre simplement des fleches garnies de matiéres propres a mettre le feu.
Les Anciens en employaient de semblables.

281 Voyez plus loin, st. 198.

79



112. « De méme que I'épuisement du corps détruit la vie des étres animés, de méme la vie
des rois se détruit par I'épuisement de leur royaume.

113. « Pour maintenir le bon ordre dans ses Etats, que le roi se conforme toujours aux
régles qui suivent ; car le souverain dont le royaume est bien gouverné voit sa prospé-
rité s'accroitre.

114. « Pour deux, trois, cing, ou méme cent villages, suivant leur importance, qu'il éta-
blisse une compagnie de gardes commandés par un officier de confiance, et chargés de
veiller a la sOreté du pays.

115. « Qu'il institue un chef pour chaque commune (grama (%2)), un chef de dix com-
munes, un chef de vingt, un chef de cent, un chef de mille.

116. « Le chef d'une commune doit lui-méme faire connaitre au chef de dix communes les
désordres, comme vols, brigandages, a mesure qu'ils ont lieu dans sa juridiction, lors-
gu'il ne peut pas les réprimer; le chef de dix communes doit en faire part au chef pré-
posé pour vingt ;

117. « Le chef de vingt communes doit notifier le tout au chef institué pour cent, et ce
dernier doit transmettre l'information lui-méme au chef de mille communes.

118. « Les choses que les habitants d'une commune sont tenus de donner tous les jours au
roi, telles que riz, boisson, bois de chauffage, doivent étre pergues par le chef d'une
commune pour ses émoluments.

119. « Le chef de dix communes doit jouir du produit d'un koula (%) ; le chef de vingt
communes, du produit de cing koulas ; le chef de cent communes, du produit d'une
commune (grama) ; le chef de mille communes, du produit d'une ville (poura).

120. « Les affaires de ces communes, soit générales, soit particuliéres, doivent étre inspec-
tées par un autre ministre du roi, actif et bien intentionné.

121. « Dans chaque grande ville (nagara), qu'il nomme un surintendant général, d'un
rang élevé, entouré d'un appareil imposant, semblable & une planéte au milieu des
étoiles.

122. « Ce surintendant doit surveiller toujours lui-méme les autres fonctionnaires ; et le
roi doit se faire rendre un compte exact, par ses émissaires, de la conduite de tous ses
délégués dans les différentes provinces.

123. « Car, en général, les hommes chargés par le roi de veiller a la s(reté du pays, sont
des fourbes ; portés a s'emparer du bien d' autrui ; que le roi prenne la défense du
peuple contre ces gens-la.

124. « Les hommes en place qui sont assez pervers pour soutirer de l'argent de ceux qui
ont affaire a eux, doivent étre dépouillés de tous leurs biens par le roi, et bannis du
royaume;

125. « Aux femmes attachées a son service, et a toute la bande des domestiques, que le roi
alloue un salaire journalier proportionné a leur rang et a leurs fonctions.

126. « Il faut donner au dernier des domestiques un pana (?*) de cuivre par jour, un vé-
tement complet (°®%) deux fois par an, et un drona (%) de grain tous les mois; et au
premier des domestiques, six panas, six vétements deux fois par an, et six mesures de
grain tous les mois.

127. « Apres avoir considéré le prix auquel les marchandises sont achetées, celui auquel
on les vend, la distance du pays d'ou on les apporte, les dépenses de nourriture et

282 Le mot grdma, que j'ai cru devoir traduire par commune, doit s'entendre ici d'un village, ou d'un bourg

avec son territoire environnant.

283 Le koula est I'étendue de terrain qui peut étre labourée par deux charrues, pourvues chacune de six

taureaux.

284 Le pana vaut quatre-vingts des petits coquillages appelés cauris. Voyez aussi Liv. VIII. st. 136.
285 Un vétement de dessus et un vétement de dessous.

286 Un kountchi vaut huit mouchtis ou poignées de grains ; un pouchkala, huit kountchis ; un adhaka,
quatre pouchkalas ; un drona, quatre adhakas, (Commentaire ) Suivant M. Wilson {Sanscrit Dictiona-
ry), I'adhaka répond a sept livres onze onces Avoirdupois, mesure anglaise (3 kilogr 486 grammes) ;
par conséquent, le drona équivaut, selon le méme calcul, a trente livres douze onces Avoirdupois (13
kil 913 gramm.). M. Haughton, dans une des notes qu'il a jointes a la traduction de Jones, fait observer

gue cette solde serait bien faible, et que le drona doit avoir été autrefois plus considérable. Suivant une
autre évaluation donnée par M. Carey, dans sort Dictionnaire Bengali, et citée par M. Haughton, I'ad-
haka, dans le voisinage de Calcutta, répond a cent soixante livres (72 kil. 546 gr.); et le drona, par con-
séquent, a six cent quarante livres (290 kil. 185 gr.). Je dois ajouter que le drona est le vingtiéeme du
cumbha, et que cette derniére mesure vaut, suivant M. Wilson (Sanscrit Dictionary), un peu plus de
trois boisseaux (bushels) : trois boisseaux répondent a un hectolitre. Le drona, qui n'est que le ving-
tieme du kumbha, vaudrait cinq litres suivant cette évaluation, évidemment trop faible.

80



d'assaisonnement, les précautions nécessaires pour apporter les marchandises en
toute sdreté, que le roi fasse payer des impdts aux commercgants.

128. « Aprés un mir examen, un roi doit lever continuellement les impdts dans ses Etats,
de telle sorte que lui-méme et le marchand retirent la juste récompense de leurs tra-
vaux.

129. « De méme que la sangsue, le jeune veau et I'abeille ne prennent que petit a petit leur
nourriture, de méme ce n'est que par petites portions que le roi doit percevaoir le tribu
annuel dans son royaume.

130. « La cinquantiéme partie peut étre prélevée par le roi sur les bestiaux et sur I'or ou
l'argent ajoutés chaque année au fonds ; la huitieme, la sixieme ou la douzieme partie
sur les grains, suivant la qualité du sol et les soins qu'il exige.

131. « Qu'il prenne la sixieme partie du bénéfice annuel fait sur les arbres, la viande, le
miel, le beurre clarifié, les parfums, les plantes médicinales, les sucs végétaux, les
fleurs, les racines et les fruits ;

132. « Sur les feuilles, les plantes potagéres, 'herbe, les ustensiles de canne, les peaux, les
vases de terre, et tout ce qui est en pierre.

133. « Un roi, méme lorsqu'il meurt de besoin, ne doit pas recevoir de tribut d'un Brah-
mane versé dans la Sainte Ecriture; et qu'il ne souffre jamais que, dans ses Etats, un
pareil Brahmane soit tourmenté par la faim.

134. « Lorsque, sur le territoire d'un roi, un homme imbu de la Sainte Ecriture souffre de
la faim, le royaume de ce prince sera bientét en proie a la famine.

135. « Apres s'étre assuré de ses connaissances théologiques et de la pureté de sa con-
duite, que le roi lui assure un état honorable ; qu'il le protége contre tous, comme fait
un pére pour son fils [égitime.

136. « Les devaoirs religieux accomplis tous les jours par ce Brahmane, sous la protection
du roi, prolongent la durée de l'existence du souverain, et augmentent ses richesses et
ses Etats.

137. « Que le roi fasse payer comme imp6t redevance annuelle tres modique aux hommes
de son royaume qui appartiennent a la derniére classe, et qui vivent d'un commerce
peu lucratif.

138. « Quant aux ouvriers, aux artisans et aux Soddras, qui gagnent leur subsistance a
force de peine, qu'il les fasse travailler chacun un jour par mois.

139. « Qu'il ne coupe pas sa propre racine, en refusant, par exces de bonté, de recevoir les
impots, ni celles des autres, en exigeant des tributs exorbitants par exces d'avarice ;
car, en coupant sa propre racine et la leur, il se réduit, lui et les autres, a I'état le plus
misérable.

140. « Que le roi soit sévere ou doux suivant les circonstances ; un souverain doux, sévere
a propos, est généralement estimé.

141. « Lorsqu'il est fatigué d'examiner les affaires des hommes, qu'il confie cet emploi &
un premier ministre versé dans la connaissance des lois, trés instruit, maitre de ses
passions, et appartenant a une bonne famille.

142. « Qu'il protége ainsi ses peuples avec zele et vigilance, en remplissant de la maniére
prescrite tous les devoirs qui lui sont imposés.

143. « Le souverain dont les sujets éplorés sont enlevés par des brigands hors de son
royaume, SOuUs Ses yeux et aux yeux de ses ministres, est véritablement un mort et non
un étre vivant.

144. « Le principal devoir d'un Kchatriya est de défendre les peuples, et le roi qui jouit
des avantages qui ont été énumérés est tenu de remplir ce devoir.

145. « S'étant levé a la derniére veille de la nuit, apres s'étre purifié, gu'il adresse, dans un
profond recueillement, ses offrandes au feu et ses hommages aux Brahmanes, et qu'il
entre dans la salle d'audience convenablement décorée.

146. « Etant la, qu'il réjouisse ses sujets par des paroles et des regards gracieux, et les con-
gédie en-suite ; aprés les avoir renvoyés, qu'il tienne conseil avec ses ministres.

147. « Montant au sommet d'une montagne, ou bien se rendant en secret sur une terrasse,
ou dans un endroit solitaire d'une forét, qu'il délibére avec eux sans étre observé.

148. « Le roi dont les résolutions secréetes ne sont pas connues des autres hommes qui se
réunissent entre eux, étend son pouvoir sur toute la terre, bien qu'il n'ait pas de trésor.

149. « Les hommes idiots, muets, aveugles ou sourds, les oiseaux bavards, comme le per-
roquet et la sarika, les gens tres ageés, les femmes, les barbares (Mlétchhas), les malades
et les estropiés, doivent étre éloignés au moment de la délibération.

81



150. « Les hommes disgraciés dans cette vie, pour des fautes commises dans une nais-
sance précédente, trahissent une résolution secréte, de méme que les oiseaux bavards,
et particulierement les femmes ; c'est pourquoi il faut avoir soin de les exclure.

151. « Au milieu du jour ou de la nuit, lorsqu'il est exempt d'inquiétudes et de fatigues,
de concert avec ses ministres ou bien seul, qu'il réfléchisse sur la vertu, le plaisir et la
richesse ;

152. « Sur les moyens d'acquérir en méme temps ces choses, qui sont, en général, oppo-
sées l'une a l'autre ; sur le mariage de ses filles, et sur I'éducation de ses fils ;

153. « Sur l'opportunité d'envoyer des ambassadeurs, sur les chances de succes de ses en-
treprises ; qu'il surveille la conduite de ses femmes dans I'appartement intérieur, et les
démarches de ses émissaires.

154. « Qu'il réfléchisse sur les huit affaires des rois, comprenant les revenus, les dépenses,
les missions des ministres, les défenses, la décision des cas douteux, I'examen des af-
faires judiciaires, I'application des peines, les expiations ; sur les cing sortes d'espion
gu'il doit employer secrétement, savoir : des jeunes hommes hardis et d'un esprit pé-
nétrant, des anachoretes dégradés, des laboureurs malheureux, des marchands ruinés,
des faux pénitents ; sur les intentions bienveillantes ou hostiles de ses voisins, et sur
les dispositions des Etats environnants ;

155 « Sur la conduite du prince étranger qui n‘a que des forces médiocres, et qui, se trou-
vant voisin, d'un ennemi et d'un ambitieux, n'est pas assez puissant pour leur résister
s'ils sont unis, mais peut leur tenir téte s'ils sont divisés ; sur les préparatifs du mo-
narque désireux de conquétes, sur la situation du prince qui reste neutre, mais qui
peut résister a I'ennemi, au conquérant et a celui dont les forces sont médiocres, pour-
vu qu'ils ne soient pas réunis, et particuli@rement sur celle de son propre ennemi.

156. « Ces quatre puissances, désignées sous la dénomination commune de souche des
pays environnants avec huit autres appelées les branches, et qui offrent différentes
sortes d'alliés ou d'adversaires sont déclarées les douze principales puissances.

157. « Cing autres pouvoirs secondaires, savoir : leurs ministres, leurs territoires, leurs
places fortes, leurs trésors et leurs armées, ajoutés a chacun de ces douze pouvaoirs,
forment en tous soixante-douze pouvoirs, qu'il faut examiner. '

158. « Le roi doit considérer comme ennemi tout prince qui est son voisin immédiat, ainsi
gue l'allié de ce prince ; comme ami, le voisin de son ennemi ; et comme neutre, tout
souverain qui ne se trouve dans aucune de ces deux situations.

159. « Qu'il prenne de l'ascendant sur tous ces princes par le secours des négociations et
par les trois autres moyens (%), soit séparés, soit réunis, surtout par sa valeur et sa po-
litique.

160. « Qu'il médite sans cesse les six ressources, qui sont : de faire un traité de paix ou
d'alliances, d'entreprendre la guerre, de se mettre en marche, d'asseoir son camp, de
diviser ses forces, de se mettre sous la protection d'un monarque puissant.

161. « Aprés avoir considéré la situation des affaires, qu'il se détermine, suivant les cir-
constances, a attendre I'ennemi, a se mettre en marche, a faire la paix ou la guerre, a
diviser ses forces ou a chercher un appui.

162. « Un roi doit savoir qu'il y a deux sortes d'alliances et de guerres, qu'il y a également
deux maniéeres de camper ou de se mettre en marche, et d'obtenir la protection d'un
autre souverain.

163. « On doit reconnaitre deux sortes d'alliances ayant pour but de procurer des avan-
tages, soit dans le moment, soit par la suite : celle ou les deux princes conviennent
d'agir et de marcher ensemble, et celle ou ils doivent agir séparément.

164. « La guerre a été déclarée de deux espéces : on peut la faire pour son propre compte,
ou pour venger une injure faite a un allié, dans le dessein de vaincre I'ennemi, soit
dans la saison, soit dans un autre temps.

165. « Tant6t le roi se met seul en campagne pour détruire I'ennemi a son plaisir, tantét il
se réunit & son allié ; la marche est donc reconnue de deux sortes.

166. « Le campement est déclaré avoir lieu dans deux circonstances : lorsqu'on a été suc-
cessivement affaibli, soit par les coups du Sort (?), soit par suite de mauvaises combi-
naisons (*®9), ou lorsqu'on veut favoriser son allié.

287 Voyez ci-dessus, st 107.

288 C'est-a-dire, en punition de fautes commises dans une vie précédente (Commentaire.)
289 Peut-étre mieux en punition de fautes commises dans cette vie.

82



167. « Pour assurer la réussite d'une entreprise, I'armée et le roi doivent se séparer en
deux corps ; tel est le double systéme de la division des forces, proclamé par ceux qui
apprécient les avantages des six ressources.

168. « Un prince se met sous la protection d'un roi puissant dans deux circonstances :
lorsqu'il est accablé par I'ennemi, afin d'étre a I'abri de ses attaques; et d'avance dans la
crainte d'étre assailli, afin que le bruit de cette puissante protection se répande et
tienne I'ennemi en respect.

169. « Lorsque le roi reconnait que, par la suite, sa supériorité sera certaine, et que, pour
le présent, il n'a qu'un léger dommage a supporter, qu'il ait recours aux négociations
pacifiques ;

170. « Mais quand il voit que tous les membres de I'Etat sont dans la situation la plus flo-
rissante, et que lui-méme s'est élevé au plus haut degré du pouvoir, alors gu'il entre-
prenne la guerre.

171. « Lorsqu'il est parfaitement sOr que son armée est contente et bien approvisionnée, et
gue le contraire a lieu chez son ennemi, qu'il entre en campagne contre son adversaire.

172. « Mais s'il est faible en équipages et en soldats, qu'il choisisse avec soin une position
avantageuse, et améne peu a peu les ennemis a faire la paix.

173. « Lorsqu'un roi pense que son ennemi est, sous tous les rapports, plus puissant que
lui, alors, divisant ses forces en deux corps, qu'il se retire, avec une partie des troupes,
dans une place forte, et tdche de parvenir a ses fins, qui sont d'arréter les progrés de
'ennemi.

174. « Mais lorsqu'il peut étre attaqué de tous cétés par les forces de son antagoniste, alors
gu'il cherche promptement la protection d'un souverain juste .et puissant.

175. « Celui qui tient & la fois en respect ses propres sujets et les forces ennemies, doit
constamment étre honoré par lui de tout son pouvoir, comme maitre spirituel (Gou-
rou).

176. « Toutefois, si, dans cette situation, il s'apercoit qu'une telle protection a des incon-
vénients, quelle que soit sa détresse, qu'il fasse une guerre vigoureuse sans balancer.
177. « Un souverain, profond politique, doit mettre en ceuvre tous les moyens indiqués,
pour que ses alliés, les puissances neutres et ses ennemis, n'aient aucune supériorité

sur lui.

178. « Qu'il examine mlrement l'issue présumable de toutes les affaires, la situation pré-
sente des choses, ainsi que les avantages et les désavantages de tout ce qui s'est passé.

179. « Celui qui sait prévoir dans I'avenir l'unité ou l'inconvénient d'une mesure, qui dans
l'occasion présente se décide avec promptitude, qui lorsqu'un événement a eu lieu en
apprécie les conséquences, n'est jamais renverse par ses ennemis.

180 « Qu'il dispose tout de telle sorte, que ses alliés, les monarques neutres et ses enne-
mis, ne puissent avoir sur lui aucun avantage ; telle est, en somme, toute la politique.

181. « Lorsque le roi se met en campagne pour envahir le territoire de son ennemi, il doit
s'avancer peu a peu de la maniére suivante, en se dirigeant vers la capitale de son ad-
versaire.

182. « Qu'il commence son expédition dans le mois favorable de margasircha (>*°), lorsque
sa marche est embarrassée par des éléphants et par des chars, ou bien vers les mois de
phalgouna (**%) et de tchaitra (**2), s'il a beaucoup de cavalerie, suivant les troupes qui
l'accompagnent, afin de trouver les récoltes de I'automne, ou du printemps dans la
contrée qu'il veut envabhir.

183. « Méme dans les autres saisons, lorsqu'il voit que la victoire est certaine, et qu'il est
arrivé quelque malheur a son ennemi, qu'il se mette en marche pour combattre.

184. « Ayant pris les précautions nécessaires pour la sireté de son royaume, et fait tous
les préparatifs de son entreprise ; s'étant procuré tout ce qui est nécessaire pour sé-
journer dans le pays ennemi, et ayant envoyé a propos des espions ;

185. « Ayant fait ouvrir trois sortes de routes a travers les plaines, les foréts et les endroits
inondés, et organisé les six corps de son armée, les éléphants, la cavalerie, les chars, les
fantassins, les officiers et les valets conformément aux régles de la tactique militaire,
gu'il se dirige vers la capitale de son ennemi.

186. « Qu'il se tienne en garde contre ces faux amis qui en secret sont d'intelligence avec
I'ennemi, et contre les gens qui sont revenus a son service apres l'avoir quitté ; car ce
sont les plus dangereux ennemis.

200 Mérgasircha ou agrahayana, novembre-décembre.
291 Phalgouna, février-mars.
292 Tchaitra, mars-avril. 83



187. « Pendant la marche, qu'il range ses troupes dans un ordre ayant la forme d'un baton
(%%), d'un chariot (?®*), d'un verrat (**®), d'un monstre marin (macara) (**®), d'une ai-
guille (*"), ou de Garoura (*%).

188. « De quelque coté qu'il appréhende du danger, qu'il étende ses troupes de ce coté, et
gu'il se place toujours au centre d'un bataillon disposé comme une fleur de lotus.

189. « Qu'il place un commandant (Sénépati) et un général (Baladhyakcha) dans toutes les
directions ; et chaque fois qu'il craint une attaque d'un c6té, c'est vers cet endroit qu'il
doit tourner.

190. « Qu'il établisse de tous cotés des postes composés de soldats fideles, connaissant les
différents signaux, habiles a soutenir une attaque et a charger I'ennemi, intrépides, et
incapables de déserter.

191. « Qu'il fasse combattre réunis en une seule phalange des soldats peu nombreux; qu'il
étende, s'il le veut, des forces considérables ; et aprés les avoir rangées en forme d'ai-
guille ou de foudre (**°), qu'il donne la bataille.

192. « Qu'il combatte dans une plaine avec des chars et des chevaux ; dans un endroit
couvert d'eau avec des éléphants et des bateaux armés ; sur un terrain couvert d'arbres
et de broussailles avec des arcs ; dans une place découverte, avec des sabres, des bou-
cliers et autres armes.

193. « Il doit placer dans les premiers rangs des hommes nés dans les provinces de Kou-
roukchétra, de Matsya, de Pantchala, de Sodraséna (3°°) et des hommes grands et
agiles nés dans d'autres contrées.

194. « Qu'il encourage son armée aprées l'avoir rangée en bataille, et qu'il examine avec
soin ses soldats ; qu'il soit instruit de la maniére dont ils se comportent pendant qu'ils
sont aux mains avec I'ennemi.

195. « Lorsqu'il a bloqué son ennemi, il doit asseoir son camp, ravager le territoire étran-
ger, et gater continuellement I'herbe des paturages, les provisions de bouche, l'eau et
le bois de chauffage de son adversaire,

196. Qu'il détruise les piéces d'eau, les remparts, les fossés; qu'il harcéle I'ennemi pendant
le jour, et I'attaque a I'improviste pendant la nuit.

197. « Qu'il attire a son parti ceux qui peuvent seconder ses desseins, comme des parents
du prince ennemi ayant des prétentions au tréne, ou des ministres mécontents ; qu'il
soit informé de tout ce qu'ils font; et lorsque le ciel se montre favorable, qu'il combatte
pour faire des conquétes, libre de toute crainte.

198. « Qu'il fasse tous ses efforts pour réduire ses ennemis, par des négociations, par des
présents, et en fomentant des dissensions ; qu'il emploie ces moyens a la fois ou sépa-
rément; sans avoir recours au combat.

199. « Comme on ne prévoit jamais d'une maniére certaine pour laquelle des deux armées
sera la victoire ou la défaite dans une bataille, le roi doit, autant que possible, éviter
d'en venir aux mains ;

200. « Mais lorsqu'il ne peut se servir d'aucun des trois expédients indiqués, qu'il com-
batte vaillamment, afin de vaincre I'ennemi.

201 « Aprés avoir conquis un pays, que le roi honore les Divinités qu'on y adore et les
vertueux Brahmanes ; qu'il distribue des largesses au peuple, et fasse des proclama-
tions propres a éloigner toute crainte.

202. « Quand il s'est complétement assuré des dispositions de tous les vaincus, qu'il ins-
talle dans ce pays un prince de la race royale et lui impose des conditions.

293 C'est-a-dire, en colonne, disposée de la maniére suivante : en téte, un général; au milieu, le roi ; a I'ar-
riere-garde, un commandant; aux deux cotés, les éléphants; pres des éléphants, les chevaux; ensuite, les
piétons: telle est la disposition a laquelle il faut avoir recours lorsqu'on a a craindre de tous les cotés
d'étre attaqué. (Commentaire.)

204 La téte étant allongée, et la queue étendue, lorsqu'on craint d'étre attaqué par derriere. (Commentaire.)

295 Lorsque le centre est considérable, et que 'avant-garde et 'arriere-parde sont faibles ; disposition néces-
saire quand on peut étre attaqué par les deux flancs. (Commentaire.)

296 Les principales forces étant réunies a l'avant-garde et a l'arriere-garde, tandis que le centre est faible,
lorsgu'on craint d'étre assailli en téte et en queue. (Commentaire.)

297 Lorsque les meilleures troupes sont en téte d'une longue colonne, dans I'appréhension d'une attaque a
l'avant-garde. (Commentaire.)

298 Disposition analogue a la troisieme, les ailes étant plus étendues. (Comentaire.) — Garoura ou Garou-
da, fils de Kasyapa et de Vinat4, et jeune frére d'Arouna, cocher du soleil, est représenté avec les ailes et
la téte d'un oiseau, et considéré comme le souverain de la race emplumée.

299 C'est-a-dire, en une longue ligne, ou en trois corps.

300 Voyez ci-dessus, Liv. II, st. 19. 84



203. « Qu'il fasse respecter les lois de la nation conquise comme elles ont été promul-
guées, et qu'il offre en présent des pierreries au prince et a ses courtisans.

204. « Enlever des choses précieuses, ce qui produit la haine, ou les donner, ce qui concilie
I'amitié, peut étre louable ou blamable suivant les circonstances.

205. « La réussite de toutes les affaires du monde dépend des lois du Destin, réglées par
les actions des mortels dans leurs existence» précédentes, et de la conduite de
I'homme; les décrets de la Destinée sont un mystére; c'est donc aux moyens dépen-
dants de I'hnomme qu'il faut avoir recours.

206. « Le vainqueur peut encore conclure la paix avec son adversaire et le prendre pour
allié avec empressement, en considérant que les trois fruits d'une expédition sont un
ami, de I'or, ou une augmentation de territoire.

207. « Qu'il examine d'abord les dispositions du roi qui pourrait profiter de son absence
pour envahir son royaume, et celles du prince qui tient ce roi en respect, et qu'il retire
ensuite le fruit de son expédition, soit qu'il contracte ou non un traité d'alliance avec
son adversaire vaincu.

208. « En gagnant des richesses et un accroissement de territoire, un roi n‘augmente pas
autant ses ressources qu'en se conciliant un ami fidéle, qui, bien que faible, peut un
jour devenir puissant.

209. « Un allié peu redoutable, mais vertueux, reconnaissant, faisant le bonheur de ses su-
jets, dévoué a ses amis et ferme dans ses entreprises, est digne d'une haute estime.

210. « Les Sages considérent comme un ennemi invincible celui qui est instruit, d'une
noble race, brave, habile, libéral, plein de gratitude pour ceux qui lui ont rendu ser-
vice, et inébranlable dans ses desseins.

211. « La bonté, I'art de connaitre les hommes, la valeur, la compassion, une libéralité
inépuisable, telles sont les vertus qui font I'ornement d'un prince neutre.

212. « Un roi doit abandonner sans hésiter, pour sauver sa personne, méme une contrée
salubre, fertile, et trés-favorable a l'accroissement du bétail.

213. « Pour remédier a l'infortune, qu'il garde avec soin ses richesses, qu'il sacrifie ses ri-
chesses pour sauver son épouse, gu'il sacrifie son épouse et ses richesses pour se sau-
ver lui-méme.

214. « Un prince sage, qui voit toutes sortes de calamités fondre en méme temps sur lui,
doit mettre en ceuvre tous les expédients convenables, soit a la fois, soit séparément.
215. « Se renfermant tout entier dans I'examen de trois sujets, qui sont : celui qui dirige
I'affaire, c'est-a-dire lui-méme, l'objet qu'il se propose, et les moyens de succes, qu'il

s'efforce de parvenir au but de ses désirs.

216. « Aprés avoir délibéré avec ses ministres sur tout ce qui concerne I'Etat, de la ma-
niére qui a été prescrite, apres s'étre livré aux exercices qui conviennent a un guerrier,
et s'étre baigné a midi, que le roi entre dans l'appartement intérieur pour prendre son
repas.

217. « La, qu'il mange des aliments préparés par des serviteurs dévoués a sa personne,
connaissant le temps nécessaire, et d'une fidélité inaltérable ; cette nourriture doit étre
éprouvée avec le plus grand soin (3°%), et consacrée par des priéres (Mantras) qui neu-
tralisent le poison.

218. « Qu'il méle a tous ses aliments des antidotes, et qu'il ait toujours soin de porter sur
lui des pierres précieuses qui détruisent l'effet du poison.

219. « Que des femmes, surveillées avec soin, et dont les parures et les vétements ont été
examinés préalablement, de peur qu'elles ne cachent des armes ou du poison, vien-
nent I'éventer, et répandre sur son corps de l'eau et des parfums avec la plus grande
attention.

220. « Il doit prendre les mémes précautions en allant en voiture, en se couchant, en
s'asseyant, en mangeant, en se baignant, en faisant sa toilette et en ajustant ses orne-
ments.

221. « Aprés avoir mangé, qu'il se divertisse avec ses femmes, dans l'appartement inté-
rieur, et lorsqu'il s'est réjoui pendant le temps convenable, qu'il s'occupe de nouveau
des affaires publiques.

222. « S'étant équipé, qu'il passe en revue les gens de guerre, les éléphants, les chevaux et
les chars, les armes et les accoutrements.

223. « Le soir, apres avoir rempli ses devoirs pieux, qu'il se rende, muni de ses armes,
dans une partie retirée de son palais, pour entendre les rapports secrets de ses espions.

301 Cette épreuve se fait avec le secours de la perdrix (tchakora) ; a la vue d'un mets qui renferme du poi-
son,les yeux de la perdrix deviennent rouges. (Commentaire.) 85



224. « Puis, les ayant congédiés pour se rendre dans une autre partie de son palais, qu'il
retourne, entouré des femmes qui le servent, dans I'appartement intérieur pour y

prendre son repas du soir.

225. « La, ayant mangé une seconde fois quelque peu, ayant été récréé par le son des ins-
truments, qu'il se livre au repos lorsqu'il en est temps, et se Iéve ensuite exempt de fa-
tigue.

226. « Telles sont les régles que doit suivre un roi lorsqu'il se porte bien; mais quand il est
malade, qu'il confie a ses ministres le soin des affaires.

86



LIVRE HUITIEME

OFFICE DES JUGES ; LOIS CIVILES ET CRIMINELLES.

1. « Un roi désireux d'examiner les affaires judiciaires doit se rendre a la cour de justice
dans un humble maintien, étant accompagné de Brahmanes et de conseillers expéri-
mentés.

2. « La, assis ou debout, levant la main droite, modeste dans ses habits et dans ses orne-
ments, qu'il examine les affaires des parties contestantes.

3. « Que chaque jour il décide I'une apres l'autre, par des raisons tirées des coutumes par-
ticulieres aux pays, aux classes et aux familles, et des Codes de lois, les causes rangées
sous les dix-huit principaux titres qui suivent :

4. « Le premier de ces titres comprend les dettes ; le second, les dépbts ; le troisieme, la
vente d'un objet sans droit de propriété ; le quatrieme, les entreprises commerciales
faites par des associés ; le cinquiéme, l'action de reprendre une chose donnée ;

5. « Le sixieme, le non-paiement des gages ou du salaire ; le septieme, le refus de remplir
des conventions ; le huitiéme, lI'annulation d'une vente ou d'un achat; le neuvieme, les
discussions entre un maitre et son valet ;

6. « Le dixiéme, la loi qui concerne les disputes sur les limites ; le onziéme et le douzieme,
les mauvais traitements et les injures ; le treizieme, le vol ; le quatorzieme, le brigan-
dage et les violences; le quinziéme, l'adultére ;

7. « Le seizieme, les devoirs de la femme et du mari; le dix-septiéme, le partage des suc-
cessions; le dix-huitieme, le jeu et les combats d'animaux : tels sont les dix-huit points
sur lesquels sont basées les affaires judiciaires dans ce monde.

8 « Les contestations des hommes ont, en général, rapport a ces articles, et a quelques
autres non mentionnés ; que le roi juge leurs affaires en s'appuyant sur la loi éternelle.

9. « Lorsque le roi ne fait pas lui-méme I'examen des causes, qu'il charge un Brahmane
instruit de remplir cette fonction.

10. « Que ce Brahmane examine les affaires soumises a la décision du roi ; accompagné de
trois assesseurs, qu'il se rende au tribunal éminent, et s'y tienne assis ou debout.

11. « Quel que soit le lieu ou siégent trois Brahmanes versés dans les Védas, présidés par
un Brahmane trés-savant choisi par le roi, cette assemblée est appelée par les Sages, la
cour de Brahma a quatre faces.

12. « Lorsque la justice blessée par l'injustice se présente devant la cour, et que les juges
ne lui retirent pas le dard, ils en sont eux-mémes blessés.

13. « Il faut ou ne pas venir au tribunal, ou parler selon la vérité ; 'homme qui ne dit rien,
ou profere un mensonge, est également coupable.

14. « Partout ou la justice est détruite par l'iniquité, la vérité par la fausseté sous les yeux
des juges, ils sont également détruits.

15. « La justice frappe lorsqu'on la blesse; elle préserve lorsqu'on la protege; « gardons-
nous, en conséquence, de porter atteinte a la justice, de peur que, si nous la blessons,
elle ne nous punisse ». Tel est le langage que doivent tenir les juges au président, lors-
gu'ils le voient disposé a violer la justice.

16. « Le vénérable Génie de la justice est représenté sous la forme d'un taureau (Vricha) ;
celui qui lui fait tort est appelé par les dieux Vrichala (ennemi du taureau) ; il ne faut
donc pas porter atteinte a la justice.

17. « La justice est le seul ami qui accompagne les hommes apreés le trépas : car toute autre
affection est soumise a la méme destruction que le corps.

18. « Un quart de l'injustice d'un jugement retombe sur celui des deux contestants qui en
est cause; un quart sur le faux témoin, un quart sur tous les juges, un quart sur le roi ;

19. « Mais lorsque le coupable est condamné, le roi est innocent, les juges sont exempts de
blame, et la faute revient a celui qui I'a commise.

20.. « Que le prince choisisse, si telle est sa volonté, pour interpréte de la loi, un homme
de la classe sacerdotale qui n'en remplit pas les devoirs, et qui n'a d'autre recomman-
dation que sa naissance, ou bien un homme qui passe pour Brahmane, ou méme, au
défaut de ce Br@hmane, un Kchatriya. ou un Vaisya, mais jamais un homme de la
classe servile.

21. « Lorsqu'un roi souffre qu'un Soldra prononce des jugements sous ses yeux, son
royaume est dans une détresse semblable a celle d'une vache dans un bourbier.

87



22. « Le pays habité par un grand nombre de Soddras, fréquenté par des athées et dé-
pourvu de Brahmanes, est bientdt en entier détruit par les ravages de la famine et des
maladies.

23. « Se placant sur le sieége ou il doit rendre la justice, décemment vétu, et rassemblant
toute son attention, aprés avoir rendu hommage aux gardiens du monde (Lokapalas)
gue le roi ou le juge nommé par lui commence I'examen des causes.

24. « Considérant ce qui est avantageux ou nuisible, et s'attachant principalement a re-
connaitre ce qui est légal ou illégal, qu'il examine toutes les affaires des parties en sui-
vant l'ordre des classes.

25. « Qu'il découvre ce qui se passe dans l'esprit des hommes par le moyen des signes ex-
térieurs, par le son de leur voix, la couleur de leur visage, leur maintien, I'état de leur
corps, leurs regards et leurs gestes.

26. « D'apres I'état du corps, le maintien, la démarche, les gestes, les paroles, les mouve-
ments des yeux et du visage, on devine le travail intérieur de la pensée.

27. « Le bien par héritage d'un enfant sans protecteur doit rester sous la garde du roi, jus-
gu'a ce qu'il ait terminé ses études ou soit sorti de I'enfance, c'est-a-dire, jusqu'a sa sei-
ziéme année.

28. « La méme protection doit étre accordée aux femmes stériles, a celles qui n'ont pas de
fils, aux femmes sans parents, a celles qui sont fidéles a leur époux absent, aux veuves,
et aux femmes affligées par une maladie.

29. » Qu'un monarque juste inflige aux parents qui tenteraient de s'approprier le bien de
ces femmes pendant leur vie, le chatiment réservé aux voleurs.

30. « Un bien quelconque dont le maitre n'est pas connu doit étre proclamé au son du
tambour, puis conservé en dépdt par le roi pendant trois ans ; avant I'expiration des
trois ans, le propriétaire peut le reprendre; apres ce terme, le roi peut se l'adjuger.

31. « L'homme qui vient dire : « Cela est a moi», doit étre questionné avec soin ; ce n'est
gu'aprés qu'on lui a fait déclarer la forme, le nombre et les autres renseignements, que
le propriétaire doit étre remis en possession de I'objet en question.

32. « Celui qui ne peut pas indiquer parfaitement le lieu et le temps ou I'objet a été perdu,
ainsi que la couleur, la forme et la dimension de cet objet, doit étre condamné a une
amende de méme valeur.

33. « Que le roi préleve la sixieme partie sur un bien perdu par quelqu'un, et conservé par
lui, ou bien la dixieme, ou seulement la douzieme, se rappelant le devoir des gens de
bien, suivant qu'il I'a gardé pendant trois ans, pendant deux ans, ou seulement pen-
dant une année.

34. « Un bien perdu par quelgu'un, et trouvé par des hommes au service du roi, doit étre
confié a la garde de gens choisis exprés ; ceux que le roi prendra volant ce bien, qu'il
les fasse fouler aux pieds d'un éléphant.

35. « Lorsqu'un homme vient dire avec vérité : « Ce trésor m'appartient », et lorsqu'il
prouve ce qu'il avance, le trésor ayant été trouvé soit par cet homme lui-méme, soit
par un autre, le roi doit en prendre la sixiéme ou la douziéme partie, suivant la qualité
de cet homme;

36. « Mais celui qui I'a déclaré faussement doit étre mis a 'amende de la huitiéme partie
de ce qu'il posséde, ou pour le moins condamné a payer une somme égale a une faible
portion de ce trésor apres qu'on I'a compté.

37. « Lorsqu'un Brahmane instruit vient a découvrir un trésor jadis enfoui, il peut le
prendre en entier, car il est seigneur de tout ce qui existe ;

38. « Mais quand le roi trouve un trésor anciennement déposeé en terre, et qui n'a point de
maitre, qu'il en donne la moitié aux Brahmanes, et fasse entrer l'autre moitié dans son
trésor.

39. « Le roi a droit & la moitié des anciens trésors et des métaux précieux que la terre ren-
ferme, par sa qualité de protecteur, et parce qu'il est le seigneur de la terre.

40. « Le roi doit restituer aux hommes de toutes les classes leur bien que des voleurs
avaient enlevé; car un roi qui se l'appropria se rend coupable de vol.

41. « Un roi vertueux, apres avoir étudié les lois particuliéres des classes et des provinces,
les réglements des compagnies de marchands et les coutumes des familles, doit leur
donner force de loi, lorsque ces lois, ces réglements et ces coutumes ne sont pas con-
traires aux préceptes des Livres révélés.

42. « Les hommes qui se conforment aux reglements qui les concernent, et se renferment
dans l'accomplissement de leurs devoirs, deviennent chers aux autres hommes, quoi-
qu'ils soient éloignés.

88



43. « Que le roi et ses officiers se gardent de susciter un proceés, et qu'ils ne négligent ja-
mais par cupidité une cause apportée devant eux.

44. « De méme qu'un chasseur, en suivant la trace des gouttes de sang, parvient au réduit
de la béte fauve qu'il a blessée, de méme, a l'aide de sages raisonnements, que le roi
arrive au véritable but de la justice.

45. « Qu'il consideére attentivement la vérité, I'objet, sa propre personne, les témoins, le
lieu, le mode et le temps, s'attachant aux regles de la procédure.

46. « Qu'il mette en vigueur les pratiques suivies par les Dwidjas savants et vertueux, Si
elles ne sont pas en opposition avec les coutumes des provinces, des classes et des fa-
milles.

47. « Lorsqu'un créancier vient porter plainte devant lui, pour le recouvrement d'une
somme prétée que retient un débiteur, qu'il fasse payer le débiteur, aprés que le créan-
cier a fourni la preuve de la dette.

48. « Un créancier, pour forcer son débiteur de le satisfaire, peut avoir recours aux diffé-
rents moyens en usage pour recouvrer une dette.

49. « Par des moyens conformes au devoir moral (*°), par des proces, par la ruse, par la
détresse, et cinquiemement, enfin, par les mesures violentes, un créancier peut se faire
payer la somme qu'on lui doit.

50. « Le créancier qui force son débiteur a lui rendre ce qu'il lui a prété, ne doit pas étre
réprimandé par le roi pour avoir repris son bien.

51. « Lorsqu'un homme nie une dette, que le roi lui fasse payer la somme dont le créan-
cier fournit la preuve, et le punisse d'une Iégére amende, proportionnée a ses facultés.

52. « Sur la dénégation d'un débiteur sommé devant le tribunal de s'acquitter, que le de-
mandeur appelle en témoignage une personne présente au moment du prét, ou pro-
duise une autre preuve comme un billet.

53. « Celui qui invoque le témoignage d'un homme qui n'était pas présent; celui qui,
apres avoir déclaré une chose, la nie; celui qui ne s'apercoit pas que les raisons qu'il
avait alléguées d'abord, et celles qu'il fait valoir ensuite, sont en contradiction ;

54. « Celui qui, aprés avoir donné certains détails, modifie son premier récit; celui qui, in-
terrogé sur un fait bien établi, ne donne pas de réponse satisfaisante ;

55. « Celui qui s'est entretenu avec les témoins dans un lieu ou il ne le devait pas ; celui
qui refuse de répondre a une question faite a plusieurs reprises ; celui qui quitte le tri-
bunal ;

56. « Celui qui garde le silence lorsqu'on lui ordonne de parler, ou ne prouve pas ce qu'il
a avance, et enfin celui qui ne sait pas ce qui est possible et ce qui est impossible : sont
tous déboutés de leurs demandes.

57. « Lorsqu'un homme vient dire : « J'ai des témoins; » et étant invité a les produire, ne le
fait pas, le juge doit pour cette raison prononcer contre lui.

58. « Si le demandeur n'expose pas les motifs de sa plainte, il doit étre puni, d'apreés la loi,
par un chatiment corporel ou par une amende, suivant les circonstances ; et si le dé-
fendeur ne répond pas dans le délai de trois quinzaines, il est condamné par la loi.

59. « Celui qui nie a tort une dette, et celui qui réclame faussement ce qui ne lui est pas
dd, doivent étre condamnés par le roi a une amende double de la somme en question,
comme agissant volontairement d'une maniére inique.

60. « Lorsqu'un homme amené devant le tribunal par un créancier, étant interrogé par le
juge, nie la dette, I'affaire doit étre éclaircie, par le témoignage de trois personnes au
moins, devant les Brahmanes préposés par le roi.

61. « Je vais vous faire connaitre quels témoins les créanciers et les autres plaideurs doi-
vent produire dans les procés, ainsi que la maniére dont ces témoins doivent déclarer
la vérité.

302 Les passages qui suivent, et qui sont empruntés au législateur Vrihaspati, cité dans le Commentaire
sanskrit et dans le Digest of Hindia Law, éclaircissent entierement cette stance.
Par la médiation des amis et des parents, par de douces remontrances, en suivant partout un débiteur

ou en se tenant constamment dans sa maison, on peut l'obliger de payer la dette; ce mode de recouvrement

est dit conforme au devoir moral.
Lorsqu'un créancier, par ruse, emprunte une chose a son débiteur, ou retient une chose déposée par
lui, et le contraint de cette maniére a payer la dette, ce moyen est appelé une fraude Iégale.
Lorsqu'il force le débiteur a payer en enfermant son fils, sa femme, ou ses bestiaux, ou bien en veillant
constamment a sa porte, cela est dit une contrainte Iégale.

Lorsque, ayant attaché le débiteur, il 'emmeéne a sa maison, et en le flattant, ainsi que par d'autres moyens

analogues, I'oblige a payer, c'est ce qu'on appelle le mode violent.

89



62. « Des maitres de maison, des hommes ayant des enfants males, des habitants d'un
méme endroit, appartenant soit a la classe militaire, soit a la classe commercante, soit a
la classe servile, étant appelés par le demandeur, sont admis a porter témoignage,
mais non les premiers venus, excepté lorsqu'il y a nécessité.

63. « On doit choisir comme témoins pour les causes, dans toutes les classes, des hommes
dignes de confiance, connaissant tous leurs devoirs, exempts de cupidité, et rejeter
ceux dont le caractére est tout l'opposé.

64. « Il ne faut admettre ni ceux qu'un intérét pécuniaire domine, ni des amis, ni des do-
mestiques, ni des ennemis, ni des hommes dont la mauvaise foi est connue, ni des ma-
lades, ni des hommes coupables d'un crime.

65. « On ne peut prendre pour témoin ni le roi, ni un artisan de bas étage, comme un cui-
sinier, ni un acteur, ni un habile théologien, ni un étudiant, ni un ascétique détaché de
toutes les relations mondaines,

66. « Ni un homme entierement dépendant, ni un homme mal famé, ni celui qui exerce
un métier cruel, ni celui qui se livre a des occupations interdites, ni un vieillard, ni un
enfant, ni un homme seulement, ni un homme appartenant a une classe mélée, ni celui
dont les organes sont affaiblis,

67. « Ni un malheureux accablé par le chagrin, ni un homme ivre, ni un fou, ni un homme
souffrant de la faim ou de la soif, ni un homme excédé de fatigue, ni celui qui est épris
d'amour, ni un homme en colére, ni un voleur.

68. « Des femmes doivent rendre témoignage pour des femmes ; des Dwidjas du méme
rang, pour des Dwidjas ; des Soldras honnétes, pour des gens de la classe servile ; des
hommes appartenant aux classes mélées, pour ceux gqui sont nés dans ces classes;

69. « Mais s'il s'agit d'un événement arrivé dans les appartements intérieurs, ou dans une
forét, ou d'un meurtre, celui, quel qu'il soit, qui a vu le fait doit porter témoignage
entre les deux parties.

70. « Dans de telles circonstances, au défaut de témoins convenables, on peut recevoir la
déposition d'une femme, d'un enfant, d'un vieillard, d'un éléve, d'un parent, d'un es-
clave ou d'un domestique;

71. « Mais comme un enfant, un vieillard et un malade, peuvent ne point dire la vérité,
gue le juge considére leur témoignage comme faible, de méme que celui des hommes
dont I'esprit est aliéné.

72. « Toutes les fois qu'il s'agit de violences, de vol, d'adultere, d'injures et de mauvais
traitements, il ne doit pas examiner trop scrupuleusement la compétence des témaoins.

73. « Le roi doit adopter le rapport du plus grand nombre, lorsque les témoins sont parta-
gés ; lorsqu'il y a égalité en nombre, il doit se déclarer pour ceux qui sont distingués
par leur mérite; quand ils sont tous recommandables, pour les Dwidjas les plus ac-
complis.

74. « Il faut avoir vu ou entendu, suivant la circonstance, pour qu'un témoignage soit bon
; le ttmoin qui dit la vérité, dans ce cas, ne perd ni sa vertu, ni sa richesse.

75. « Le témoin qui vient dire, devant I'assemblée des hommes respectables, autre chose
gue ce qu'il a vu ou entendu, aprés sa mort est précipité dans I'enfer la téte la pre-
miere, et est privé du ciel.

76. « Lorsque, méme sans avoir été appelé pour l'attester, un homme voit ou entend une
chose, s'il est par la suite interrogé a ce sujet, qu'il déclare exactement cette chose
comme il I'a vue, comme il I'a entendue.

77. « Le témoignage unique d'un homme exempt de cupidité, est admissible dans certains
cas; tandis que celui d'un grand nombre de femmes, méme honnétes, ne l'est pas ( a
cause de l'inconstance de l'esprit des femmes ), non plus que celui des hommes qui ont
commis des crimes.

78. « Les dépositions faites, de leur propre mouvement, par les témoins, doivent étre ad-
mises au proceés; mais tout ce qu'ils peuvent dire autrement, étant influencés par un
motif quelconque, ne peut pas étre recu par la justice.

79. « Lorsque les témoins sont assemblés dans la salle d'audience, en présence du de-
mandeur et du défendeur, que le juge les questionne, en les exhortant doucement, de
la maniére suivante :

80. « Déclarez avec franchise tout ce qui s'est passé a votre connaissance, dans cette af-
faire, entre les deux parties réciproquement ; car votre témoignage est ici requis. »

81. « Le témoin qui dit la vérité, en faisant sa déposition, parvient aux séjours suprémes,
et obtient dans ce monde la plus haute renommeée ; sa parole est honorée de Brahma.

90



82. « Celui qui rend un faux témoignage tombe dans les liens de Varouna (3°%), sans pou-
voir opposer de résistance, pendant cent transmigrations ; on doit, en conséquence, ne
dire que la vérité.

83. « Un témoin est purifié en déclarant la vérité ; la vérité fait prospérer la justice : c'est
pour cela que la vérité doit étre déclarée par les témoins de toutes les classes.

84. « L'ame (Atma) est son propre témoin, I'ame est son propre asile; ne méprisez jamais
votre ame, ce témoin par excellence des hommes !

85. « Les méchants se disent : « Personne ne nous voit », mais les Dieux les regardent, de
méme que l'esprit (Pouroucha) qui siége en eux.

86. « Les Divinités gardiennes du ciel, de la terre, des eaux, du cceur humain, de la lune,
du soleil, du feu des enfers, des vents, de la nuit, des deux crépuscules et de la justice,
connaissent les actions de tous les étres animés.

87. « Dans la matinée, en présence des images des Dieux et des Brahmanes, que le juge,
apres s'étre purifié, invite les Dwidjas également purifiés, et ayant la face tournée vers
le nord ou vers l'est, a dire la vérité.

88. « Il doit interpeller un Brahmane en lui disant : « Parle ; » un Kchatriya, en lui disant :
« Déclare la vérité ; » un Vaisya, en lui représentant le faux témoignage comme une ac-
tion aussi coupable que celle de voler des bestiaux, du grain et de I'or ; un Soddra, en
assimilant, dans les sentences suivantes, le faux témoignage a tous les crimes :

89. « Les séjours de tourments réservés au meurtrier d'un Brahmane, a 'homme qui tue
une femme ou un enfant, a celui qui fait tort a son ami, et a celui qui rend le mal pour
le bien, sont également destinés au témoin qui fait une déposition fausse.

90. « Depuis la naissance, tout le bien que tu as pu faire, 6 honnéte homme ! sera entiere-
ment perdu pour toi, et passera a des chiens, si tu dis autre chose que la vérité.

91. « O digne homme ! tandis que tu dis : « Je suis seul avec moi-méme, » dans ton cceur
réside sans cesse cet Esprit supréme, observateur attentif et silencieux de tout le bien
et de tout le mal.

92. « Cet Esprit qui siége dans ton cceur, c'est un juge sévére, un punisseur inflexible, c'est
un Dieu (**) ; si tu n'es jamais en discorde avec lui, ne va pas en pélerinage a la riviére
de Ganga (*®), ni dans les plaines de Kourou.

93. « Nu et chauve, souffrant de la faim et de la soif, privé de la vie, celui qui aura porté
un faux témoignage sera réduit a mendier sa nourriture, avec une tasse brisée, dans la
maison de son ennemi.

94. « La téte la premiere, il sera précipité dans les gouffres les plus ténébreux de I'enfer, le
scélérat qui, interrogé dans une enquéte judiciaire, fait une « fausse déposition.

95. « Il est comparable a un aveugle qui mange les poissons avec les arétes, et éprouve de
la peine au lieu du plaisir qu'il se promettait, I'homme qui vient dans la cour de justice
donner des renseignements inexacts et parler de ce gu'il n'a pas vu.

96. « Les Dieux pensent qu'il n'y a pas dans ce monde d’homme meilleur que celui dont
I'Ame, qui sait tout, n'éprouve aucune inquiétude pendant qu'il fait sa déclaration.

97. « Apprends maintenant, 6 digne homme ! par une énumération exacte et dans l'ordre,
combien un faux témoin tue de ses parents, suivant les choses sur lesquelles porte la
déposition.

98. « Il tue cing de ses parents (3%) par un faux témoignage relatif & des bestiaux, il en tue
dix par un faux témoignage concernant des vaches, il en tue cent par un faux rapport
relatif a des chevauy, il en tue mille par une déposition fausse relative a des hommes ;

99. « Il tue ceux qui sont nés et ceux qui sont a naitre par une déclaration fausse concer-
nant de l'or ; il tue tous les étres par un faux témoignage concernant de la terre; garde-
toi donc de faire une fausse déposition dans un proces relatif a une terre.

303 Voyez ci-dessus, Liv. lIl. st. 87 ; et plus loin, Liv. IX, st. 245 et 308.

304 Littéralement, c'est Yama, c'est Vaivaswata. Yama est le juge des morts; Vaivaswata est un autre nom
du méme Dieu, considéré dans ses attributs de punisseur. C'est en qualité de fils du soleil (Vivaswat)
gueYama est appelé Vaivaswata.

305 Ganga, fille du mont Himavat et de la nymphe Mena, est la Déesse qui, dans la mythologie indienne,
préside au Gange. Elle était, dans le principe, habitante du ciel, et elle descendit sur la terre a la priere
d'un saint roi nommé Bhagirotha. Les détails de la descente de Gangéa remplissent un épisode de
Ramayana, dont M. de Schlegel a donné, dans la Bibliothéque Indiennz, une belle traduction en vers al-
lemands.

306 C'est-a-dire, il se rend aussi coupable que s'il tuait cing de ses parents; on bien, il précipite cinq de ses
parents dans I'enfer. (Commentaire.)

91



100. « Les Sages ont déclaré un faux témoignage concernant I'eau d'un puits ou d'un
étang, et concernant le commerce charnel avec les femmes, comme égal a un faux té-
moignage concernant une terre ; de méme qu'une fausse déposition relative & des
perles et autres choses précieuses produites dans l'eau, et tout ce qui a la nature de la
pierre.

101. « Instruit de tous les crimes dont on se rend coupable en faisant une fausse déposi-
tion, déclare avec franchise tout ce que tu sais, comme tu I'as vu et entendu.. »

102. « Qu'il s'adresse aux Br@hmanes qui gardent les bestiaux, qui font le commerce, qui
se livrent a des travaux ignobles, qui exercent le métier de bateleur, qui remplissent
des fonctions serviles ou la profession d'usurier, comme a des So(dras.

103. « Dans certains cas, celui qui, par un pieux motif, dit autrement gu'il ne sait, n'est pas
exclu du monde céleste ; sa déposition est appelée parole des Dieux.

104. « Toutes les fois que la déclaration de la vérité pourrait causer la mort d'un Soddra,
d'un Vaisya, d'un Kchatriya ou d'un Brdhmane, lorsqu'il s'agit d'une faute commise
dans un moment d'égarement, et non d'un crime prémédité, comme vol, effraction, il
faut dire un mensonge; et dans ce cas, c'est préférable a la vérité.

105. Que les témoins qui ont ainsi menti pour un motif louable, offrent & Saraswati (3°7)
des gateaux de riz et de lait consacrés a la Déesse de |'éloquence, pour faire une expia-
tion parfaite du péché de ce faux témoignage.

106. « Ou bien, que le témoin répande dans le feu, suivant la régle, une oblation de beurre
clarifié, adressée a la Déesse des priéres, en récitant des oraisons du Yadjour-Véda, ou
'hymne a Varouna qui commence par OUD, ou bien les trois invocations aux Divinités
des eaux.

107. « L'homme qui, sans étre malade, ne vient pas, dans le courant des trois quinzaines
qui suivent une sommation, rendre témoignage dans un procés ayant rapport a une
dette, sera chargé du payement de la dette entiére, et condamné en outre a une
amende du dixieme.

109. « Dans les affaires pour lesquelles il n'y a pas de témoins, le juge ne pouvant recon-
naitre parfaitement entre deux parties contestantes de quel c6té est la vérité, peut en
acqueérir la connaissance par le moyen du serment.

110. « Des serments ont été faits par les sept grands Richis (3°) et par les Dieux pour
éclaircir des affaires douteuses ; Vasichtha lui-méme fit un serment devant le roi Sou-
dama, fils de Piyavana, lorsqu'il fut accusé par Viswamitra (°°°) d'avoir mangé cent en-
fants.

111. « Qu'un homme sensé ne fasse jamais un serment en vain, méme pour une chose de
peu d'importance ; car celui qui fait un serment en vain, est perdu dans l'autre monde
et dans celui-ci.

112. « Toutefois, avec des maitresses, avec une jeune fille que I'on recherche en mariage,
ou lorsqu'il s'agit de la nourriture d'une vache, de matiéres combustibles nécessaires
pour un sacrifice, ou du salut d'un Brahmane, ce n'est pas un crime que de faire un pa-
reil serment.

113. « Que le juge fasse jurer un Brdhmane par sa véracité; un Kchatriya, par ses chevaux,
ses éléphants ou ses armes ; un Vaisya, par ses vaches, ses grains et son or ; un Soddra,
par tous les crimes.

114. « Ou bien, suivant la gravité du cas, qu'il fasse prendre du feu avec la main a celui
qu'il veut éprouver, ou qu'il ordonne de le plonger dans I'eau, ou lui fasse toucher sé-
parément la téte de chacun de ses enfants et de sa femme.

115. Celui que la flamme ne brdle pas, que I'eau ne fait pas surnager, auquel il ne survient
pas de malheur promptement, doit étre reconnu comme véridique dans son serment.

126. Le Richi Vatsa ayant été autrefois calomnié par son jeune frére consanguin, qui lui
reprochait d'étre le fils d'une Soldra, jura que c'était faux, passa au milieu du feu pour
attester la vérité de son serment, et le feu qui est I'épreuve de la culpabilité et de
linnocence de tous les hommes, ne brila pas méme un seul de ses cheveux, a cause de
sa veracité.

307 Saraswati, Déesse qui préside a I'éloquence, aux arts et a la musique : elle est I'épouse de Brahma.
308 Les sept Maharchis ou grands Richis sont des saints qui président aux sept étoiles de la grande Ourse.

Leurs noms sont: Marichi, Alri, Angiras, Poulastya, Poulaha, Kratou et Vasichtha. Ces noms se retrou-

vent tous dans la liste des dix Pradjapatis (voyez ci-dessus, Liv. !, st. 34), ce qui porte a croire que les
sept Itichis sont du nombre des dix Pradjapatis.

309 Voyez ci-dessus, Liv. VII, st. 42. Le trait de l'histoire de Viswamitra, mentionné par le commentateur, ne
m'est pas connu.

92



117. « Tout procés dans lequel un faux témoignage a été rendu, doit étre recommencé par
le juge, et ce qui a été fait doit étre considéré comme non avenu.

118. « Une déposition faite par cupidité, par erreur, par crainte, par amitié, par concupis-
cence, par coléere, par ignorance et par étourderie, est déclarée non-valable.

119. « Je vais énumérer dans l'ordre, les diverses sortes de punitions réservées a celui qui
rend un faux témoignage par l'un de ces motifs :

120. « S'il fait une fausse déposition par cupidité, qu'il soit condamné a mille panas
d'amende ; si c'est par égarement d'esprit, au premier degré de I'amende, qui est de
deux cent cinquante panas (31°) ; par crainte, a 'amende moyenne de cing cents panas
deux fois répétée; par amitié, au quadruple de I'amende du premier degré;

121. « Par concupiscence, a dix fois la peine du premier degré; par coléere, a trois fois
l'autre amende, c'est-a-dire, la moyenne ; par ignorance, a deux cents panas complets ;
par étourderie, a cent seulement.

122. « Telles sont les punitions déclarées par les anciens Sages, et prescrites par les Iégisla-
teurs en cas de faux témoignages, pour empécher gu'on ne s'écarte de la justice et pour
réprimer l'iniquité.

123. « Un prince juste doit bannir les hommes des trois derniéres classes apreés leur avoir
fait payer I'amende de la maniéere susdite, lorsqu'ils donnent un faux témoignage ;
mais qu'il bannisse simplement un Brahmane.

124. « Manou Swayambhouva (issu de I'Etre existant par lui-méme) a déterminé dix en-
droits ou I'on peut infliger une peine aux hommes des trois derniéres classes ; mais
gu'un Brahmane sorte du royaume sain et sauf.

125. « Ces dix endroits sont: les organes de la génération, le ventre, la langue, les deux
mains, les deux pieds en cinquieéme lieu, I'ceil, le nez, les deux oreilles, les biens et le
corps, pour les crimes qui emportent la peine capitale.

126. « Apres s'étre assuré des circonstances aggravantes, comme par exemple la récidive,
du lieu et du moment, aprés avoir examiné les facultés du coupable et le crime, que le
roi fasse tomber le chatiment sur ceux qui le méritent.

127. « Un chatiment injuste détruit la renommée pendant la vie, et la gloire aprés la mort ;
il ferme I'accés du ciel dans l'autre vie : c'est pourquoi un roi doit s'en garder avec
soin.

128. « Un roi qui punit les innocents, qui n'inflige aucun chatiment a ceux qui méritent
d'étre punis, se couvre d'ignominie, et va dans l'enfer aprés sa mort.

129. « Qu'il punisse d'abord par une simple réprimande ; ensuite par des reproches sé-
veres ; troisiemement par une amende, enfin par un chatiment corporel ;

130. « Mais lorsque, méme par des punitions corporelles, il ne parvient pas a réprimer les
coupables, qu'il leur applique les quatre peines a la fois.

131. « Les diverses dénominations appliquées au cuivre, a l'argent et a I'or en poids, usi-
tées communément dans ce monde pour les relations commerciales des hommes, je
vais vous les expliquer sans rien omettre.

132. « Quand le soleil passe a travers une fenétre, cette poussiére fine que I'on apercoit est
la premiére quantité perceptible ; on la nomme trasarénou.

133. « Huit grains de poussiére (trasarenous) doivent étre considérés comme égaux en
poids & une graine de pavot ; trois de ces graines sont réputées égales a une graine de
moutarde noire ; trois de ces derniéres, a une de moutarde blanche ;

134. « Six graines de moutarde blanche sont égales a un grain d'orge de moyenne gros-
seur ; trois grains d'orge sont égaux a un krichnala (**) ; cing krichnalas & un méacha
(®'?) ; seize machas, a un souvarna (3%) ;

135. « Quatre souvarnas d'or font un pala ; dix palas, un dharana ; un machaka d'argent
doit étre reconnu comme ayant la valeur de deux krichnalas réunis ;

310 Voyez plus loin, st. 138.

311 Le krichnala, appelé aussi ractika, ou, par corruption, ritti, est la baie d'un rouge noiratre que produit
un petit arbrisseau nommé goundja (Abrus precatorius). Cette baie forme le plus petit des poids du bi-
joutier et de l'orfevre; elle pése environ un grain troy cing seiziemes; mais le poids factice, appelé
krichnala, pese environ deux grains trois seiziemes, ou deux grains et un quart. (Wilson, Sanscrit Dic-
tionary .) Ces deux grains troy et un quart valent 146 milligrammes.

312 Le poids du mécha serait, suivant ce calcul, de onze grains troy et un quart (729 milligram.); mais, sui-
vant M. Wilson, le macha est aussi compté huit et dix krichnalas, et le macha d'un usage commun
équivaut a dix-sept grains troy (1 gram. 101 milligramm.).

313 Poids d'or qui repond, d'aprés le calcul de cinqg krichnalas au macha, a 180 grains troy environ (11 gr.
659 milligr.), mais qui a varié. Voyez le Dictionnaire de M. Wilson, aux mots Souvarna et Karcha, et la
traduction du Mrichchakati, par le méme, page 50. 93



136. « Seize de ces machakas d'argent font un dharana, ou un pourana d'argent; mais le
karchika (*1*) de cuivre doit étre appelé pana ou karchapana.

137. « Dix dharanas d'argent sont égaux a un satamana, et le poids de quatre souvarnas
est désigné sous le nom de nichka.

138. « Deux cent cinquante panas sont déclarés étre la premiére amende, cing cents panas
doivent étre considérés comme I'amende moyenne, et mille panas comme l'amende la
plus élevée.

139. « Si un débiteur amené devant le tribunal par son créancier reconnait sa dette, il doit
payer cing pour cent d'amende au roi ; et s'il la nie, et qu'on la prouve, le double : tel
est le décret de Manou.

140. « Un préteur d'argent, s'il a un gage, doit recevoir, en sus de son capital, I'intérét fixé
par Vasichtha, c'est-a-dire, la quatre-vingtieme partie du cent par mois, ou un et un
quart.

141. « Ou bien, s'il n'a pas de gage, qu'il prenne deux du cent par mois, se rappelant le
devoir des gens de bien; car, en prenant deux du cent, il n'est pas coupable de gains il-
licites.

142. « Qu'il recoive deux du cent pour intérét par mois (mais jamais plus) d'un Brahmane,
trois d'un Kchatriya, quatre d'un Vaisya, et cing d'un Soddra, suivant |'ordre direct
des classes.

143. « Mais si un gage, comme un terrain ou une vache, lui est livré, avec permission d'en
profiter, il ne doit point recevoir d'autre intérét pour la somme prétée, et aprés un
grand laps de temps, ou lorsque les profits se montent & la valeur de la dette, il ne
peut ni donner ce gage, ni le vendre.

144. « On ne doit pas jouir, malgré le propriétaire d'un gage simplement déposé, et con-
sistant en vétements, parures, et autres objets de méme sorte ; celui qui en jouit doit
abandonner l'intérét : et si I'objet a été usé ou gaté, il doit satisfaire le propriétaire en
lui donnant le prix de I'objet en bon état, autrement il serait un voleur de gages.

145. « Un gage et un dépét ne peuvent pas étre perdus pour le propriétaire par suite d'un
laps de temps considérable ; ils doivent étre recouvrés, quoiqu'ils soient restés long-
temps chez le dépositaire.

146. « Une vache qui donne du lait, un chameau, un cheval de selle, un animal envoyé
pour qu'on le dresse au travail (comme, par exemple, un taureau) et d'autres choses
dont le propriétaire permet la jouissance par amitié, ne doivent jamais étre perdues
pour lui.,

147. « Excepté dans les cas précédemment énoncés, quand un propriétaire voit, sans faire
aucune réclamation, d'autres personnes jouir sous ses yeux, pendant dix ans, d'un
bien quelconque lui appartenant, il ne doit pas en recouvrer la possession.

148. « S'il n'est ni un idiot, ni un enfant au-dessous de la seizieme année ou n'ayant pas
seize ans accomplis, et que la jouissance du bien ait lieu a la portée de ses yeux, ce
bien est perdu pour lui, suivant la loi, et celui qui en jouit peut le conserver.

149. « Un gage, la limite d'une terre, le bien d'un enfant, un dépét ouvert ou scellé, des
femmes, les propriétés d'un roi, et celles d'un théologien, ne sont pas perdues, parce
gu'un autre en a jouli.

150. « L'imprudent qui use d'un gage déposé, sans l'assentiment du possesseur, doit
abandonner la moitié de l'intérét, en réparation de cette jouissance.

151. « L'intérét d'une somme prétée, recu en une seule fois, et non par mois ou par jour,
ne doit pas dépasser le double de la dette, c'est-a-dire ne doit pas monter au dela du
capital que I'on rembourse en méme temps ; et pour du grain, du fruit, de la laine ou
du crin, des bétes de somme, prétes pour étre payés en objets de méme valeur, l'intérét
doit étre, au plus, assez élevé pour quintupler la dette.

152. « Un intérét qui dépasse le taux Iégal, et qui s'écarte de la régle précédente, n'est pas
valable ; les Sages l'appellent procédé usuraire ; le préteur ne doit recevoir, au plus,
gue cing du cent.

153. « Qu'un préteur pour un mois, ou pour deux, ou pour trois, a un certain intérét, ne
recoive pas le méme intérét au-dela de l'année, ni aucun intérét désapprouvé, ni l'inté-
rét de l'intérét, par convention préalable, ni un intérét mensuel qui finisse par excéder

314 Le poids du karckika de cuivre est, suivant le commentateur, du quart d'un pala, c'est-a-dire, de 80
krichnalas. A présent le pana vaut quatre-vingts des petits coquillages appelés cauris.

94



le capital, ni un intérét extorqué d'un débiteur dans un moment de détresse (3°), ni
des profits exorbitants d'un gage dont la jouissance tient lieu d'intérét.

154. « Celui qui ne peut pas acquitter une dette a I'époque fixée, et qui désire renouveler
le contrat, peut refaire I'écrit, avec I'assentiment du préteur, eu payant tout l'intérét
qui est da.

155. « Mais si, par quelque coup du sort, il se trouve dans l'impossibilité d'offrir le paye-
ment de l'intérét, qu'il inscrive comme capital, dans le contrat qu'il renouvelle, I'intérét
qu'il aurait da payer.

156. « Celui qui s'est chargé du transport de certaines marchandises, moyennant un inté-
rét fixé d'avance, dans tel lieu, en un laps de temps déterminé, et qui ne remplit pas les
conditions relatives au temps et au lieu, ne doit pas recevoir le prix convenu, mais ce-
lui qui sera fixé par des experts.

157. « Lorsque des hommes parfaitement au fait des traversées maritimes et de voyages
par terre, et sachant proportionner le bénéfice a la distance des lieux et au temps,
fixent un intérét quelconque pour le transport de certains objets, cette décision a force
Iégale relativement a l'intérét déterminé.

158. « L'homme qui se rend ici-bas caution de la comparution d'un débiteur, et qui ne
peut pas le produire, doit payer la dette de son propre avoir;

159. « Mais un fils n'est pas tenu d'acquitter les sommes dues par son pére pour s'étre
rendu caution, ou promises par lui, sans raison, a des courtisanes ou a des musiciens,
non plus que l'argent perdu au jeu, ou di pour des liqueurs spiritueuses, ni le reste du
payement d'une amende ou d'un impét.

160. « Telle est la régle établie dans le cas d'une caution de comparution ; mais lorsqu'un
homme qui avait garanti un payement vient & mourir, le juge doit faire acquitter la
dette par les héritiers.

161. « Toutefois, dans quelle circonstance peut-il arriver que, aprés la mort d'un homme
qui s'est rendu caution, mais non pour le payement d'une dette, et dont les affaires
sont bien connues, le créancier réclame la dette de I'héritier ?

162. « Si la caution a regu de I'argent du débiteur, et posséde assez de bien pour payer,
que le fils de celui qui a regu cet argent acquitte la dette aux dépens du bien dont il hé-
rite; telle est la loi.

163. « Tout contrat fait par une personne ivre, ou folle, ou malade, ou entierement dé-
pendante, par un enfant, par un vieillard, ou par une personne qui n'y est pas autori-
sée, est de nul effet.

164. « L'engagement pris par une personne de faire une chose, bien qu'il soit confirmé par
des preuves, n'est pas valable, s'il est incompatible avec les lois établies et les cou-
tumes immémoriales.

165. « Lorsque le juge apercoit de la fraude dans un gage ou dans une vente, dans un don,
ou dans l'acceptation d'une chose, partout enfin ou il reconnait de la fourberie, il doit
annuler l'affaire.

166. « Si I'emprunteur vient & mourir, et que l'argent ait été dépensé pour sa propre fa-
mille, la somme doit étre payée par les parents, divisés ou non divisés, de leur propre
avoir.

167. « Lors méme qu'un esclave fait une transaction quelconque, un emprunt, par
exemple, pour la famille de son maitre, celui-ci, gu'il ait été absent ou non, ne doit pas
refuser de la reconnaitre.

168. « Ce qui a été donné par force a une personne qui ne pouvait pas l'accepter, possédé
par force, écrit par force, a été déclaré nul par Manou, comme toutes les choses faites
par contrainte.

169. « Trois sortes de personnes souffrent pour d'autres, les témoins, les cautions, les ins-
pecteurs des causes ; et quatre autres s'enrichissent en se rendant utiles a autrui, le
Brahmane, le financier, le marchand et le roi.

170 « Qu'un roi, quelque pauvre qu'il puisse étre, ne s'empare pas de ce gqu'il ne doit pas
prendre ; et, quelgue riche qu'il soit, qu'il n‘abandonne rien de ce qui est & prendre,
méme la plus petite chose.

171. « En prenant ce qu'il ne doit pas prendre, et en refusant ce qui lui revient de droit, le
roi fait preuve de faiblesse, et il est perdu dans ce monde et dans l'autre.

172. « En prenant ce qui lui est dd, en prévenant le mélange des classes, et en protégeant
le faible, le roi acquiert de la force, et prospére dans l'autre monde et dans celui-ci.

315 Ou, suivant W.-Jones, ni un intérét exigé d'un débiteur comme le prix du risque, lordqu'il n'y a ni dan-
gers publics ni détresse. Voyez aussi le Digest vol. 1, page 50. 95



173. « C'est pourquoi le roi, de méme que Yama, renongant a tout ce qui peut lui plaire ou
lui déplaire, doit suivre la régle de conduite de ce juge supréme des hommes, répri-
mant sa colére, et imposant un frein a ses organes.

174. « Mais le monarque au coeur pervers, qui, dans son égarement, prononce des sen-
tences injustes, est bientdt réduit sous la dépendance de ses ennemis.

175. « Au contraire, lorsqu'un roi, réprimant I'amour des voluptés et la colére, examine les
causes avec équité, les peuples s'empressent vers lui, comme les riviéres se précipitent
vers 'Océan.

176. « Le débiteur qui, s'imaginant qu'il a une grande influence sur le souverain, vient se
plaindre devant le prince de ce que son créancier tache de recouvrer, par les moyens
permis, ce qui lui est d{, doit étre forcé par le roi de payer comme amende le quart de
la somme, et de rendre au créancier ce qu'il lui doit.

177. « Un débiteur peut s'acquitter avec son créancier au moyen de son travail, s'il est de
la méme classe, ou d'une classe inférieure ; mais s'il est d'une classe supérieure, qu'il
paye la dette petit a petit, selon ses facultés.

178. « Telles sont les régles suivant lesquelles un roi doit décider équitablement les af-
faires entre deux parties contestantes, aprés que les témoignages et les autres preuves
ont, éclairci les doutes.

179. « C'est a une personne d'une famille honorable, de bonnes meceurs, connaissant la loi,
véridique, ayant un grand nombre de parents, riche et honnéte, que I'homme sensé
doit confier un dépét.

180. « Quel que soit I'objet, et de quelque maniéere qu'on le dépose entre les mains d'une
personne, on doit reprendre cet objet de la méme maniére; ainsi déposé, ainsi repris
(316)_

181. « Celui & qui on redemande un dépét, et qui ne le remet pas a la personne qui l'avait
confié, doit étre interrogé par le juge, le demandeur n'étant pas présent.

182. « Au défaut de témoins, que le juge fasse déposer de I'or ou tout autre objet précieux,
sous des prétextes plausibles, entre les mains du défendeur, par des émissaires ayant
passé |'age de I'enfance, et dont les maniéres sont agréables ;

183. « Alors, si le dépositaire remet I'objet confié dans le méme état et sous la méme forme
gu'il lui a été livré, il n'y a pas lieu d'admettre les plaintes portées contre lui par
d'autres personnes ;

184. « Mais s'il ne remet pas a ces agents l'or confié, ainsi qu'il convient, qu'il soit arrété et
forcé de restituer les deux dép6ts; ainsi l'ordonne la loi.

185. « Un dépdt non scellé ou scellé ne doit jamais étre remis, pendant la vie de 'homme
qui I'a confié, a I'héritier présomptif de celui-ci ; car ces deux dépbts sont perdus si
I'héritier a qui le dépositaire les a rendus vient a mourir avant des les avoir remis au
propriétaire, et le dépositaire est obligé d'en tenir compte ; mais s'il ne meurt pas, ils
ne sont pas perdus ; c'est pourquoi, dans l'incertitude des événements, il ne faut re-
mettre les dépbts qu'a celui qui les a confiés.

186. « Mais si un dépositaire, aprés la mort de celui qui lui avait confié un dépét, remet de
son propre mouvement ce dép6t a I'héritier du défunt, il ne doit étre exposé a aucune
réclamation de la part du roi ou des parents du mort.

187. « L'objet confié doit étre réclamé sans détour et amicalement ; aprés s'étre assuré du
caractére du dépositaire, c'est a I'amiable qu'il faut terminer I'affaire,

188. « Telle est la regle qu'il faut suivre pour la réclamation de tous les dépdts ; dans le cas
d'un dépdt scellé, celui qui I'a recu ne doit étre inquiété en aucune maniére, s'il n'a rien
soustrait en altérant le sceau.

189. « Si un dépdt a été pris par des voleurs, emporté par les eaux ou consumé par le feu,
le dépositaire n'est pas tenu d'en rendre la valeur, pourvu gu'il n'en ait rien pris.

190. « Que le roi éprouve par toutes sortes d'expédients, et par les ordalies que prescrit le
Véda, celui qui s'est approprié un dépbt, et celui qui réclame ce qu'il n‘a pas déposé.
191. « L'homme qui ne remet pas un objet confié, et celui qui demande un dépét qu'il n'a
pas fait, doivent tous les deux étre punis comme des voleurs, s'il s'agit d'un objet im-
portant, comme de l'or ou des perles, ou condamnés a une amende égale en valeur a la

chose en question, si elle a peu de prix.

192. « Que le roi fasse payer une amende de la valeur de I'objet a celui qui a dérobé un
dépbt ordinaire, ainsi qu'a celui qui a soustrait un dépbt scellé, sans distinction.

316 Littéralement, comme s'est fait le dép6t, ainsi doit se faire l'action de le reprendre.

96



193. « Celui qui, par de fausses offres de service, s'empare de I'argent d'autrui, doit subir
publiqguement, ainsi que ses complices, diverses sortes de supplices suivant les cir-
constances, et méme la mort.

194. « Un dépdt consistant en telles choses, livré par quelqu'un en présence de certaines
personnes, doit lui étre remis dans le méme état et de la méme maniére; celui qui y
met de la fraude doit étre puni.

195. « Le dépbt fait et recu en secret doit étre rendu en secret; ainsi livré, ainsi repris.

196. « Que le roi décide de cette sorte les causes concernant un dépét et un objet prété par
amitié, sans maltraiter le dépositaire.

197. « Celui qui vend le bien d'un autre, sans I'assentiment de celui qui en est proprié-
taire, ne doit, pas étre admis par le juge a rendre témoignage, comme un voleur qui
s'imagine ne pas avoir volé.

198. « S'il est proche parent du propriétaire, il doit étre condamné a une amende de six
cents panas; mais s'il n'est point parent et n‘a aucune prétention a faire valoir, il est
coupable de vol.

199. « Une donation ou une vente faite par un autre que le véritable propriétaire, doit étre
considérée comme non avenue ; telle est la régle établie dans les procédures.

200. « Pour toute chose dont on a eu la jouissance sans pouvoir produire aucun titre, les
titres seuls font autorité et non la jouissance ; ainsi I'a déterminé la loi.

201. « Celui qui, en plein marché, devant un grand nombre de personnes, achéte un bien
guelconque, en acquiert a juste titre la propriété en payant le prix de ce bien, méme si
le vendeur n'est pas propriétaire;

202. « Mais si le vendeur qui n'était pas propriétaire ne peut pas étre produit, 'acheteur
qui prouve que le marché a été conclu publiguement est renvoyé sans dépens par le
roi, et I'ancien possesseur, qui avait perdu le bien, le reprend en payant a I'acheteur la
moitié de sa valeur.

203. « On ne doit vendre aucune marchandise mélée avec une autre comme non mélée, ni
une marchandise de mauvaise qualité comme bonne, ni une marchandise d'un poids
plus faible que celui dont on est convenu, ni une chose éloignée, ni une chose dont on
a caché les défauts.

204. « Si, aprés avoir montré au prétendu une jeune fille dont la main lui est accordée
moyennant une gratification, on lui en donne une autre pour épouse, il devient le mari
de toutes les deux pour le méme prix ; telle est la décision de Manou.

205. « Celui qui donne une jeune fille en mariage, et fait auparavant connaitre ses défauts,
déclarant qu'elle est folle ou attaquée d'éléphantiasis, ou qu'elle a déja eu commerce
avec un homme, n'est passible d'aucune peine.

206. « Si un prétre officiant, choisi pour faire un sacrifice, abandonne sa tache, une part
seulement des honoraires, en proportion de ce qu'il a fait, doit lui étre donnée par ses
acolytes.

207. « Aprés la distribution des honoraires, s'il est obligé de quitter la cérémonie pour
cause de maladie et non sous un faux prétexte, qu'il prenne sa part entiére, et fasse
achever par un autre prétre ce qu'il a commencé.

208. « Lorsque, dans une cérémonie religieuse, des gratifications particulieres sont fixées
pour chaque partie de I'office divin, celui qui a accompli telle partie doit-il prendre ce
qui y a été alloué, ou les prétres doivent-ils partager les honoraires en commun ?

209. « Dans certaines cérémonies, que I'Adhwaryou (lecteur du Yadjour-Véda) prenne le
char, que le Brahméa (prétre officiant) prenne un cheval, que le Hotri (lecteur du Rig-
Véda) prenne un autre cheval, et I'Oudgétri (chanteur du Sama-Véda) le chariot dans
lequel ont été apportés les ingrédients du sacrifice.

210. « Cent vaches étant a distribuer entre seize prétres, les quatre principaux ont droit a
la moitié environ ou quarante-huit; les quatre qui suivent, a la moitié de ce nombre; la
troisiéme série, au tiers; la quatrieme, au quart.

211. « Lorsque des hommes se réunissent pour coopérer, chacun par leur travail, & une
méme entreprise, telle est la maniére dont la distribution des parts doit étre faite.

212. « Lorsque de l'argent a été donné ou promis par quelqu'un a une personne qui le
demandait pour le consacrer a un acte religieux, le don sera de nul effet, si I'acte n'est
pas accompli ;

213. « Mais si, par orgueil ou par avarice, 'homme qui a recgu l'argent refuse dans ce cas
de le rendre, ou prend par force I'argent promis, il doit étre condamné par le roi a une
amende d'un souvarna (3'") en punition de ce vol.

317 Voyez ci-dessus, st. 131. 97



214. « Telle est, comme je viens de la déclarer, la maniére Iégale de reprendre une chose
donnée; je vais ensuite déclarer les cas ou I'on peut ne pas solder des gages.

215. « L'nomme salarié qui, sans étre malade, refuse par orgueil de faire I'ouvrage conve-
nu, sera puni par une amende de huit krichnalas (*8) d'or, et son salaire ne doit pas lui
étre payé.

216. « Mais si, aprés avoir été malade, lorsqu'il est rétabli, il fait son ouvrage conformé-
ment a la convention antérieure, il doit recevoir sa paye, méme aprées un grand laps de
temps.

217. « Toutefois, qu'il soit malade ou bien portant, si I'ouvrage stipulé n'est pas fait par
lui-méme ou par un autre, son salaire ne doit pas lui étre donné, quand méme il s'en
faut de trés jpeu que la tache ne soit achevée.

218. « Tel est le reglement complet concernant toute besogne entreprise pour un salaire ;
je vais vous déclarer maintenant la loi qui a rapport a ceux qui rompent leurs enga-
gements,

219. « Que le roi bannisse de son royaume celui qui, ayant fait avec des négociants et
d'autres habitants d'un bourg (grama), ou d'un district, une convention a laquelle il
s'était engagé par serment, mangue par avarice a Ses promesses ;

220. « En outre, que le roi, ayant fait arréter cet homme de mauvaise foi, le condamne a
payer quatre souvarnas, ou six nichkas, ou un satamana d'argent (**°), suivant les cir-
constances, et méme les trois amendes a la fois.

221. « Telle est la regle d'aprés laquelle un roi juste doit infliger des punitions a ceux qui
ne remplissent pas leurs engagements parmi tous les citoyens et dans toutes les
classes.

222. « Celui qui, ayant acheté ou vendu une chose, laquelle a un prix fixé, et n'est point
périssable, comme une terre ou des métaux, vient a s'en repentir, pendant dix jours
peut rendre ou reprendre cette chose ;

223. « Mais passé le dixiéme jour, il ne peut plus ni rendre ni forcer de rendre : celui qui
reprend par force ou oblige a reprendre, doit &tre puni par le roi d'une amende de six
cents panas.

224. « Que le roi lui-méme fasse payer une amende de quatre-vingt-seize panas a celui
qui donne en mariage une fille ayant des défauts sans en prévenir (°2°).

225. « Mais celui qui, par méchanceté, s'en vient dire : « Cette fille n'est pas vierge, » doit
subir une amende de cent panas, s'il ne peut pas prouver qu'elle ait été polluée.

226. « Les prieres nuptiales sont destinées aux vierges seulement, et jamais, en ce monde,
a celles qui ont perdu leur virginité; car de telles femmes sont exclues des cérémonies
légales.

227. « Les priéres nuptiales sont la sanction nécessaire du mariage, et les hommes ins-
truits doivent savoir que le pacte consacré par ces priéres est complet et irrévocable au
septiéme pas (pada) (*%) fait par la mariée, lorsqu'elle marche donnant la main a son
matri.

228. « Lorsqu'une personne éprouve du regret apres avoir conclu une affaire quelconque,
le juge doit, d'aprés la régle énoncée, la faire rentrer dans le droit chemin.

229. « Je vais maintenant décider convenablement, et suivant les principes de la loi, les
contestations qui s'élevent entre les propriétaires de bestiaux et les patres, lorsqu'il ar-
rive quelque accident.

230. « Pendant le jour, la responsabilité relative a la sOreté des bestiaux regarde le gardien
; pendant la nuit, leur sOreté regarde le maitre, si le troupeau est dans sa maison, mais
s'il en est autrement, si nuit et jour le troupeau est confié au gardien, c'est le gardien
qui est responsable.

231. « Le vacher qui a pour gages des rations de lait doit traire la plus belle vache sur dix,
avec l'agrément du maitre ; ce sont la les gages du patre qui n'a pas d'autre salaire.

318 Ibid.
319 Ibid. et suiv.
320 Voyez ci-dessus, st. 205.

321 J'avais d'abord pensé que, dans ce passage, le mot pada pouvait aussi avoir le sens de verset, stance, et

j'avais suppoé en conséquence que c'était a la septieme stance des prieres que le pacte était complet.
Mais j'ai trouvé depuis, dans le Mémoire de M. Colebrooke sur les cérémonies religieuses des Indiens
(Rech. Asiat.. vol. VII, p. 303), un passage qui est en faveur de l'interprétation de W. Jones, que j'ai con-

servée. Voyez aussi le Digest of Hindu Law, vol, 11, p. 484 et 488.

98



232. « Lorsqu'un animal vient a se perdre, est tué par des reptiles (°22), ou par des chiens,
ou tombe dans un précipice, et cela par la négligence du gardien, il est forcé d'en don-
ner un autre ;

233. « Mais lorsque des voleurs ont enlevé un animal, il n'est pas obligé de le remplacer,
s'il a proclamé le vol, et s'il a soin, en temps et lieu, d'en instruire son maitre.

234. « Quand un animal vient a mourir, qu'il apporte a son maitre les oreilles, la peau, la
queue, la peau de I'abdomen, les tendons, la rotchana (32%), et qu'il montre les
membres.

235. « Lorsqu'un troupeau de chévres ou de brebis est assailli par des loups, et que le
patre n'accourt pas, si, un loup enléve une chévre ou une brebis et la tue, la faute en
est au pétre.

236. « Mais si, pendant gu'il les surveille et qu'elles paissent réunies dans une forét, un
loup s'élance a l'improviste et en tue une, dans ce cas le patre n'est pas coupable.

237. « Tout autour d'un village (grdma), qu'on laisse pour pature un espace inculte, large
de quatre cents coudées ou de trois jets d'un baton, et trois fois cet espace autour d'une
ville.

238. « Si les bestiaux qui paissent dans ce paturage endommagent le grain d'un champ
non enclos de haies le roi ne doit infliger aucune punition aux gardiens.

239. « Que le propriétaire d'un champ I'entoure d'une haie d'arbrisseaux épineux, par-
dessus laquelle un chameau ne puisse pas regarder, et qu'il bouche avec soin toutes
les ouvertures par lesquelles un chien ou un porc pourrait passer sa téte.

240. « Des bestiaux accompagnés d'un berger, qui font quelque dégét, prés de la grande
route ou prés du village, dans un terrain enclos, doivent étre mis a I'amende de cent
panas; s'ils n'ont pas de gardien, que le propriétaire du champ les éloigne.

241. « Pour d'autres champs, le maitre du bétail doit payer une amende d'un pana et d'un
quart ; mais partout le prix du grain gaspillé doit étre payé au propriétaire : telle est la
décision.

242. « Une vache, dans les dix jours aprés qu'elle a vélé, les taureaux que I'on garde pour
la fécondation, et les bestiaux consacrés aux Dieux, accompagnés ou non de leur gar-
dien, ont été déclarés exempts d'amende par Manou.

243. « Lorsque le champ est dévasté par la faute des bestiaux du fermier lui-méme, ou
lorsqu'il néglige de semer en temps convenable, il doit étre puni d'une amende égale a
dix fois la valeur de la part de la moisson qui revient au roi, laguelle se trouve perdue
par sa négligence, ou seulement de la moitié de cette amende, si la faute vient de ses
gens a gages, sans gu'il en ait eu connaissance.

244. « Tels sont les reglements que doit observer un roi juste, dans tous les cas de trans-
gression de la part des propriétaires, des bestiaux et des gardiens.

245. « Quand il s'éléve une contestation au sujet des limites entre deux villages, que le roi
choisisse le mois de djyaichtha (***) pour déterminer ces limites, les bornes étant alors
plus faciles a distinguer, l'ardeur du soleil ayant entierement desséché I'herbe.

246. « Les limites étant établies, on doit y planter de grands arbres, comme des nya-
grodhas (3%), des aswatthas (32°), des kinsoukas (3%), des salmalis (*?8), des salas (*%),
des talas (**°), et des arbres abondants en lait, comme l'oudoumbara (3*%);

247. « Des arbrisseaux en touffe, des bambous de diverses sortes, des samis (**?), des
lianes, des saras (***), des koubdjakas (**%) touffus ; qu'on forme en outre des monti-
cules de terre : par ce moyen, la limite ne peut pas se détruire.

322 J'ai suivi Jones ; dans le texte, il est question d'insectes ou vers (crimis).

323 La rotchana est la bile concréete de la vache; ou, suivant d'autres autorités, c'est une substance qu'on
trouve dans la téte de cet animal, et qu'on emploie comme parfum, comme médicament et comme tein-
ture.

324 Djyaichtha, mai-juin.

325 Nyagrodha, Ficus Indien

326 Aswattha, Ficus religiosa.

327 Kinsouka, Butea frondosa.

328 Sa@lmali, Bombax heptaphyllum.

329 Sala, Shorea robusta.

330 Tala, Borassus flabelliformis ou Corypha taliera.

331 Oudoumbara, Ficus glomerata.

332 Sami, Mimosa suma et Serratula anthelmintica.

333 Sara, Saccharum sarra.

334 Koubdjaka ou Koubdja, Achyranthes aspera. 99



248. « Des lacs, des puits, des pieces d'eau et des ruisseaux, doivent aussi étre établis sur
les limites communes, ainsi que des chapelles consacrées aux Dieux ;

249. « On doit encore faire pour les limites d'autres marques secrétes, en voyant que sur
la détermination des bornes, les hommes sont continuellement dans l'incertitude.

250. « De grosses pierres, des os, des queues de vache, de menues pailles de riz, de la
cendre, des tessons, de la bouse de vache séchée, des briques, du charbon, des cailloux
et du sable ;

251. « Et enfin des substances de toutes sortes, que la terre ne corrode pas dans un laps de
temps considérable, doivent étre déposées dans des jarres, et cachées sous la terre a
I'endroit des limites communes.

252. « C'est au moyen de ces marques que le roi doit déterminer la limite entre les terres
de deux parties en contestation, ainsi que d'aprées l'ancienneté de la possession et
d'aprés le cours d'un ruisseau ;

253. « Mais pour peu gu'il y ait du doute dans I'examen des marques mémes, les déclara-
tions des témoins sont nécessaires pour décider la contestation relative aux limites.

254. «c C'est en présence d'un grand nombre de villageois et des deux parties contes-
tantes, que ces témoins doivent étre interrogés sur les marques des limites.

255. « Lorsqu'une déclaration unanime et positive est donnée par ces hommes interrogés
sur les limites, qu'elles soient déterminées par un écrit, avec le nom de tous les té-
moins.

256. « Que ces hommes, mettant de la terre sur leurs tétes, portant des guirlandes de
fleurs rouges et des vétements rouges, aprés avoir juré par la récompense future de
leurs bonnes actions, fixent exactement la limite.

257. « Les témoins veéridiques qui font leur déposition, ainsi que I'ordonne la loi, sont pu-
rifiés de toute faute; mais ceux qui font un faux rapport doivent étre condamnés a
deux cents panas, d'amende.

258. « Au défaut de témoins, que quatre hommes des villages voisins, situés aux quatre
cOtés des villages contestants, soient invités & porter une décision sur les limites, étant
convenablement préparés, et en présence du roi ;

259. « Mais s'il n'y a ni voisins, ni gens dont les ancétres aient vécu dans le village depuis
le temps ou il a été bati, et capables de rendre un témoignage sur les limites, le roi doit
faire appeler les hommes suivants, qui passent leur vie dans les bois :

260. « Des chasseurs, des oiseleurs, des vachers, des pécheurs, des gens qui arrachent des
racines, des chercheurs de serpents, des glaneurs, et d'autres hommes vivant dans les
foréts.

261. « Ces gens étant consultés, d'apres la réponse donnée par eux sur les marques des
limites communes, le roi doit faire établir avec justice des bornes entre les deux vil-
lages.

262. « Pour des champs, des puits, des piéces d'eau, des jardins et des maisons, le témoi-
gnage des voisins est le meilleur moyen de décision relativement aux bornes.

263. « Si les voisins font une fausse déclaration, lorsque des hommes sont en dispute pour
les bornes de leurs propriétés, ils doivent chacun étre condamnés par le roi & I'amende
moyenne (3%).

264. « Celui qui s'empare d'une maison, d'une piéce d'eau, d'un jardin ou d'un champ, en
menacant le propriétaire, doit étre condamné a cing cents panas d'amende, et a deux
cents seulement s'il I'a fait par erreur.

265. « Si les bornes ne peuvent pas étre autrement déterminées, faute de marques et de
témoins, qu'un roi équitable se charge lui-méme, dans l'intérét des deux parties, de
fixer la limite de leurs terres ; telle est la regle établie.

266. « Je viens d'énoncer complétement la loi relative a la détermination des limites ;
maintenant, je vous ferai connaitre les décisions concernant les outrages en paroles.
267. « Un Kchatriya, pour avoir injurié un Brdhmane, mérite une amende de cent panas ;
un Vaisya, une amende de cent cinquante ou de deux cents, un So(dra, une peine

corporelle.

268. « Un Brahmane sera mis a I'amende de cinquante panas, pour avoir outragé un
homme de la classe militaire; de vingt-cing, pour un homme de la classe commer-
cante; de douze, pour un SodQdra.

269. « Pour avoir injurié un homme de la méme classe que lui, un Dwidja sera condamné
a douze panas d'amende; pour des propos infames, la peine en général doit étre dou-
blée.

335 Elle est de cing cents panas. 100



270. « Un homme de la derniére classe qui insulte des Dwidjas par des invectives af-
freuses, mérite d'avoir la langue coupée ; car il a été produit par la partie inférieure de
Brahma.

271. « S'il les désigne par leurs noms et par leurs classes d'une maniére outrageuse, un
stylet de fer, long de dix doigts, sera enfoncé tout brllant dans sa bouche.

272. « Que le roi lui fasse verser de I'huile bouillante dans la bouche et dans l'oreille, s'il a
I'impudence de donner des avis aux Brahmanes relativement a leur devoir.

273. « Celui qui nie a tort, par orgueil, les connaissances sacrées, le pays natal, la classe,
l'initiation et les autres sacrements d'un homme qui lui est égal en rang, doit étre con-
traint de payer deux cents panas d'amende.

274. « Si un homme reproche a un autre d'étre borgne, boiteux, ou d'avoir une infirmité
semblable, bien qu'il dise la vérité, il doit payer la faible amende d'un karchapana.

275. « Celui qui maudit sa mere, son pere, sa femme, son frere, son fils ou son maitre spi-
rituel, doit subir une amende de cent panas, de méme que celui qui refuse de céder le
passage a son directeur.

276. « Un roi judicieux doit imposer I'amende suivante a un Brahmane et a un Kchatriya
qui se sont mutuellement outragés; le Brahmane doit étre condamné a la peine infé-
rieure (°*) et le Kchatriya, & l'amende moyenne.

277. « La méme application de peines doit avoir lieu exactement pour un Vaisya et un
So(dra qui se sont injuriés réciproquement, suivant leurs classes (**), sans mutilation
de la langue; ainsi I'a prescrit la loi.

278. « Je viens de déclarer complétement quels sont les modes de punition & infliger pour
les outrages en paroles ; a présent, je vais vous exposer la loi qui concerne les mauvais
traitements.

279. « De quelque membre que se serve un homme de basse naissance pour frapper un
supérieur, ce membre doit étre mutilé : tel est I'ordre de Manou.

280. « S'il a levé la main ou un baton sur un supérieur, il doit avoir la main coupée ; si
dans un mouvement de colére, il lui a donné un coup de pied, que son pied soit cou-
pé.

281. « Un homme de la basse classe qui s'avise de prendre place a c6té d'un homme ap-
partenant a la classe la plus élevée, doit étre marqué au-dessous de la hanche et banni,
ou bien le roi doit ordonner gu'on lui fasse une balafre sur les fesses.

282. « S'il crache avec insolence sur un Brahmane, que le roi lui fasse mutiler les deux
lévres, s'il urine sur ce Brahmane» l'urétre ; s'il lache un vent en face de lui, 'anus ;

283. « S'il le prend par les cheveux, par les pieds, par la barbe, par le cou ou par les
bourses, que la roi lui fasse couper les deux mains sans balancer,

284. « Si un homme égratigne la peau d'une personne de la méme classe que lui-méme, et
s'il fait couler son sang, il doit &tre condamné a cent panas d'amende; pour une bles-
sure qui a pénétré dans la chair, a six nichkas (**) ; pour la fracture d'un os, au bannis-
sement.

285. « Lorsqu'on endommage de grands arbres, on doit payer une amende proportionnée
a leur utilité et & leur valeur : telle est la décision.

286. « Si un coup suivi d'une vive angoisse a été donné a des hommes ou a des animaux,
le roi doit infliger une peine a celui qui a frappé, en raison de la douleur plus ou
moins grande que le coup a di causer.

287. « Lorsqu'un membre a été blessé et qu'il en résulte une plaie ou une hémorragie,
l'auteur du mal doit payer les frais de la guérison ; ou, s'il s'y refuse, il doit étre con-
damné a payer la dépense et une amende.

288. « Celui qui endommage les biens d'un autre sciemment ou par mégarde, doit lui
donner satisfaction, et payer au roi une amende égale au dommage.

289. « Pour avoir gaté du cuir ou des sacs de cuir, des ustensiles de bois ou de terre, des
fleurs, des racines ou des fruits, I'amende doit étre de cing fois leur valeur.

290. « Les Sages ont admis dix circonstances relatives a une voiture, au cocher et au
maitre de cette voiture, dans lesquelles I'amende est suspendue; pour tous les autres
cas, une amende est ordonnée.

336 L'amende inférieure est de deux cent cinquante panas; la moyenne, de cing cents Voyez ci-dessus, st.
138.

337 C'est-a-dire, que le Vaisya doit étre condamné a I'amende inférieure, et le Soldra, a 'amende moyenne.

338 Voyez ci-dessus, st. 137.

101



291. « Lorsque la bride (**°) s'est cassée par accident, que le joug s'est brisé, que la voiture
va de travers (39, a cause de l'inégalité du terrain, ou heurte quelque chose ; lorsque
l'essieu est rompu ou que la roue est fracassée ;

292. « Lorsque les sangles, le licou ou les rénes sont rompus ; quand le cocher a crié : «
Gare ! » Manou a déclaré que, dans l'un ou l'autre de ces dix cas, aucune amende ne
devait étre imposée pour un accident ;

293. « Mais quand une voiture s'écarte de la route par la maladresse du cocher, s'il arrive
guelque malheur, le maitre doit étre condamné a deux cents panas d'amende.

294. « Si le cocher est capable de bien conduire, mais négligent, il mérite I'amende ; mais
si le cocher est maladroit, les personnes qui sont dans la voiture doivent chacune
payer cent panas.

295. « Si un cocher, rencontré dans le chemin par des bestiaux ou par une autre voiture,
vient a tuer par sa faute des étres animés, il doit, sans aucun doute, étre condamné a
l'amende, d'aprées la regle qui suit :

296. « Pour un homme tué, une amende (3*!) égale a celle que I'on paye pour vol doit étre
sur-le-champ imposée ; elle est de moitié pour de grands animaux, comme des vaches,
des éléphants, des chameaux et des chevaux ;

297. « Pour des bestiaux de peu de valeur, 'amende est de deux cents panas, et de cin-
guante pour des bétes fauves, comme le cerf et la gazelle, et pour des oiseaux
agréables, comme le cygne et le perroquet ;

298. « Pour un ane, un bouc, un bélier, I'amende doit étre de cing machas d'argent, et d'un
seul macha pour avoir tué un chien ou un porc.

299. « Une femme (**), un fils, un domestique, un éléve, un frére du méme lit, mais plus
jeune, peuvent étre chatiés, lorsqu'ils commettent quelque faute, avec une corde ou
une tige de bambou,

300. « Mais toujours sur la partie postérieure du corps, et jamais sur les parties nobles ; ce-
lui qui frappe d'une autre maniere est passible de la méme peine gu'un voleur.

301. « La loi qui concerne les mauvais traitements vient d'étre exposée en entier ; je vais
maintenant déclarer la régle des peines prononcées contre le vol.

302. « Que le roi s'applique avec le plus grand soin a réprimer les voleurs ; par la répres-
sion des voleurs, sa gloire et son royaume prennent de I'accroissement.

303. « Certes, le roi qui met les gens de bien a I'abri de la crainte doit toujours étre honoré
; car il accomplit en quelque sorte un sacrifice en permanence, dont les présents sont
l'assurance contre le danger.

304. « La sixieme partie du mérite de toutes les actions vertueuses revient au roi qui pro-
tege ses peuples ; la sixiéeme partie des actions injustes est le partage de celui qui ne
veille pas & la sOreté de ses sujets.

305. « La sixieme partie de la récompense obtenue par chacun pour des lectures pieuses,
des sacrifices, des dons et des honneurs rendus aux Dieux, appartient a juste titre au
roi, pour la protection gu'il accorde,

306. « En protégeant toutes les créatures avec équité et en punissant les coupables, un roi
accomplit chaque jour un sacrifice accompagné de cent mille présents.

307. « Le roi qui ne protége pas les peuples, et qui percoit cependant les redevances (3%),
les impéts, les droits sur les marchandises, les présents journaliers de fleurs, de fruits
et d'herbes potageéres, et les amendes, va sur-le-champ en enfer aprés sa mort,

308. « Ce roi qui, sans étre le protecteur de ses sujets, prend la sixieme partie des fruits de
la terre, est considéré par les Sages comme tirant a lui toutes les souillures des
peuples.

309. « Que I'on sache qu'un souverain qui n'a pas égard aux préceptes des Livres sacrés,
qui nie l'autre monde, qui se procure des richesses par des moyens iniques, qui ne
protége pas ses sujets et dévore leurs biens, est destiné aux régions infernales.

310. « Pour réprimer 'nomme pervers, que le roi emploie avec persévérance trois moyens
: la détention, les fers, et les diverses peines corporelles.

811, « C'est en réprimant les méchants et en favorisant les gens de bien que les rois sont
toujours purifiés, de méme que les Brahmanes le sont en sacrifiant,

339 Littéralement, la corde nasale. On la passe par une incision faite au nez des taureaux pour les conduire.
340 Ou bien, peut-étre, lorsque la voiture verse.
341 Elle est de mille panas.

342 Un autre législateur ordonne le contraire: «Ne frappez pas, méme avec une fleur, une femme coupable
de cent fautes. (Digest, II, p. 209.)
343 |l faut entendre ici par redevance la sixiéme partie des fruits de la terre. 102



312. « Le roi qui désire le bien de son ame doit pardonner sans cesse aux plaideurs, aux
enfants, aux vieillards et aux malades, qui s'emportent contre lui en invectives.

313. « Celui qui pardonne aux gens affligés qui l'injurient, est honoré pour cela dans le
ciel ; mais celui qui, par orgueil de sa puissance, conserve du ressentiment, ira pour
cette raison en enfer.

314. « Celui qui a volé de I'or a un Brahmane doit courir en toute hate vers le roi, les che-
veux défaits, et déclarer son vol, en disant : « J'ai commis telle action, punis-moi ; »

315. « Il doit porter sur ses épaules une masse d'armes ou une massue de bois de khadira
(**%), ou une javeline pointue des deux bouts, ou une barre de fer.

316. « Le voleur, soit qu'il meure sur le coup, étant frappé par le roi, ou qu'il soit laissé
pour mort et survive, est purgé de son crime ; mais si le roi ne le punit pas, la faute du
voleur retombe sur lui.

317. « L'auteur de la mort d'un feetus (**°) communique sa faute a la personne qui mange
de la nourriture qu'il a apprétée ; une femme adultére, a son mari qui toleére ses dé-
sordres ; un éléve qui néglige ses devoirs pieux, a son directeur qui ne le surveille pas ;
celui qui offre un sacrifice et n'observe pas les cérémonies, au sacrificateur négligent ;
un voleur, au roi qui lui pardonne :

318. « Mais les hommes qui ont commis des crimes, et auxquels le roi a infligé des chati-
ments, vont droit au ciel exempts de souillure, aussi purs que les gens qui ont fait de
bonnes actions.

319. « Celui qui enléve la corde ou le seau d'un puits, et celui qui détruit une fontaine pu-
blique, doivent étre condamnés a une amende d'un macha (**) d'or, et a rétablir les
choses dans leur premier état.

320. « Une peine corporelle doit étre infligée a celui qui vole plus de dix koumbhas (3*7)
de grain ; pour moins de dix koumbhas, il doit étre condamné & une amende de onze
fois la valeur du vol, et & restituer au propriétaire son bien.

321. « Un chatiment corporel sera de méme infligé, pour avoir volé plus de cent palas (3*°)
d'objets précieux se vendant au poids, comme de l'or et de l'argent, ou de riches véte-
ments.

322. « Pour un vol de plus de cinquante palas des objets susdits, on doit avoir la main
coupée ; pour moins de cinquante palas, le roi doit appliqguer une amende de onze fois
la valeur de l'objet.

328. « Pour avoir enlevé des hommes de bonne famille, et surtout des femmes, et des bi-
joux d'un grand prix, comme des diamants, le voleur mérite la peine capitale.

324. « Pour vol de grands animaux, d'armes et de médicaments, le roi doit infliger une
peine apres avoir considéré le temps et le motif.

325. « Pour avoir volé des vaches appartenant a des Brahmanes, et leur avoir percé les na-
rines (3*%); enfin pour avoir enlevé des bestiaux a des Brahmanes, le malfaiteur doit
avoir sur-le-champ la moitié du pied coupée.

326. « Pour avoir pris du fil, du coton, des semences servant a favoriser la fermentation
des liqueurs spiritueuses, de la bouse de vache, du sucre brut, du caillé, du lait, du lait
de beurre, de I'eau ou de I'herbe,

327. « Des paniers de bambou servant a puiser de I'eau, du sel de toute espéce, des pots
de terre, de l'argile ou des cendres,

328. « Des poissons, des oiseaux, de I'huile, du beurre clarifié, de la viande, du miel, ou
toute chose provenant des animaux, comme du cuir, de la corne et de l'ivoire,

329. « Ou d'autres substances de peu d'importance, des liqueurs spiritueuses, du riz
bouilli ou des mets de toute sorte, 'amende est le double du prix de l'objet volé.

330. « Pour avoir volé des fleurs, du grain encore vert, des buissons, des lianes, des ar-
brisseaux, et d'autres grains non épluchés, en quantité égale a la charge d'un homme,
I'amende est de cing krichnalas (3*°) d'or ou d'argent, suivant les circonstances.

344 Mimosa catechu.
345 Ou, suivant le Commentaire, l'auteur de la mort d'un Brahmane.
346 Voyez ci-dessus, st. 131.

347 Un koumbha de vingt dronas vaat, suivant M. Wilson (Sanscrit Dictionary), un peu plus de trois bois-

seaux (bushels). Les trois boisseaux équivalent a un hectolitre. D'aprés le commentateur, an koumbha

vaut vingt dronas ; un drona, deux cents palas.

348 Voyez ci-dessus, st. 135.

349 Pour y placer une corde servant a les conduire, afin de les employer comme bétes de somme. (Com-

mentaire.)

350 Voyez ci-dessus, st. 134.

103



331. « Pour des grains épluchés ou vannés, pour des herbes potageéres, des racines ou des
fruits, I'amende est de cent panas, s'il n'y a aucune liaison entre le voleur et le proprié-
taire ; de cinquante, s'il existe des relations entre eux.

332. « L'action de prendre une chose par violence sous les yeux du propriétaire est un
brigandage ; en son absence, c'est un vol, de méme que ce qu'on nie aprés l'avoir recu.

333. « Que le roi impose la premiére amende (*°) & 'homme qui enléve les objets ci-
dessus énumérés, lorsqu'ils sont apprétés pour qu'on s'en serve, ainsi qu'a celui qui
enléve du feu d'une chapelle.

334. « Quel que soit le membre dont un voleur se sert d'une maniére ou d'une autre pour
nuire aux gens, le roi doit le lui faire couper, pour 'empécher de commettre de nou-
veau le méme crime.

335. « Un pére, un instituteur, un ami, une mere, une épouse, un fils et un conseiller spiri-
tuel, ne doivent pas étre laissés impunis par le roi, lorsqu'ils ne se maintiennent pas
dans leurs devoirs.

336. « Dans le cas ou un homme de basse naissance serait puni d'une amende d'un kér-
chépana, un roi doit subir une amende de mille panas, et jeter I'argent dans la riviere
(**?), ou le donner a des Brahmanes : telle est la décision.

337. « L'amende d'un Soddra pour un vol quelconque doit étre huit fois plus considérable
que la peine ordinaire ; celle d'un Vaisya, seize fois ; celle d'un Kchatriya, trente-deux
fois ;

338. « Celle d'un Brahmane, soixante-quatre fois, ou cent fois, ou méme cent vingt-huit
fois plus considérable, lorsque chacun d'eux connait parfaitement le bien ou le mal de
ses actions.

339. « Prendre des racines ou des fruits & de grands arbres non renfermés dans une en-
ceinte, ou du bois pour un feu consacre, ou de I'herbe pour nourrir des vaches, a été
déclaré par Manou n'étre pas un vol.

340. « Le Brahmane qui, pour prix d'un sacrifice, ou de I'enseignement des dogmes sacres,
recoit, avec connaissance de cause, de la main d'un homme, une chose qu'il a prise et
gu'on ne lui a point donnée, est punissable comme un voleur.

341. « Le Dwidja qui voyage, et dont les provisions sont trés chétives, s'il vient a prendre
deux cannes a sucre ou deux petites racines dans le champ d'un autre, ne doit pas
payer d'amende.

342. « Celui qui attache des animaux libres appartenant a un autre, et qui met en liberté
ceux qui sont attachés, et celui qui prend un esclave, un cheval ou un char, sont pas-
sibles des mémes peines que le voleur.

343. « Lorsqu'un roi, par I'application de ces lois, réprime les voleurs, il obtient de la
gloire dans ce monde, et aprés sa mort, le bonheur supréme.

344. « Que le roi qui aspire a la souveraineté du monde, ainsi qu'a une gloire éternelle et
inaltérable, ne souffre pas un seul instant I'homme qui commet des violences, comme
des incendies, des brigandages.

345. « Celui qui se livre & des actions violentes doit étre reconnu, comme bien plus cou-
pable qu'un diffamateur, qu'un voleur et qu'un homme qui frappe avec un béaton.

346. « Le roi qui endure un homme commettant des violences se précipite vers sa perte, et
encourt la haine générale.

347. « Jamais, soit par motif d'amitié, soit dans I'espoir d'un gain considérable, le roi ne
doit relacher les auteurs d'actions violentes, qui répandent la terreur parmi toutes les
créatures.

348. « Les Dwidjas peuvent prendre les armes quand leur devoir est troublé dans son ac-
complissement, et quand tout a coup les classes régénérées sont affligées par un dé-
sastre.

349. « Pour sa propre sdreté, dans une guerre entreprise pour défendre des droits sacrés,
et pour protéger une femme ou un Brahmane, celui qui tue justement ne se rend pas
coupable.

350. « Un homme doit tuer, sans balancer, quiconque se jette sur lui pour l'assassiner, s'il
n'a aucun moyen de s'échapper, quand méme ce serait son directeur, ou un enfant, ou
un vieillard, ou méme un Brahmane trés versé dans la sainte Ecriture.

351. « Tuer un homme qui fait une tentative d'assassinat, en public ou en particulier, ne
rend aucunement coupable le meurtrier : c'est la fureur aux prises avec la fureur.

351 Celle de deux cents cinquante panas.
352 Varouna, dieu des eaux, est le seigneur du chatiment.

104



352. « Que le roi bannisse, apres les avoir punis par des mutilations flétrissantes, ceux qui
se plaisent a séduire les femmes des autres.

353. « Car c'est de I'adultére que nait dans le monde le mélange des classes, et du mélange
des classes provient la violation des devoirs, destructrice de la race humaine, qui
cause la perte de l'univers.

354. « L'homme qui s'entretient en secret avec la femme d'un autre, et qui a été déja accu-
sé d'avoir de mauvaises meeurs, doit étre condamné a la premiére amende ;

355. « Mais celui contre qui on n'a jamais porté de semblable accusation, et qui s'entre-
tient avec une femme pour un motif valable, ne doit subir aucune peine ; car il n'est
point coupable de transgression.

356. « Celui qui parle a la femme d'un autre dans une place de pelerinage, dans une forét,
ou dans un bois, ou vers le confluent de deux riviéres, c'est-a-dire, dans un endroit
écarté, encourt la peine de l'adultére.

357. « Etre aux petits soins auprés d'une femme, lui envoyer des fleurs et des parfums, fo-
latrer avec elle, toucher sa parure ou ses vétements, et s'asseoir avec elle sur le méme
lit, sont considérés par les Sages comme les preuves d'un amour adultére.

358. « Toucher le sein d'une femme mariée, ou d'autres parties de son corps d'une ma-
niére indécente, se laisser toucher ainsi par elle, sont des actions résultantes de I'adul-
tere avec consentement mutuel.

359. « Un Soidra doit subir la peine capitale pour avoir fait violence a la femme d'un
Brahmane ; et, dans toutes les classes, ce sont principalement les femmes qui doivent
étre surveillées sans cesse.

360. « Que des mendiants, des panégyristes, des personnes ayant commencé un sacrifice,
et des artisans du dernier ordre, comme des cuisiniers, s'entretiennent avec des
femmes mariées, sans qu'on s'y oppose.

361. « Que nul homme n'adresse la parole a des femmes étrangéres lorsqu'il en a regu la
défense de ceux dont elles dépendent ; s'il leur parle malgré la défense qui lui en a été
faite, il doit payer un souvarna d'amende.

362. « Ces réglements ne concernent pas les femmes des danseurs et des chanteurs, ni
celles des hommes qui vivent du déshonneur de leurs femmes ; car ces gens amenent
des hommes, et leur procurent des entretiens avec leurs femmes, ou se tiennent cachés
pour favoriser une amoureuse entrevue.

363. « Toutefois, celui qui a des relations particulieres, soit avec ces femmes, soit avec des
servantes dépendantes d'un malitre, soit avec des religieuses d'une secte hérétique,
doit étre condamné a une légere amende.

364. « Celui qui fait violence a une jeune fille subira sur-le-champ une peine corporelle ;
mais s'il jouit de cette jeune fille parce qu'elle y consent, et s'il est de la méme classe
gu'elle, il ne mérite pas de chéatiment.

365. « Si une jeune fille aime un homme d'une classe supérieure & la sienne, le roi ne doit
pas lui faire payer la moindre amende ; mais si elle s'attache a un homme d'une nais-
sance inférieure, elle doit étre enfermée dans sa maison sous bonne garde.

366. « Un homme de basse origine qui adresse ses voeux a une demoiselle de haute nais-
sance mérite une peine corporelle ; s'il courtise une fille du méme rang que lui, qu'il
donne la gratification d'usage, et qu'il épouse la jeune fille, si le pére y consent.

367. « L'homme qui, par orgueil, souille de force une jeune fille, par le contact de son
doigt, aura deux doigts coupés sur-le-champ, et mérite en outre une amende de six
cents panas.

368. « Lorsque la jeune fille a été consentante, celui qui I'a polluée de cette maniére, s'il est
du méme rang qu'elle, ne doit pas avoir les doigts coupés; mais il faut lui faire payer
deux cents panas d'amende pour I'empécher d'y revenir.

369. «. Si une demoiselle souille une autre demoiselle par le contact de son doigt, qu'elle
soit condamnée a deux cents panas d'amende, qu'elle paie au pére de la jeune fille le
double du présentde noce, et recoive dix coups de fouet.

370. « Mais une femme qui attente de la méme maniére & la pudeur d'une jeune fille, doit
avoir sur-le-champ la téte rasée et les doigte coupés, suivant les circonstances, et elle
doit étre promenée par les rues, montée sur un ane.

371. « Si une femme, fiere de sa famille et de ses qualités, est infidele a son époux, que le
roi la fasse dévorer par des chiens dans une place trés fréquentée.

372. « Qu'il condamne l'adultére son complice a étre brilé sur un lit de fer chauffé a
rouge, et que les exécuteurs alimentent sans cesse le feu avec du bois, jusqu'a ce que le
pervers soit brilé.

105



373. « Un homme déja reconnu coupable une premiére fois, et qui au bout d'un an est en-
core accusé d'adultére, doit payer une amende double ; et de méme pour avoir cohabi-
té avec la fille d'un excommunié (Vratya), ou avec une femme Tchandali.

374. « Le Soddra qui entretient un commerce criminel avec une femme appartenant a
l'une des trois premiéres classes, gardée a la maison, ou non gardée, sera privé du
membre coupable, et de tout son avoir, si elle n'était pas gardée ; si elle I'était, il perdra
tout, ses biens et l'existence.

375. « Pour adultére avec une femme de la classe des Brahmanes, qui était gardée, un
Vaisya sera privé de tout son bien apres une détention d'une année ; un Kchatriya sera
condamné a mille panas d'amende, et aura la téte rasée et arrosée d'urine d'ane;

376. « Mais si un Vaisya ou un Kchatriya a des relations coupables avec une Brahmani
non gardée par son mari, que le roi fasse payer au Vaisya cing cents panas d'amende,
et mille au Kchatriya.

377. « Si tous les deux commettent un adultere avec une Brahmani gardée par son époux,
et douée de qualités estimables, ils doivent étre punis comme des Soudras, ou brilés
avec un feu d'herbes ou de roseaux.

378. « Un Brahmane doit étre condamné a mille panas d'amende, s'il jouit par force d'une
Brahmani surveillée ; il n'en doit payer que cing cents, si elle s'est prétée a ses désirs.
379. « Une tonsure ignominieuse est ordonnée au lieu de la peine capitale pour un Brah-

mane adultére, dans les cas ou la punition des autres classes serait la mort.

380. « Que le roi se garde bien de tuer un Brahmane, quand méme il aurait commis tous
les crimes possibles ; qu'il le bannisse du royaume en lui laissant tous ses biens, et sans
lui faire le moindre mal.

381. « Il n'y a pas dans le monde de plus grande iniquité que le meurtre d'un Brdhmane ;
c'est pourquoi le roi ne doit pas méme concevoir I'idée de mettre a mort un Brahmane.

382. « Un Vaisya ayant des relations coupables avec une femme gardée appartenant a la
classe militaire, et un Kchatriya, avec une femme de la classe commercante, doivent
subir tous les deux la méme peine que dans le cas d'une Brahmani non gardée.

383. « Un Brahmane doit étre condamné a payer mille panas, s'il a un commerce criminel
avec des femmes surveillées appartenant a ces deux classes ; pour adultére avec une
femme de la classe servile, un Kchatriya et un Vaisya subiront une amende de mille
panas.

384. Pour adultére avec une femme Kchatriya non gardée, I'amende d'un Vaisya est de
cing cents panas; un Kchatriya doit avoir la téte rasée et arrosée d'urine d'ane, ou hien
payer I'amende.

385. « Un Brahmane qui entretient un commerce charnel avec une femme non gardée ap-
partenant soit a la classe militaire, soit & la classe commercante, soit a la classe servile,
meérite une amende de cing cents panas ; de mille, si la femme est d'une classe mélée.

386. « Le prince dans le royaume duquel on ne rencontre ni un voleur, ni un adultére, ni
un diffamateur, ni un homme coupable d'actions violentes ou de mauvais traitements,
partage le séjour de Sakra (*%%).

387. « La répression de ces cing individus, dans le pays soumis a la domination d'un roi,
lui procure la prééminence sur les hommes du méme rang que lui, et répand sa gloire
dans ce monde.

388. « Le sacrificateur qui abandonne le prétre célébrant, et le célébrant qui abandonne le
sacrificateur, chacun d'eux étant capable de remplir son devaoir, et n‘ayant commis au-
cune faute grave, sont passibles chacun de cent panas d'amende.

389. « Une meére, un pére, une épouse et un fils, ne doivent pas étre délaissés ; celui qui
abandonne I'un d'eux, lorsqu'il n'est coupable d'aucun grand crime, doit subir une
amende de six cents panas.

390. « Lorsque des Dwidjas sont en contestation sur une affaire qui concerne leur ordre,
gue le roi se garde bien d'interpréter lui-méme la loi, s'il désire le salut de son ame.
391. « Aprés leur avoir rendu les honneurs qui leur sont dus, et les avoir d'abord apaisés
par des paroles amicales, que le roi, assisté de plusieurs Brahmanes, leur fasse con-

naitre leur devoir.

392. « Le Brahmane qui donne un festin a vingt Dwidjas, et n'invite ni le voisin dont la
demeure est a c6té de la sienne, ni celui dont la maison est apres celle-la, s'ils sont
dignes d'étre conviés, mérite une amende d'un méacha d'argent.

393. « Un Brahmane trés versé dans la Sainte Ecriture, qui n'invite pas un Brahmane, son
voisin, également savant et vertueux, dans les occasions de réjouissance, comme un

353 Sakra est un des noms d'Indra, roi du ciel. 106



mariage, doit étre condamné a payer a ce Brahmane le double de la valeur du repas, et
un macha d'or au roi.

394. « Un aveugle, un idiot, un homme perclus, un septuagénaire, et un homme qui rend
de bons offices aux personnes trés versées dans la sainte Ecriture, ne doivent étre
soumis par aucun roi a un impét.

395. « Que le roi honore toujours un savant théologien, un malade, un homme affligé, un
enfant, un vieillard, un indigent, un homme de noble naissance et un homme respec-
table par sa vertu.

396. « Un blanchisseur doit laver le linge de ses pratiques petit & petit, sur une planche
polie, de bois de salmali (%) ; il ne doit pas méler les vétements d'une personne avec
les vétements d'une autre, ni les faire porter a quelqu'un.

397. « Le tisserand a qui on a livré dix palas de fil de coton, doit rendre un tissu pesant un
palas de plus, a cause de I'eau de riz qui entre dedans; s'il agit autrement, qu'il paye
une amende de douze panas.

398. « Que des hommes connaissent bien dans quels cas on peut imposer des droits, et,
experts en toutes sortes de marchandises, évaluent le prix des marchandises, et que le
roi préléve la vingtieme partie du bénéfice.

399. « Que le roi confisque tout le bien d'un négociant qui, par cupidité, exporte les mar-
chandises dont le commerce a été déclaré réservé au roi, ou dont I'exportation a été
défendue.

400. « Celui qui fraude les droits, qui vend ou achéte a une heure indue, ou qui donne
une fausse évaluation de ses marchandises, doit subir une amende de huit fois la va-
leur des objets.

401. « Apres avoir considéré, pour toutes les marchandises, de quelle distance on les ap-
porte, si elles viennent d'un pays étranger; a quelle distance elles doivent étre en-
voyeées, dans le cas de celles qu'on exporte ; combien de temps on les a gardées, le
bénéfice qu'on peut faire, la dépense qu'on a faite, que le roi établisse des régles pour
la vente et pour l'achat.

402. « Tous les quinze jours ou a chaque quinzaine, suivant que le prix des objets est plus
ou moins variable, que le roi régle le prix des marchandises en présence de ces experts
ci-dessus mentionnés.

403. «Que la valeur des métaux précieux, ainsi que les poids et mesures, soient exacte-
ment déterminés par lui, et que tous les six mois il les examine de nouveau.

404. « Le péage pour traverser une riviere est d'un pana pour une voiture vide, d'un de-
mipana pour un homme chargé d'un fardeau, d'un quart de pana pour un animal,
comme une vache, et pour une femme, d'un huiti&€me pour un homme non chargé.

405. « Les chariots qui portent des balles de marchandises doivent payer le droit en raison
de la valeur ; ceux qui n‘ont que des caisses vides, peu de chose, de méme que les
hommes mal vétus.

406. « Pour un long trajet, que le prix de transport sur un bateau soit proportionné aux
endroits et aux époques; mais cela doit s'entendre du trajet sur un fleuve ; pour la mer,
il n'y a pas de fret fixé.

407. « Une femme enceinte de deux mois ou plus, un mendiant ascétique, un anachoréte,
et des Br@hmanes portant les insignes du noviciat, ne doivent payer aucun droit pour
leur passage.

408. « Lorsque, dans un bateau, un objet quelconque vient a se perdre par la faute des ba-
teliers, ils doivent se cotiser pour en rendre un pareil.

409. « Tel est le réeglement qui concerne ceux qui vont en bateau, lorsqu'il arrive malheur
par la faute des bateliers dans le trajet; mais pour un accident inévitable, on ne peut
rien faire payer.

410. « Que le roi enjoigne aux Vaisyas de faire le commerce, de préter de I'argent a intérét,
de labourer la terre, ou d'élever des bestiaux ; aux Soudras, de servir les Dwidjas.

411. « Lorsqu'un Kchatriya et un Vaisya se trouvent dans le besoin, qu'un Brahmane par
compassion les soutienne, en leur faisant remplir les fonctions qui leur conviennent.
412. « Le Brahmane qui, par cupidité, emploie a des travaux serviles des Dwidjas ayant
recu l'investiture, malgré eux et en abusant de son pouvoir, doit étre puni par le roi

d'une amende de six cents panas;

413. « Mais qu'il oblige un So(dra, acheté ou non acheté, a remplir des fonctions serviles ;
car il a été créé pour le service des Brahmanes par I'Etre existent de lui-méme.

354 Bombax heptaphyllum.

107



414. « Un Soddra, bien gu'affranchi par son maitre, n'est pas délivré de I'état de servitude
; car cet état lui étant naturel, qui pourrait I'en exempter ?

415. « Il y a sept espéces de serviteurs, qui sont : le captif fait sous un drapeau ou dans
une bataille, le domestique qui se met au service d'une personne pour qu'on I'entre-
tienne, le serf né d'une femme esclave dans la demeure du maitre, celui qui a été ache-
té ou donné, celui qui a passé du pére au fils, celui qui est esclave par punition, ne
pouvant pas acquitter une amende.

416. « Une épouse, un fils et un esclave sont déclarés par la loi ne rien posséder par eux-
mémes ; tout ce qu'ils peuvent acquérir est la propriété de celui dont ils dépendent.
417. « Un Brahmane, s'il est dans le besoin, peut en toute sireté de conscience s'appro-
prier le bien d'un SoQdra, son esclave, sans que le roi doive le punir, car un esclave n'a
rien qui lui appartienne en propre, et ne possede rien dont son maitre ne puisse s'em-

parer.

418. « Que le roi mette tous ses soins a obliger les Vaisyas et les Soldras de remplir leurs
devoirs ; car si ces hommes s'écartaient de leurs devoirs, ils seraient capables de bou-
leverser le monde.

419. « Que tous les jours le roi s'occupe de mettre a fin les affaires commencées, et qu'il
s'informe de I'état de ses équipages, des revenus et des dépenses fixes, du produit de
ses mines et de son trésor.

420 « C'est en décidant toutes les affaires de la maniére qui a été prescrite, que le roi évite
toute faute et parvient a la condition supréme. »

108



LIVRE NEUVIEME

LOIS CIVILES ET CRIMINELLES ;
DEVOIRS DE LA CLASSE COMMERCANTE ET DE LA CLASSE SERVILE.

1. « Je vais déclarer les devoirs immémoriaux d'un homme et d'une femme qui restent
fermes dans le sentier légal, soit séparés, soit réunis.

2. « Jour et nuit, les femmes doivent étre tenues dans un état de dépendance par leurs
protecteurs ; et méme, lorsqu'elles ont trop de penchant pour les plaisirs innocents et
légitimes, elles doivent étre soumises par ceux dont elles dépendent a leur autorité.

3. « Une femme est sous la garde de son pere pendant son enfance, sous la garde de son
mari pendant sa jeunesse, sous la garde de ses enfants dans sa vieillesse; elle ne doit
jamais se conduire a sa fantaisie.

4. « Un pére est répréhensible s'il ne donne pas sa fille en mariage dans le temps conve-
nable ; un mari est répréhensible s'il ne s'approche point de sa femme dans la saison
favorable ; aprés la mort du mari, un fils est répréhensible s'il ne protége pas sa mére.

5. « On doit surtout s'attacher a garantir les femmes des mauvais penchants, méme les
plus faibles ; si les femmes n'étaient pas surveillées, elles feraient le malheur des deux
familles.

6. « Que les maris, quelque faibles qu'ils soient, considérant que c'est une loi supréme
pour toutes les classes, aient grand soin de veiller sur la conduite de leurs femmes.

7. « En effet, un mari préserve sa lignée, ses coutumes, sa famille, lui-méme et son devoir,
en préservant son épouse.

8. « Un mari, en fécondant le sein de sa femme, y renait sous la forme d'un feetus, et
I'épouse est nommee DJAYA, parce que son mari nait (djayaté) en elle une seconde fois.

9. « Une femme met toujours au monde un fils doué des mémes qualités que celui qui I'a
engendré ; c'est pourquoi, afin d'assurer la pureté de sa lignée, un mari doit garder sa
femme avec attention.

10. « Personne ne parvient a tenir les femmes dans le devoir par des moyens violents ;
mais on y réussit parfaitement, avec le secours des expédients qui suivent :

11. « Que le mari assigne pour fonctions a sa femme la recette des revenus et la dépense,
la purification des objets et du corps, I'accomplissement de son devoir, la préparation
de la nourriture et I'entretien des ustensiles du ménage.

12. « Renfermées dans leur demeure, sous la garde d'hommes fidéles et dévoués, les
femmes ne sont pas en sdreté ; celles-la seulement sont bien en slreté qui se gardent
elles-mémes de leur propre volonté.

13. « Boire des liqueurs enivrantes, fréquenter mauvaise compagnie, se séparer de son
époux, courir d'un cété et d'un autre, se livrer au sommeil a des heures indues, et de-
meurer dans la maison d'un autre, sont six actions déshonorantes pour des femmes
mariées.

14. « De telles femmes n'examinent pas la beauté, elles ne s'arrétent pas a I'age ; que leur
amant soit beau ou laid, peu importe; c'est un homme, et elles en jouissent.

15. « A cause de leur passion pour les hommes, de l'inconstance de leur humeur et du
manque d'affection qui leur est naturel, on a beau, ici-bas, les garder avec vigilance,
elles sont infidéles a leurs époux.

16. « Connaissant ainsi le caractére qui leur a été donné au moment de la création par le
Seigneur des créatures, que les maris mettent la plus grande attention a les surveiller.

17. « Manou a donné en partage aux femmes I'amour de leur lit, de leur siége et de la pa-
rure, la concupiscence, la colére, les mauvais penchants, le désir de faire du mal, et la
perversité.

18. « Aucun sacrement n'est, pour les femmes, accompagné de prieres (Mantras), ainsi l'a
prescrit la loi ; privées de la connaissance des lois et des prieres expiatoires, les
femmes coupables sont la fausseté méme : telle est la régle établie.

19. « En effet, on lit dans les Livres saints plusieurs passages qui démontrent leur véri-
table naturel ; connaissez maintenant ceux des Textes sacrés qui peuvent servir d'ex-
piation :

20. « Ce sang que ma mere, infidéle a son époux, a souillé en allant dans la maison d'un
autre, que mon pere le purifie ! » Telle est la teneur de la formule sacrée que doit réci-
ter le fils qui connait la faute de sa mére.

109



21. « Si une femme a pu concevoir en son esprit une pensée quelconque préjudiciable a
son époux, cette priere a été déclarée la parfaite expiation de cette faute pour le fils, et
non pour la meére.

22. « Quelles que soient les qualités d'un homme auquel une femme est unie par un ma-
riage Iégitime, elle acquiert elle-méme ces qualités, de méme que la riviére par son
union avec I'Océan.

23. « Akchaméla, femme d'une basse naissance étant unie a Vasichtha, et Sarangi étant
unie & Mandapala (**°), obtinrent un rang trés honorable.

24. « Ces femmes-Ia, et d'autres encore également de basse extraction, sont parvenues
dans le monde a I'élévation par les vertus de leurs seigneurs.

25. « Telles sont les pratiques toujours pures de la conduite civile de 'homme et de la
femme ; apprenez les lois qui concernent les enfants, et desquelles dépend la félicité
dans ce monde et dans l'autre.

26. « Les femmes qui s'unissent a leurs époux dans le désir d'avoir des enfants, qui sont
parfaitement heureuses, dignes de respect, et qui font I'nonneur de leurs maisons, sont
véritablement les Déesses de la fortune; il n'y a aucune différence.

27. « Mettre au jour des enfants, les élever lorsqu'ils sont venus au monde, s'occuper
chaque jour des soins domestiques : tels sont les devoirs des femmes,

28. « De la femme seule procédent les enfants, I'accomplissement des devoirs pieux, les
soins empressés, le plus délicieux plaisir, et le ciel (**%) pour les Manes des ancétres et
pour le mari lui-méme.

29. « Celle qui ne trahit pas son matri, et dont les pensées, les paroles et le corps sont purs,
parvient aprés sa mort au méme séjour que son époux, et est appelée vertueuse par les
gens de bien ;

30. « Mais, par une conduite coupable envers son époux, une femme est, dans ce monde,
en butte a l'ignominie; aprés sa mort, elle renaitra dans le ventre d'un chacal, et sera
affligée de maladies, comme la consomption pulmonaire et I'éléphantiasis.

31. « Connaissez maintenant, relativement aux enfants, cette loi salutaire qui concerne
tous les hommes, et qui a été déclarée par les Sages et par les Maharchis nés dés le
principe.

32. « lIs reconnaissent I'enfant méale comme le fils du seigneur de la femme ; mais la
Sainte Ecriture présente, relativement au seigneur, deux opinions : suivant les uns, le
seigneur est celui qui a engendré I'enfant ; suivant les autres, c'est celui a qui appar-
tient la mere.

33. « La femme est considérée par la loi comme le champ, et 'homme comme la semence ;
c'est par la coopération du champ et de la semence qu'a lieu la naissance de tous les
étres animés.

34. « Dans certains cas, le pouvoir prolifique du méle a une importance spéciale ; dans
d'autres cas, c'est la matrice de la femelle : lorsqu'il y a égalité dans les pouvoirs, la
race qui en provient est trés estimée.

35. « Si I'on compare le pouvoir procréateur méle avec le pouvoir femelle, le méle est dé-
claré supérieur, car la progéniture de tous les étres animés est distinguée par les
marques du pouvoir male.

36. « Quelle que soit I'espéce de graine que I'on jette dans un champ préparé dans la sai-
son convenable, cette semence se développe en une plante de la méme espéce, douée
de qualités visibles particuliéres.

37. « Sans aucun doute, cette terre est appelée la matrice primitive des étres; mais la se-
mence, dans sa végétation, ne déploie aucune des propriétés de la matrice.

38. « Sur cette terre, dans le méme champ cultivé, des semences de différentes sortes, se-
mées en temps convenable par les laboureurs, se développent selon leur nature.

39. « Les diverses espéces de riz (**), le moudga (**®), le sésame, le macha (**°), l'orge, l'ail
et la canne & sucre, poussent suivant la nature des semences.

40. « Qu'on séme une plante, et qu'il en vienne une autre, c'est ce qui ne peut pas arriver;
guelle que soit la graine que I'on séme, celle-la seule se développe.

355 Mandapéla, saint ou Richi.

356 Les hommes ne sont admis dans le séjour céleste qu'autant qu'ils laissent aprés eux des enfants pour
offrir le Sraddha ou service funebre, qui assure la félicité des ames dans I'autre monde.

357 Le texte en cite deux, nommées vrihi et sali.

358 Phaseolus mungo.

359 Phaseolus radiatus.

110



41. « En conséquence, 'homme de bon sens, bien élevé, versé dans lesVédaset les Angas,
et qui désire une longue existence, ne doit jamais répandre sa semence dans le champ
d'un autre. .

42. « Ceux qui sont instruits des temps passés répétent des vers a ce sujet chantés par
Vayou, qui montrent qu'on ne doit pas jeter sa semence dans le champ d'autrui.

43. « De méme que la fleche du chasseur est lancée en pure perte dans la blessure qu'un
autre chasseur a faite a l'antilope, de méme la semence répandue par un homme dans
le champ d'un autre est aussitét perdue pour lui.

44. « Les Sages qui connaissent les temps anciens regardent toujours cette terre (Prithivi)
comme I'épouse du roi Prithou (*%°), et ils ont décidé que le champ cultivé est la pro-
priété de celui qui le premier en a coupé le bois pour le défricher, et la gazelle, celle du
chasseur qui I'a blessée mortellement (34).

45. « Celui-la seul est un homme parfait qui se compose de trois personnes réunies, savoir
: sa femme, lui-méme et son fils ; et les Brahmanes ont déclaré cette maxime : i Le mari
ne fait qu'une méme personne avec son épouse. »

46. « Une femme ne peut étre affranchie de I'autorité de son époux, ni par vente ni par
abandon ; nous reconnaissons ainsi la loi autrefois promulguée par le Seigneur des
créatures (Pradjapati).

47. « Une seule fois est fait le partage d'une succession ; une seule fois une jeune fille est
donnée en mariage ; une seule fois le pére dit : « Je l'accorde » : telles sont les trois
choses qui, pour les gens de bien, sont faites une fois pour toutes.

48. « Le propriétaire du méle qui a engendré avec des vaches, des juments, des chameaux
femelles, des filles esclaves, des buffles femelles, des chévres et des brebis, n'a aucun
droit sur la progéniture ; la méme chose a lieu pour les femmes des autres hommes.

49. « Ceux qui ne possedent point de champ, mais qui ont des semences, et vont les ré-
pandre dans la terre d'autrui, ne retirent aucun profit du grain qui vient & pousser.

50. « Si un taureau engendre cent veaux en s'accouplant avec les vaches des autres, ces
veaux appartiennent aux propriétaires des vaches, et le taureau a inutilement répandu
sa semence.

51. « Ainsi, ceux qui, n'ayant pas de champ (%), jettent leur semence dans le champ d'au-
trui, travaillent pour le propriétaire ; I'ensemenceur, dans ce cas, ne retire aucun profit
de sa semence.

52. « A moins que, relativement au produit, le propriétaire du champ et celui de la se-
mence n'aient fait une convention particuliere, le produit appartient évidemment au
maitre du champ; la terre (3%%) est plus importante que la semence ;

53. « Mais lorsque, par un pacte spécial, on donne un champ pour I'ensemencer, le pro-
duit est, dans ce monde, déclaré la propriété commune du propriétaire de la semence
et du maitre du champ.

54. « L'nomme dans le champ duquel une graine apportée par I'eau ou par le vent vient a
pousser, garde pour lui la plante qui en provient; celui qui n'a fait que semer dans le
terrain d'un autre ne récolte aucun fruit.

55. « Telle est la loi concernant les petits des vaches, des juments, des femmes esclaves,
des femelles du chameau, des chévres, des brebis, des poules et des femelles du buffle.

56. « Je vous ai déclaré l'importance et la non-importance du champ et de la semence;
maintenant je vais vous exposer la loi qui concerne les femmes n‘ayant pas d'enfants.

57. « La femme d'un frére ainé est considérée comme la belle-mére d'un jeune frére, et la
femme du plus jeune comme la belle-fille de I'ainé.

58. « Le freére ainé qui connait charnellement la femme de son jeune frére, et le jeune frere
la femme de son ainé, sont dégradés, bien qu'ils y aient été invités par le mari ou par
des parents, a moins que le mariage ne soit stérile.

59. « Lorsqu'on n'a pas d'enfants, la progéniture que I'on désire peut étre obtenue par
l'union de I'épouse, convenablement autorisée, avec un frére ou un autre parent (sa-
pinda).

360 Voyez ci-dessus, Liv. VII, st. 42.

361 De méme, a cause de l'antériorité, I'enfant appartient a I'époux de la femme, et non a celui qui en est le
véritable pére.

362

363 « Ceci doit s'entendre de ceux qui ne sont pas mariés, et qui ont des liaisons avec les femmes des autres
hommes ». (Commentaire.)

111



60. « Arrosé de beurre liquide et gardant le silence, que le parent chargé de cet office, en
s'approchant, pendant la nuit, d'une veuve ou d'une femme sans enfants, engendre un
seul fils, mais jamais un second.

61. « Quelques-uns de ceux qui connaissent a fond cette question, se fondant sur ce que le
but de cette disposition peut n'étre pas parfaitement atteint par la naissance d'un seul
enfant, sont d'avis que les femmes peuvent |[également engendrer de cette maniére un
second fils.

62. « L'objet de cette commission une fois obtenu, suivant la loi, que les deux personnes,
le frere et la belle-sceur, se comportent, I'une a I'égard de I'autre, comme un pére et
une belle-fille.

63. « Mais un frere, soit I'ainé, soit le jeune, qui, chargé de remplir ce devoir, n'observe
pas la regle prescrite, et ne pense qu'a satisfaire ses désirs, sera dégradé dans les deux
cas : s'il est I'ainé, comme ayant souillé la couche de sa belle-fille; s'il est le jeune frere,
celle de son pére spirituel.

64. « Une veuve, ou une femme sans enfants, ne doit pas étre autorisée par des Dwidjas a
concevoir du fait d'un autre ; car ceux qui lui permettent de concevoir du fait d'un
autre, violent la loi primitive.

65. « Il n'est question en aucune maniére d'une pareille commission dans les passages de
la Sainte Ecriture qui ont rapport au mariage, et dans les lois nuptiales il n'est pas dit
gu'une veuve puisse contracter une autre union.

66. « En effet, cette pratique, qui ne convient qu'a des animaux, a été blamée hautement
par les Brahmanes instruits ; cependant elle est dite avoir eu cours parmi les hommes,
sous le regne de Véna.

67. « Ce roi, qui réunit autrefois toute la terre sous sa domination, et qui fut regarde, a
cause de cela seulement, comme le plus distingué des Radjarchis (*%*), ayant I'esprit
troublé par la concupiscence, fit naitre le mélange des classes.

68. « Depuis ce temps, les gens de bien désapprouvent I'homme qui, par égarement, in-
vite une veuve ou une femme stérile a recevoir les caresses d'un autre homme pour
avoir des enfants.

69. « Toutefois, lorsque le mari d'une jeune fille vient & mourir aprés les fiangailles, que le
propre frére du mari la prenne pour femme, selon la régle suivante :

70. « Aprés avoir épousé, suivant le rite, cette jeune fille qui doit étre vétue d'une robe
blanche, et pure dans ses moeurs, que toujours il s'approche d'elle une fois dans la sai-
son favorable, jusqu'a ce qu'elle ait congu.

71. « Qu'un homme de sens, aprés avoir accordé sa fille a quelqu'un, ne s'avise point de la
donner a un autre ; car en donnant sa fille lorsqu'il I'a déja accordée, il est aussi cou-
pable que celui qui a porté un faux témoignage dans une affaire relative a des
hommes (*%°).

72. « Méme aprés l'avoir épousée régulierement, un homme doit abandonner une jeune
fille ayant des marques funestes, ou malade, ou polluée, ou qu'on lui a fait prendre
par fraude.

73. « Si un homme donne en mariage une fille ayant quelque défaut, sans en prévenir,
I'époux peut annuler I'acte du méchant qui lui a donné cette jeune fille.

74. « Lorsqu'un mari a des affaires en pays étranger, qu'il ne s'absente qu'aprés avoir as-
suré a sa femme des moyens d'existence : car une femme, méme vertueuse, affligée
par la misére, peut commettre une faute.

75. « Si, avant de partir, son mari lui a donné de quoi subsister, qu'elle vive en menant
une conduite austere ; s'il ne lui a rien laissé, qu'elle gagne sa vie en exercant un mé-
tier honnéte, comme celui de filer.

76. « Lorsque son mari est parti pour aller remplir un devoir pieux, qu'elle I'attende pen-
dant huit ans ; lorsqu'il s'est absenté pour des motifs de science ou de gloire, qu'elle
l'attende pendant six ans ; pour son plaisir, pendant trois ans seulement ; aprés ce
terme, qu'elle aille le retrouver.

77. « Durant une année entiere, qu'un mari supporte l'aversion de sa femme, mais aprés
une année, si elle continue a le hair, qu'il prenne ce qu'elle posséde en particulier, lui
donne seulement de quoi subsister et se vétir, et cesse d'habiter avec elle.

78. « La femme qui néglige un mari passionné pour le jeu, aimant les liqueurs spiri-
tueuses, ou affligé d'une maladie, doit étre abandonnée pendant trois mois, et privée
de ses parures et de ses meubles.

364 Radjarchi, saint personnage ou Richi de la classe royale.
365 Voyez ci-dessus, Liv. VIII, st. 98. 112



79. « Mais celle qui a de l'aversion pour un mari insensé, ou coupable de grands crimes,
ou eunuque, ou impuissant, ou affligé soit d'éléphantiasis, soit de consomption pul-
monaire, ne doit étre ni abandonnée ni privée de son bien.

80. « Une femme adonnée aux liqueurs enivrantes, ayant de mauvaises moeurs, toujours
en contradiction avec son mari, attaquée d'une maladie incurable comme la lépre, d'un
caractére méchant, et qui dissipe son bien, doit étre remplacée par une autre femme
(366).

81. «Une femme stérile doit étre remplacée la huitieme année ; celle dont les enfants sont
tous morts, la dixieme ; celle qui ne met au monde que des filles, la onzieme ; celle qui
parle avec aigreur, sur-le-champ;

82. « Mais celle qui, bien que malade, est bonne et de moeurs vertueuses, ne peut étre
remplacée par une autre gu'autant qu'elle y consente, et ne doit jamais étre traitée avec
meépris.

83. « La femme remplacée légalement, qui abandonne avec colére la maison de son mari,
doit a l'instant étre détenue ou répudiée en présence de la famille réunie.

84. « Celle qui, aprés en avoir recu la défense, boit, dans une féte, des liqueurs enivrantes,
ou fréquente les spectacles et les assemblées, sera punie d'une amende de six krichna-
las,

85. « Si des Dwidjas prennent des femmes dans leur propre classe et dans les autres, la
préséance, les égards et le logement doivent étre réglés d'apres l'ordre des classes.

86. « Pour tous les Dwidjas, une femme de la méme classe, et non une femme d'une classe
différente, doit vaquer aux soins officieux qui concernent la personne du mari, et
remplir les actes religieux de chaque jour.

87. « Mais celui qui, follement, fait remplir ses devoirs par une autre, lorsqu'il a prés de
lui une femme de sa classe, de tout temps a été considéré comme un Tchandéla en-
gendré par une Brahmani et un Soddra.

88. « C'est a un jeune homme distingué, d'un extérieur agréable et de la méme classe,
gu'un pere doit donner sa fille en mariage, suivant la loi, quoiqu'elle n'ait pas encore
atteint 'age de huit ans auquel on doit la marier.

89. « Il vaut mieux, pour une demoiselle en age d'étre mariée, rester dans la maison pa-
ternelle jusqu'a sa mort, que d'étre jamais donnée par son pére a un époux dépourvu
de bonnes qualités.

90. « Qu'une fille quoique nubile attende pendant trois ans ; mais apres ce terme qu'elle se
choisisse un mari du méme rang qu'elle-méme.

91. « Si une jeune fille n'étant pas donnée en mariage prend de son propre mouvement un
époux, elle ne commet aucune faute, non plus que celui qu'elle va trouver.

92. « La demoiselle qui se choisit un mari ne doit pas emporter avec elle les parures
gu'elle a regcues de son pére, de sa mere ou de ses fréres; si elle les emporte, elle com-
met un vol.

93. « Celui qui épouse une fille nubile ne donnera pas de gratification au pére; car le pere
a perdu toute autorité sur sa fille, en retardant pour elle le moment de devenir mére.
94. « Un homme de trente ans doit épouser une fille de douze ans qui lui plaise ; un
homme de vingt-quatre ans, une fille de huit; s'il a fini plutét son noviciat, pour que
l'accomplissement de ses devoirs de maitre de maison ne soit pas retardé, qu'il se ma-

rie promptement.

95. « Lors méme que le mari prend une femme qui lui est donnée par les Dieux, et pour
laquelle il n'a pas d'inclination, il doit toujours la protéger, si elle est vertueuse, afin de
plaire aux Dieux.

96. « Les femmes ont été créées pour mettre au jour des enfants, et les hommes, pour les
engendrer ; en conséquence, des devoirs communs, qui doivent étre accomplis par
I'homme de concert avec la femme, sont ordonnés dans le Véda.

97. « Si une gratification a été donnée pour obtenir la main d'une demoiselle, et si le pré-
tendu vient a mourir avant la consommation du mariage, la demoiselle doit étre ma-
riée au frere du prétendu, quand elle y consent.

98. « Un Soddra méme ne doit point recevoir de gratification en donnant sa fille en ma-
riage ; car le pére qui recoit une gratification, vend sa fille d'une maniére tacite.

99. « Mais ce que les gens de bien anciens et modernes n'ont jamais fait, c'est, aprés avoir
promis une jeune fille & quelqu'un, de la donner a un autre;

366 Littéralement, suspendue de ses fonctions — Son mari peut épouser une autre épouse.

113



100. « Et méme dans les créations précédentes, nous n'avons jamais entendu dire qu'il y
ait eu de vente tacite d'une fille, au moyen d'un payement appelé gratification, faite
par un homme de bien.

101. « Qu'une fidélité mutuelle se maintienne jusqu'a la mort, tel est, en somme, le princi-
pal devoir de la femme et du mari.

102. « C'est pourquoi un homme et une femme unis par le mariage doivent bien se garder
d'étre jamais désunis, et de se manquer de foi l'un a l'autre.

103. « Le devaoir plein d'affection de 'nomme et de la femme vient de vous étre déclaré,
ainsi que le moyen d'avoir des enfants en cas de stérilité du mariage ; apprenez main-
tenant comment doit se faire le partage d'une succession :

104. « Apres la mort du pére et de la mere, que les fréres, s'étant rassemblés, se partagent
également entre eux le bien de leurs parents, lorsque le frére ainé renonce a son droit ;
ils n'en sont pas maitres pendant la vie de ces deux personnes, a moins que le péere
n'ait préféré partager le bien lui-méme ;

105. « Mais I'ainé, lorsqu'il est éminemment vertueux, peut prendre possession du patri-
moine en totalité, et les autres fréres doivent vivre sous sa tutelle, comme ils vivaient
sous celle de leur pére.

106. « Au moment de la naissance de l'ainé, avant méme que I'enfant ait recu les sacre-
ments, un homme devient pére et acquitte sa dette a I'égard de ses ancétres (*'), le fils
ainé doit donc tout avoir.

107. « Le fils, par la naissance duquel un homme acquitte sa dette et obtient I'immortalité,
a été engendré pour I'accomplissement du devoir ; les Sages considéerent les autres
comme nés de l'amour.

108. « Que le frére ainé, lorsque le bien n'est pas partagé, ait pour ses jeunes freres l'affec-
tion d'un pére pour ses fils ; ils doivent, suivant la loi, se comporter envers lui comme
al'égard d'un pere.

109. « L'ainé fait prospérer la famille ou la détruit, suivant qu'il est vertueux ou pervers ;
I'ainé dans ce monde est le plus respectable ; I'ainé n'est pas traité avec meépris par les
gens de bien.

110. « Le frere ainé qui se conduit ainsi qu'un ainé doit le faire, est a révérer comme un
pére, comme une mere ; s'il ne se conduit pas comme un frére ainé, on doit le respecter
comme un parent.

111. « Que les freres vivent réunis, ou bien séparés, s'ils ont le désir d'accomplir séparé-
ment les devoirs pieux; par la séparation, les actes pieux sont multipliés ; la vie sépa-
rée est donc vertueuse.

112. « Il faut prélever pour I'ainé le vingtiéme de I'héritage avec le meilleur de tous les
meubles; pour le second, la moitié de cela, ou un quarantiéme; pour le plus jeune, le
quart, ou un quatre-vingtiéme.

113. « Que l'ainé et le plus jeune prennent chacun leur portion comme il a été dit, et que
ceux qui sont entre eux deux aient chacun une part moyenne, ou un quarantieme.

114. « De tous les biens réunis que le premier né prenne le meilleur, tout ce qui est excel-
lent dans, son genre, et le meilleur de dix boeufs ou autres bestiaux, s'il I'emporte sur
ses fréres en bonnes qualités ;

115. « Mais il n'y a pas de prélévement du meilleur de dix animaux, parmi des fréeres éga-
lement habiles a remplir leurs devoirs ; seulement, on doit donner quelque peu de
chose a I'ainé comme un témoignage de respect.

116. « Si l'on fait un prélevement de la maniére susdite, que le reste soit divisé en parts
€gales ; mais si rien n'est prélevé, que la distribution des parts s'opére de la maniére
suivante :

117. « Que I'ainé ait une part double, le second fils, une part et demie, s'ils surpassent les
autres en vertu et en savoir, et que les jeunes fréres aient chacun une part simple: telle
est la loi établie.

118. « Que les fréres donnent, chacun sur leur lot, des portions a leurs sceurs par la méme
meére et non mariées, afin qu'elles puissent se marier; qu'ils donnent le quart de leur
part ; ceux qui le refusent seront dégradés.

119. « Un seul bouc, un seul mouton ou un seul animal au pied non fourchu ne peut pas
étre partagé, c'est-a-dire vendu pour qu'on en partage la valeur ; un bouc ou un mou-
ton qui reste apreés la distribution des parts, doit appartenir a I'ainé.

367 Les ancétres de celui qui n'a pas de fils pour accomplir le Sraddha en leur honneur, sont exclus du sé-
jour céleste.

114



120. « Si un jeune frére, aprés y avoir été autorisé, a engendré un fils en cohabitant avec la
femme de son frére ainé décédé (°*8), le partage doit étre également entre ce fils qui re-
présente son pére, et son pére naturel, qui est en méme temps son oncle, sans prélé-
vement : telle est la régle établie.

121. « Le représentant, fils de la veuve et du jeune frére, ne peut pas étre substitué a I'héri-
tier principal, qui est le frére ainé mort, relativement au droit de recevoir uns portion
prélevée sur I'’héritage, outre la part simple; I'héritier principal est devenu pére en
conséquence de la procréation d'un fils par son jeune frere ; ce fils ne doit recevaoir,
suivant la loi qu'une portion égale a celle de son oncle, et non une double portion.

122. « Un jeune fils étant né d'une femme mariée la premiere, et un ainé d'une femme ma-
riée en dernier lieu, on peut étre en doute sur la maniére dont le partage doit se faire.

123. « Que le fils né de la premiére femme prenne un excellent taureau prélevé sur I'héri-
tage, les autres taureaux de moindre qualité sont ensuite pour ceux qui lui sont infé-
rieurs du coté de leurs meres mariées plus tard.

124. « Que le fils né le premier et qui a été mis au monde par une femme mariée la pre-
miére, prenne quinze vaches et un taureau, lorsqu'il est savant et vertueux, et que les
autres fils prennent ce qui reste, chacun suivant le droit que lui transmet sa mére; telle
est la décision.

125. « Comme parmi des fils nés de meéres égales en rang, sans aucune autre distinction, il
n'y a pas de primauté du c6té de la mére, la primauté est déclarée dépendre de la nais-
sance.

126. « Le droit d'invoquer Indra, dans les priéres appelées Swabrdhmanyas, est alloué a
celui qui est venu au monde le premier ; et lorsque, parmi différentes femmes, il nait
deux jumeaux, la primauté est reconnue appartenir au premier-né.

127. « Celui qui n'a point d'enfant méale peut charger sa fille, de la maniére suivante, de
lui élever un fils, en se disant: « que I'enfant méle gu'elle mettra au monde devienne le
mien et accomplisse en mon honneur la cérémonie funebre. »

128. « C'est de cette maniere qu'autrefois le Pradjapati Dakcha lui-méme destina ses cin-
guante filles a lui donner des fils pour I'accroissement de sa race.

129. « Il en donna dix & Dharma (%), treize & Kasyapa (*°), et vingt-sept (3'*) & Soma, roi
des Brahmanes et des herbes médicinales, en les gratifiant de parures avec une par-
faite satisfaction.

130. « Le fils d'un homme est comme lui-méme, et une fille chargée de l'office désigné est
comme un fils : qui donc pourrait recueillir 'néritage d'un homme qui ne laisse pas de
fils, lorsqu'il a une fille qui ne fait qu'une méme ame avec lui ?

131. « Tout ce qui a été donné a la mére lors de son mariage, revient par héritage a sa fille
non mariée; et le fils d'une fille mis au monde pour l'objet ci-dessus mentionné, hérite-
ra de tout le bien du pére de sa mére mort sans enfant male.

132. « Que le fils d'une fille marié dans l'intention susdite prenne tout le bien de son
grand-pére maternel mort sans enfant male, et qu'il offre deux gateaux funébres, l'un a
son propre peére, l'autre & son aieul maternel.

133. « Entre le fils d'un fils et le fils d'une fille ainsi mariée, il n'y a, dans ce monde, au-
cune différence, suivant la loi, puisque le pére du premier et la mére du second sont
tous deux nés du méme homme.

134. « Si, apres qu'une fille a été chargée de produire pour son pére un enfant male, il nait
un fils a cet homme, dans ce cas que le partage de la succession soit égal ; car il n'y a
pas de droit d'ainesse pour une femme.

135. « Si une fille ainsi chargée par son pére de lui donner un fils, vient a mourir sans
avoir mis au monde un enfant méle, le mari de cette fille peut se mettre en possession
de tout son bien, sans hésiter.

136. « Que la fille ait recu la commission susdite en présence du mari, ou non (le pére
ayant formé ce projet sans le déclarer), si elle a un fils par son union avec un mari du
méme rang qu'elle, I'aieul maternel, par la naissance de cet enfant, devient le pére d'un
fils, et ce fils doit offrir le gateau funébre, et hériter du bien.

368 Voyez ci-dessus, st, 59 et 60.

369 Dharma est un des noms de Yama, ainsi appelé comme Dieu de la justice.

370 Kasyapa est un saint personnage, fils de Maritchi, qui est considéré comme le pére des Dieux et des
Asouras, et de plusieurs divinités inférieures. Parmi les filles de Dakcha, épouses de Kasyapa, les prin-
cipales sont : Aditi, mére de Adityas ou Dévas, et Diti, mére de Daityas.

371 Ces vingt-sept filles de Dakcha, épouses de Soma (Lunus), sont les Nymphes qui président aux vingt-
sept astérismes lunaires.

115



137. « Par un fils, un homme gagne les mondes célestes ; par le fils d'un fils, il obtient
I'immortalité ; par le fils de ce petit-fils, il s'éléve au séjour du soleil.

138. « Par la raison que le fils délivre son pére du séjour infernal appelé Pout, il a été ap-
pelé Sauveur de lI'enfer (Pouttra) par Brahma lui-méme.

139. « Dans le, monde, il n'y a aucune différence entre le fils d'un fils et celui d'une fille
chargée de I'office mentionné ; le fils d'une fille délivre son grand-pére dans l'autre
monde, aussi bien que le fils d'un fils.

140. « Que le fils d'une fille mariée pour le motif susdit, offre le premier gateau funebre a
sa mere, le second au péere de sa mere, et le troisieme a son bisaieul maternel,

141. « Lorsqu'un fils doué de toutes les vertus a été donné a un homme de la maniéere qui
sera exposeée, ce fils, quoique sorti d'une autre famille, doit recueillir I'héritage tout en-
tier, @ moins qu’il n'y ait un fils 1égitime; car, dans ce cas, il ne peut avoir que la
sixieme partie.

142. « Un fils donné a une autre personne ne fait plus partie de la famille de son pére na-
turel et ne doit pas hériter de son bien ; le gateau funébre suit la famille et le patri-
moine ; pour celui qui a donné son fils, il n'y a plus d'oblation funébre faite par ce fils.

143. « Le fils d'une femme non autorisée & avoir un enfant d'un autre homme, et le fils
engendré par le fréere du mari avec une femme qui a un enfant male, ne sont pas aptes
a hériter, I'un étant I'enfant d'un adultere, l'autre étant produit par la luxure.

144. « Le fils d'une femme, méme autorisée, mais qui n'a pas été engendré selon les régles
(3", n'a pas de droits a I'héritage paternel; car il a été engendré par un homme dégra-
dé (373);

145. « Mais le fils engendré, suivant les régles prescrites, par une femme autorisée, s'il est
doué de bonnes qualités, doit hériter, sous tous les rapports, comme un fils engendré
par le mari ; car, dans ce cas, la semence et le produit appartiennent de droit au pro-
priétaire du champ.

146. « Celui qui prend sous sa garde les biens, meubles et immeubles, d'un frére mort et
sa femme, aprés avoir procréé un enfant pour son frere, doit remettre a ce fils tout le
bien qui lui revient, lorsqu'il entre dans sa seizieme année.

147. « Lorsqu'une femme, sans y étre autorisée (3’4, obtient un fils, par un commerce illé-
gal avec le frere de son mari, ou tout autre parent, ce fils né de I'amour a été déclaré
par les Sages impropre a hériter, et né en vain.

148. « Ce reéglement qui vient d'étre énoncé ne doit s'entendre que d'un partage entre des
fils nés de femmes de la méme classe; apprenez maintenant la loi qui concerne les fils
mis au monde par plusieurs femmes de classes différentes.

149. « Si un Brdhmane a quatre femmes appartenant aux quatre classes dans l'ordre di-
rect, et si elles ont toutes des fils, voici quelle est la régle prescrite pour le partage :

150. « Le valet de charrue, le taureau qui sert a féconder les vaches, le chariot, les joyaux
et le principal logis doivent étre prélevés sur I'héritage, et donnés au fils de la femme
Brahmani, avec une part plus grande, a cause de sa supériorité.

151. « Que le Brahmane prenne trois parts sur le reste de la succession ; que le fils de la
femme Kchatriyd prenne deux parts ; celui de la Vaisya, une part et demie ; celui de la
Soddra, une part simple.

152. « Ou bien, un homme versé dans la loi doit diviser tout le bien en dix parts, sons que
rien soit prélevé, et faire une distribution Iégale de la maniére suivante :

153. « Que le fils de la BrAhmani prenne quatre parts; le fils de la Kchatriyd, trois; le fils de
la Vaisy4, deux ; et le fils de la Soldra, une seule ;

154. « Mais qu'un Brahmane ait ou n'ait pas de fils nés de femmes appartenant aux trois
classes régénérées, la loi défend de donner au fils d'une Soddra plus de la dixieme
portion du bien.

155. « Le fils d'un Brahmane, d'un Kchatriya ou d'un Vaisya par une femme Soddra, n'est
pas admis a hériter, & moins qu'il ne soit vertueux, ou que sa mere n'ait été légitime-
ment mariée; mais ce que son pére lui donne lui appartient en propre.

372 Voyez ci-dessus, st. 60.

373 Ibid. st. 63.

374 Ou, suivant une autre lecon préférée par William Jones et M. Cole-brooke: «Quand une femme, méme
étant légalement autorisée, engendre un fils avec le frére on tout autre parent de son mari, le fils s'il a
été engendré par un homme animé d'un désir impudique, est déclaré par les Sages impropre a hériter,
etné en vain.

116



156. « Tous les fils de Dwidjas, nés de femmes appartenant a la méme classe que leurs
maris, doivent partager I'héritage également, aprés que les plus jeunes ont donné a
I'ainé son lot prélevé.

157. « Il est ordonné a un Soldra d'épouser une femme de sa classe et non une autre ;
tous les enfants qui naissent d'elle doivent avoir des parts égales, quand méme il y au-
rait une centaine de fils.

158. « De ces douze fils des hommes que Manou Swayambhouva (issu de I'Etre existant
de lui-méme) a distingués, six sont parents et héritiers de la famille, et six non héri-
tiers, mais parents,

159. « Le fils engendré par le mari lui-méme en légitime mariage, le fils de sa femme et de
son frére suivant le mode indiqué ci-dessus (*’°), un fils donné, un fils adopté, un fils
né clandestinement ou dont le pére est inconnu, et un fils rejeté par ses parents natu-
rels sont tous les six parents et héritiers de la famille.

160. « Le fils d'une demoiselle non mariée, celui d'une épousée enceinte, un fils acheté, le
fils d'une femme mariée deux fois, un fils qui s'est donné lui-méme, et le fils d'une
So(idra, sont parents tous les six, mais non héritiers.

161. « L'homme qui passe au travers de 'obscurité infernale, ne laissant apres lui que des
fils méprisables, comme les onze derniers, a le méme sort que celui qui passe l'eau
dans une mauvaise barque.

162. « Si un homme a pour héritiers de son bien un fils Iégitime et un fils de sa femme et
d'un parent, né avant le fils lIégitime, pendant une maladie de cet homme, laquelle
avait été considérée comme incurable, que chacun de ces deux fils, a I'exclusion de
l'autre, prenne possession du bien de son pere naturel.

163. « Le fils Iégitime d'un homme est seul maitre du bien paternel ; mais, pour prévenir
le mal, qu'il assure aux autres fils des moyens d'existence.

164. « Lorsque le fils légitime a fait I'évaluation du bien paternel, qu'il en donne au fils de
la femme et d'un parent la sixieme partie, ou la cinquiéme, s'il est vertueux.

165. « Le fils Iégitime et le fils de I'épouse peuvent hériter immédiatement du bien pater-
nel de la maniére indiquée ci-dessus, mais les dix autres fils dans I'ordre énoncé (celui
qui suit étant exclu par celui qui précéde) n'héritent que des devoirs de la famille, et
d'une part de la succession.

166. « Le fils qu'un homme engendre lui-méme avec la femme a laquelle il est uni par le
sacrement du mariage, étant légitime (6rasa) (3°), doit étre reconnu comme le premier
en rang.

167. « Celui qui est engendré, suivant les régles prescrites, par la femme d'un homme
mort, impuissant ou malade, laquelle est autorisée a cohabiter avec un parent, est dit
le fils de I'épouse (kchétradja) (377).

168. « On doit reconnaitre comme fils donné, celui qu'un pére et une mére, d'un consen-
tement mutuel, donnent en faisant une libation d'eau (3’), & une personne qui n'a
point de fils, I'enfant étant de la méme classe que cette personne, et témoignant de I'af-
fection,

169. « Lorsqu'un homme prend pour fils un jeune garcon de la méme classe que lui, qui
connait l'avantage de I'observation des cérémonies funebres, et le mal résultant de leur
omission, et doué de toutes les qualités estimées dans un fils, cet enfant est appelé fils
adoptif (379).

170. « Si un enfant vient au mon de... dans la demeure de quelqu'un, sans qu'on sache
guel est son pere, cet enfant né clandestinement dans la maison, appartient au mari de
la femme qui I'a mis au monde.

171. « L'enfant qu'un homme rec¢oit comme son propre fils, apreés qu'il a été abandonné
par le pére et la mére, ou par I'un des deux, l'autre étant mort, est appelé fils rejeté.

172. « Lorsu'une fille accouche secretement d'un fils dans la maison de son pére, cet en-
fant, qui devient celui de I'homme que cette fille épouse, doit &tre désigné par la dé-
nomination de fils d'une demoiselle.

375 Votez st. 59 et 60.

376 Littéralement, né de sa poitrine (ouras).

377 Littéralement, né dans le champ du mari.

378 Ou peut-étre mieux : en faisant une invocation aux Divinités des eaux. Cette interprétation, gne je dois a
M. Langlois, est fondée sur un passage du Harivansa, grand poéme mythologique et historique, dont
M. Langlois imprime en ce moment la traduction.

379 Littéralement, fils factice (kritritna).

117



173. « Si une femme enceinte se marie, que sa grossesse soit connue ou non, l'enfant male
gu'elle porte dans son sein appartient au mari, et il est dit recu avec I'épouse.

174. « L'enfant qu'un homme désireux d'avoir un fils qui accomplisse le service funébre
en son honneur, achéte de son pére ou de sa meére, est appelé fils acheté, qu'il lui soit
égal ou non en bonnes qualités ; I'égalité sous le rapport de la classe étant exigée pour
tous ces fils.

175. « Lorsqu'une femme abandonnée de son époux, ou veuve, en se remariant de son
plein gré, met au jour un enfant male, il est appelé fils d'une femme remariée.

176. « Si elle est encore vierge, quand elle se marie pour la seconde fois, ou si apres avoir
quitté un mari tout jeune pour suivre un autre homme, elle revient aupres de lui, elle
doit renouveler la cérémonie du mariage avec I'époux qu'elle prend en secondes
noces, ou avec le jeune mari aupres duquel elle revient.

177. « L'enfant qui a perdu son pére et sa mere, ou qui a été sans motif abandonné par
eux, et qui s'offre de son propre mouvement a quelqu'un, est dit donné de lui-méme.
178. « L'enfant qu'un Brahmane engendre par luxure en s'unissant avec une femme de la
classe servile, quoique jouissant de la vie (parayan), est comme un cadavre (sava) ;

c'est pourquoi il est appelé cadavre vivant (parasava).

179. « Le fils engendré par un So(dra et par une femme son esclave, ou par l'esclave fe-
melle de son esclave male, peut recevoir une part de I'héritage, s'il y est autorisé par
les fils Iégitimes : telle est la loi établie.

180. « Les onze fils qui viennent d'étre énumérés, a commencer par le fils de I'épouse, ont
été déclarés par les législateurs aptes a représenter successivement le fils l1égitime,
pour prévenir la cessation de la cérémonie funébre.

181. « Ces onze fils, ainsi appelés parce qu'ils peuvent étre substitués au fils Iégitime, et
qui doivent la vie a un autre homme, sont réellement les fils de celui qui leur a donné
la naissance, et non d'aucun autre ; aussi ne doit-on les prendre pour fils qu'au défaut
d'un fils Iégitime ou du fils d'une fille.

182. « Si, parmi plusieurs fréres de pére et de mére, il en est un qui obtienne un fils, Ma-
nou les a tous déclarés péeres d'un enfant au moyen de ce fils ; c'est-a-dire qu'alors les
oncles de cet enfant ne doivent pas adopter d'autres fils ; qu'il recueille leur héritage,
et leur offre le gateau funebre.

183. « Semblablement, si, parmi les femmes du méme mari, une d'elles donne naissance a
un fils, toutes, au moyen de ce fils, ont été déclarées par Manou meres d'un enfant
male.

184. « Au défaut de chacun des premiers dans I'ordre parmi ces douze fils, celui qui suit
et qui est inférieur doit recueillir I'héritage ; mais s'il en existe plusieurs de méme con-
dition, ils doivent tous avoir part au bien.

185. « Ce ne sont point les fréres ni les pére et mere, mais les fils 1égitimes et leurs enfants,
ou a leur défaut les autres fils qui doivent hériter d'un pére ; que la fortune d'un
homme qui ne laisse point de fils, de fille ni de veuve, retourne a son pére, et a ses
freres au défaut du pére et de la mére.

186. « Des libations d'eau doivent étre faites pour trois ancétres ; savoir, le pere, le grand-
pére paternel et le bisaieul ; un gateau doit leur étre offert a tous trois : la quatrieme
personne dans la descendance est celle qui leur offre ces ablutions, et qui hérite de
leur bien au défaut d'héritier plus proche; la cinquieme personne ne participe pas a
I'ablution.

187. « Au plus proche parent (sapinda) (3°), male ou femelle, appartient I'héritage de la
personne décédée ; au défaut des sapindas et de leur lignée, le samanodaka, ou parent
€loigné, sera I'héritier ou bien le précepteur spirituel, ou I'éléve du défunt.

188. « Au défaut de toutes ces personnes, des Brdhmanes versés dans les trois Livres
Saints, purs d'esprit et de corps, et maitres de leurs passions, sont appelés a hériter, et
doivent en conséquence offrir le gateau ; de cette maniere, les devoirs funébres ne
peuvent pas cesser.

189. « La propriété des Brahmanes ne doit jamais revenir au roi : telle est la regle établie ;
mais, dans les autres classes, au défaut de tout héritier, que le roi se mette en posses-
sion du bien.

190. « Si la veuve d'un homme mort sans enfants congoit un enfant méle en cohabitant
avec un parent, qu'elle donne a ce fils, lors de sa majorité, ce que son mari possédait.

380 La qualité de sapinda, dans ce cas, s'étend seulement jusqu'a la quatriéme personne ou jusqu'au troi-
sieme degré dans la descendance {Digest of Hindu Law, vol. lIl, p. 11.)

118



191. « Si deux fils nés de la méme mére et de deux maris différents, morts successive-
ment, sont en contestation pour leur patrimoine qui est entre les mains de leur mére,
gue chacun, a lI'exclusion de l'autre, prenne possession du bien de son propre pére.

192. « Ala mort de la mére, que les fréres utérins et les sceurs utérines non mariées se par-
tagent également le bien maternel, les sceurs mariées regoivent un présent proportion-
né au bien;

193. « Et méme, si elles ont des filles, il est a propos de leur donner quelque chose de la
fortune de leur grand-meére maternelle, par motif d'affection.

191. « Le bien séparé d'une femme est de six espéces, savoir : ce qui lui a été donné de-
vant le feu nuptial ; ce qu'on lui a donné au moment de son départ pour la maison de
son mari ; ce qui lui a été donné en signe d'affection; ce qu'elle a regu de son frére, de
sa mere ou de son pere.

195. « Les présents qu'elle a regus, aprés son mariage, de la famille de son mari, ou de sa
propre famille, ou ceux que son mari lui a faits par amitié doivent appartenir aprés sa
mort a ses enfants, méme du vivant de son époux.

196. « Il a été décidé que tout ce que posséde une jeune femme mariée suivant les modes
de Brahma4, des Dieux, des Saints, des Musiciens célestes, ou des Créateurs (%), doit
revenir a son mari, si elle meurt sans laisser de postérité.

197. « Mais il est ordonné que toute la fortune qui a pu lui étre donnée a un mariage selon
le mode des mauvais Génies, ou selon les deux autres modes, devienne le partage du
pere et de la mére, si elle meurt sans enfants.

198. « Tout le bien qui peut avoir été donné, n'importe dans quel temps, par son pere, a
une femme d'une des trois derniéres classes, et dont le mari, qui est un Brdhmane a
d'autres femmes, doit revenir si elle meurt sans postérité, a la fille d'une Brahmani ou
a ses enfants.

199. « Une femme ne peut rien mettre a part pour elle, des biens de la famille qui sont
communs a elle et a plusieurs autres parents, non plus que la fortune de son mari,
sans sa permission.

200. « Les parures portées par des femmes pendant la vie de leurs maris, ne doivent pas
étre partagées par les héritiers des maris entre eux ; s'ils en font le partage, ils sont
coupables.

201. « Les eunuques, les hommes dégradés, les aveugles et les sourds de naissance, les
fous, les idiots, les muets et les estropiés ne sont point admis a hériter.

202. « Mais il est juste que tout homme sensé qui hérite leur donne, autant qu'il est en son
pouvoir, de quoi subsister et se couvrir jusqu'a la fin de leurs jours ; s'il ne le faisait
pas, il serait criminel.

203. « Si, parfois, il prend fantaisie & I'eunuque et aux autres de se marier, s'ils ont des en-
fants, la femme de I'eunuque ayant congu du fait d'un autre homme suivant les régles
prescrites, ces enfants sont aptes a hériter.

204. « Aprés la mort du pére, si le frére ainé, vivant en commun avec ses fréres, fait
guelque gain par son labeur, les jeunes fréres doivent en avoir leur part, s'ils s'appli-
guent a I'étude de la science sacrée ;

205. « Et s'ils sont tous étrangers a I'étude de la science et font des bénéfices par leur tra-
valil, que le partage de ces profits soit égal entre eux, puisque cela ne vient pas du péere
: telle est la décision.

206. « Mais la richesse acquise par le savoir appartient exclusivement a celui qui I'a ga-
gnée, de méme qu'une chose donnée par un ami, ou recue a l'occasion d'un mariage,
ou présentée comme offrande hospitaliere.

207. « Si l'un des freres est en état d'amasser de la fortune par sa profession, et n'a pas be-
soin du bien de son pere, il doit renoncer a sa part aprés qu'on lui a fait un léger pré-
sent, afin que, par la suite, ses enfants ne puissent pas élever de réclamation.

208. « Ce gu'un frére a gagné a force de peine, sans nuire au bien paternel, il ne doit pas le
donner contre sa volonté, puisqu'il I'a acquis par son propre labeur.

209. « Lorsqu'un pére parvient a recouvrer, par ses efforts, un bien que son propre pére
n‘avait pas pu ravoir, qu'il ne le partage pas contre son gré avec ses fils, puisque c'est
par lui-méme qu'il a été acquis.

210. « Si des fréres, aprés s'étre séparés d'abord, se réunissent ensuite pour vivre en
commun, puis font un second partage, que les parts soient égales; il n'y a pas dans ce
cas de droit d'ainesse.

381 Voyez ci dessus, Liv. llI, st. 21 et suiv.

119



211. «. Aumoment d'un partage, si I'ainé ou le plus jeune de plusieurs fréres est privé de
sa part, parce qu'il embrasse la vie de dévot ascétique, ou si I'un d'eux vient a mourir,
sa part ne doit pas étre perdue ;

212. « Mais que ses fréres utérins qui ont réuni leurs parts en commun, et ses soeurs uté-
rines s'assemblent et divisent entre eux sa part, s'il ne laisse ni femme ni enfants, et si
le pére et la mére sont morts.

213. « Un frére ainé qui, par cupidité, fait tort a ses jeunes fréres, est privé de I'honneur at-
taché a la primogéniture, ainsi que de sa part, et doit étre puni par le roi d'une
amende.

214. « Tous les freres qui sont adonnés a quelque vice perdent leurs droits a I'héritage, et
I'ainé ne doit pas s'approprier tout le bien sans rien donner a ses jeunes fréeres.

215. « Si des fréres, vivant en commun avec leur pere, réunissent leurs efforts pour la
méme entreprise, le pére ne doit jamais faire de parts inégales en partageant le béné-
fice,

216. « Que le fils né aprés un partage du bien fait par le pére, de son vivant, prenne pos-
session de la part de son pére, ou bien, si les fréres qui avaient partagé avec leur pére,
ont de nouveau réuni leurs lots au sien, qu'il partage avec eux.

217. « Si un fils meurt sans enfants et sans laisser de femme, le pére ou la mére doit héri-
ter de sa fortune; la mere elle-méme étant morte, que la mére du pére ou le grand-pére
paternel prennent le bien au défaut de fréres et de neveux.

218. « Lorsque toutes les dettes et tous les biens ont été convenablement distribués sui-
vant la loi, tout ce qui vient a étre découvert par la suite doit étre réparti de la méme
maniére.

219. « Des vétements, des voitures et des parures d'une valeur médiocre, dont tel ou tel
héritier se servait avant le partage, du riz préparé, I'eau d'un puits, des esclaves fe-
melles, les conseilleurs spirituels ou les prétres de la famille, et les paturages pour les
bestiaux ont été déclarés ne pouvoir pas étre partagés, mais devoir étre employés
comme auparavant.

220. « La loi des héritages et les régles qui concernent les fils, a commencer par celui de
I'épouse, viennent de vous étre exposées successivement ; connaissez la loi qui a rap-
port aux jeux de hasard.

221. « Le jeu et les paris doivent étre proscrits par le roi dans son royaume ; car ces deux
coupables pratiques causent aux princes la perte de leurs royaumes.

222. « Le jeu et les paris sont des vols manifestes ; aussi le roi doit-il faire tous ses efforts
pour y mettre obstacle.

223. « Le jeu ordinaire est celui pour lequel on emploie des objets inanimés comme des
dés ; on appelle pari (samahwaya) (**?) le jeu auquel on fait servir des étres animés
comme des cogs, des béliers, et que précede une gageure.

224. « Celui qui s'adonne au jeu ou bien aux paris, et celui qui en fournit le moyen en te-
nant une maison de jeu, doivent étre punis corporellement par le roi ; de méme que les
Soddras qui portent les insignes des Dwidjas.

225. « Les joueurs, les danseurs et les chanteurs publics, les hommes qui décrient les
Livres Saints, les religieux hérétiques, les hommes qui ne remplissent pas les devoirs
de leur classe et les marchands de liqueurs doivent étre chassés de la ville a l'instant.

226. « Lorsque ces voleurs secrets sont répandus dans le royaume d'un souverain, par
leurs actions perverses ils vexent continuellement les honnétes gens.

227. « Autrefois, dans une création précédente, le jeu fut reconnu comme un grand mo-
bile de haine; en conséquence, 'homme sage ne doit pas se livrer au jeu, méme pour
s'amuser.

228. « Que I'homme qui, en secret ou en public, s'adonne au jeu, subisse le chatiment qu'il
plaira au roi d'infliger.

229. « Tout homme appartenant aux classes militaire, commercante et servile, qui ne peut
pas payer une amende, doit s'aquitter par son travail ; un Brahmane la payera petit a
petit.

230. « Que la peine infligea par le roi aux femmes, aux enfants, aux fous, aux gens ageés,
aux pauvres et aux infirmes, soit d'étre frappés avec un fouet ou une tige de bambou,
ou d'étre attachés avec des cordes.

382 Le mot samahwaya signifie littéralement provocation ; c'est I'action d’exciter des animaux les uns
contre les autres, et de les faire battre pour son plaisir.

120



231. « Le roi doit confisquer tous les biens des ministres qui, chargés des affaires pu-
bligues et enflammés de I'orgueil de leurs richesses, ruinent les affaires de ceux qui les
soumettent a leur décision.

232. « Que le roi mette a mort ceux qui font de faux édits, ceux qui causent des dissen-
sions parmi les ministres, ceux qui tuent des femmes, des enfants ou des Brahmanes,
et ceux qui sont d'intelligence avec les ennemis.

233. « Toute affaire qui, a une époque quelconque, a été conduite a son terme et jugée,
doit, si la loi a été suivie, étre considérée par le roi comme terminée ; qu'il ne la fasse
pas recommencer;

234. « Mais quelle que soit I'affaire qui ait été décidée injustement par les ministres ou par
le juge, que le roi la réexamine lui-méme, et les condamne a une amende de mille pa-
nas.

235. « Le meurtrier d'un Brahmane, le buveur de liqueurs fermentées (*®3), 'lhomme qui a
volé de I'or appartenant a un Brahmane, et celui qui souille la couche de son maitre
spirituel ou de son pére, doivent tous étre considérés comme coupables chacun d'un
grand crime.

236. « Si ces quatre hommes ne font pas une expiation, que le roi leur inflige justement un
chatiment corporel avec une amende.

237. « Pour avoir souillé le lit de son maitre spirituel, qu'on imprime sur le front du cou-
pable une marque représentant les parties naturelles de la femme ; pour avoir bu des
liqueurs spiritueuses, une marque représentant le drapeau d'un distilateur; pour avoir
volé l'or d'un prétre, le pied d'un chien; pour le meurtre d'un BrAhmane, la figure d'un
homme sans téte.

238. On ne doit ni manger avec ces hommes, ni sacrifier avec eux; ni étudier avec eux; ni
s'allier par le mariage avec eux ; qu'ils errent sur la terre dans un état misérable, exclus
de tous les devoirs sociaux.

239. « Ces hommes, marqués de signes flétrissants, doivent étre abandonnés par leurs pa-
rents paternels et maternels, et ne méritent ni compassion ni égards : telle est l'injonc-
tion de Manou.

240. « Des criminels de toutes les classes, qui font I'expiation que prescrit la loi, ne doi-
vent pas étre marqués au front par ordre du roi; qu'ils soient seulement condamnés a
'amende la plus élevée.

241. « Pour les crimes ci-dessus énoncés, commis par un Brahmane jusqu'alors recom-
mandable par ses bonnes qualités, 'amende moyenne doit lui étre infligée; ou bien, s'il
a agi avec préméditation, qu'il soit banni du royaume, et prenne avec lui ses effets et
sa famille ;

242. « Mais des hommes des autres classes ayant commis ces crimes sans préméditation
doivent perdre tous leurs biens, et étre exilés ou méme mis a mort, si le crime a été
prémédité.

243. « Qu'un prince vertueux ne s'approprie pas le bien d'un grand criminel ; si par cupi-
dité il s'en empare, il est souillé du méme crime.

244. « Ayant jeté cette amende dans l'eau, qu'il I'offre & Varouna, ou bien gqu'il la donne a
un Br@hmane vertueux et imbu de la Sainte Ecriture.

245. « Varouna est le seigneur du chatiment, il étend son pouvoir méme sur les rois, et un
Brahmane parvenu au terme des études sacrées est le seigneur de cet univers.

246. « Partout ou un roi s'abstient de prendre pour lui le bien des criminels, il nait dans le
temps convenable des hommes destinés a jouir d'une longue existence;

247. « Le grain des laboureurs y pousse en abondance, selon qu'il a été semé par chacun
d'eux ; les enfants ne meurent pas dans leurs premiéres années, et il ne vient au
monde aucun monstre.

248. « Si un homme de la basse classe se plait a tourmenter des Brahmanes, que le roi le
punisse au moyen de divers chatiments corporels, propres a inspirer la terreur.

249. « On considére comme aussi injuste pour un roi de laisser aller un coupable, que de
condamner un innocent : la justice consiste a appliquer la peine conformément a la loi.

250. « Les régles d'apres lesquelles on doit prononcer sur une affaire judiciaire entre deux
contestants, vous ont été exposées en détail sous dix-huit chefs.

251. « Un roi remplissant ainsi parfaitement les devoirs imposés par la loi, doit chercher,
en se conciliant I'affection des peuples, a posséder les pays qui ne lui sont pas soumis,
et les gouverner convenablement lorsqu'il les a sous son pouvoir.

383 |l est défendu aux Kchatriyas et aux Vaisyas de boire de |'esprit de riz, aux Brahmanes, de boire de I'es-
prit de riz, de la liqueur extraite du madhouka, et de I'esprit de sucre. (CommentigE.)



252. « Etant établi dans une contrée florissante, et ayant mis ses forteresses en état de dé-
fense suivant les préceptes de Il'art, qu'il fasse les plus grands efforts pour extirper les
scélérats (4.

253. « En protégeant les hommes qui se conduisent honorablement et en punissant les
méchants, les rois qui ont pour unique pensée le bonheur des peuples, parviennent au
paradis ;

254. « Mais lorsqu'un souverain percoit le revenu royal sans veiller a la répression des vo-
leurs, ses Etats sont agités par des troubles, et lui-méme est exclu du séjour céleste.

255. « Tout au contraire, lorsque le royaume d'un prince, placé sous la sauvegarde de son
bras puissant, jouit d'une sécurité profonde, ce royaume prospére sans cesse, comme
un arbre que l'on arrose avec soin.

256. « Que le roi, employant comme espions ses propres yeux, distingue bien deux sortes
de voleurs : les uns se montrant en public, les autres se cachant, et qui enlévent le bien
d'autrui ;

257. « Les voleurs publics sont ceux qui subsistent en vendant différentes choses d'une
maniére frauduleuse; les voleurs cachés sont ceux qui s'introduisent secrétement dans
une maison par une bréche faite a un mur, les brigands vivant dans les foréts, et
autres,

258. « Les hommes qui se laissent corrompre par des présents, ceux qui extorquent de
l'argent par des menaces, les falsificateurs, les joueurs, les diseurs de bonne aventure,
les faux honnétes gens, les chiromanciens ;

259. « Les dresseurs d'éléphants et les charlatans qui ne font pas ce qu'ils promettent de
faire, les hommes qui exercent a tort les arts libéraux, et les adroites courtisanes :

260. « Tels sont, avec d'autres encore, les voleurs qui se montrent en public ; que, dans ce
monde, le roi sache les distinguer, ainsi que les autres qui se cachent pour agir ;
hommes méprisables qui portent les insignes des gens d'honneur.

261. « Apres les avoir découvert, par le secours de personnes sires, déguisées, et qui en
apparence exercent la méme profession qu'eux, et par des espions répandus de tous
cOtés, gu'il les attire et se rende maitre d'eux.

262. « Apres avoir proclamé complétement les mauvaises actions de chacun de ces misé-
rables, que le roi leur inflige une peine exactement proportionnée a leurs forfaits et a
leurs facultés.

263. « Car sans le chatiment il est impossible de réprimer les délits des voleurs aux inten-
tions perverses, qui se répandent furtivement dans ce monde.

264. « Les places fréquentées, les fontaines publiques, les boulangeries, les maisons de
courtisanes, les boutiques de distillateurs, les maisons de traiteurs, les endroits ou
guatre routes se rencontrent, les grands arbres consacrés, les assemblées et les spec-
tacles ;

265. « Les anciens jardins royaux, les foréts, les maisons des artisans, les batiments dé-
serts, les bois et les parcs :

266. « Tels sont les lieux, ainsi que d'autres de ce genre, que le roi doit faire surveiller par
des sentinelles et des patrouilles, et par des espions, afin d'écarter les voleurs.

267. « Par le moyen d'espions adroits, ayant été voleurs, qui s'associent avec les voleurs,
les accompagnent, et sont bien au fait de leurs différentes pratiques, qu'il les découvre
et les fasse sortir de leurs retraites.

268. « Sous les divers prétextes d'un festin composé de mets délicats, d'une entrevue avec
un Brahmane qui assurera le succes de leur entreprise, ou d'un spectacle de tours de
force, que les espions parviennent a réunir tous ces hommes.

269. « Que le roi s'empare a force ouverte de ceux qui, dans la crainte d'étre arrétés, ne
vont pas a ces réunions, et de ceux qui se sont engagés avec les anciens voleurs au
service du roi, et ne se réunissent pas a eux ; qu'il les mette a mort, ainsi que leurs
amis, et leurs parents paternels et maternels s'ils sont d'intelligence avec eux.

270. « Qu'un prince juste ne fasse pas mourir un voleur & moins qu'il ne soit pris avec
I'objet dérobé et les instruments du vol ; si on le prend avec ce qu'il a enlevé et les ou-
tils dont il s'est servi, qu'il le fasse mourir sans hésiter.

271. « Qu'il condamne également a mort tous ceux qui, dans les villages et dans les villes,
donnent des vivres aux voleurs, leur fournissent des instruments et leur offrent un
asile.

384 Littéralement, pour enlever les épines.

122



272. « Si les hommes qui sont chargés de la garde de certains cantons, ou ceux du voisi-
nage qui ont été désignés, restent neutres pendant les attaques des voleurs, que le roi
les punisse sur-le-champ comme tels.

273. « Si 'homme qui subsiste en accomplissant pour les autres des pratiques pieuses,
s'écarte de son devoir particulier, que le roi le punisse sévérement d'une amende
comme un misérable qui enfreint son devoir.

274. « Lorsqu'un village est pillé par des voleurs, lorsque des digues sont rompues ou
lorsque des brigands se montrent sur le grand chemin, ceux qui ne s'empressent pas
d'accourir au secours doivent étre bannis, emportant avec eux ce qu'ils possedent.

275. « Que le roi fasse périr par divers supplices les gens qui dérobent son trésor, ou refu-
sent de lui obéir, ainsi que ceux qui encouragent les ennemis.

276. « Si des voleurs, aprés avoir fait une bréche a un mur (*%), commettent un vol pen-
dant la nuit, que le roi ordonne de les empaler sur un dard aigu, apres leur avoir fait
trancher les deux mains.

277. « Qu'il fasse couper deux doigts & un coupeur de bourses (*%) pour le premier vol;
pour récidive, un pied et une main; pour une troisieme fois, qu'il le condamne a mort.

278. « Ceux qui donnent aux voleurs du pain et de la nourriture, leur fournissent des
armes ou un logement, et recelent les objets dérobés, doivent étre punis par le roi
comme des voleurs.

279. « Que le roi fasse noyer dans I'eau celui qui rompt la digue d'un étang et occasionne
la perte des eaux, ou lui fasse trancher la téte ; ou bien, si le coupable répare le dégat,
qu'il soit condamné a I'amende la plus élevée (3*").

280. « Le roi doit faire périr sans hésiter ceux qui pratiquent une bréche a I'hétel du trésor
public, a l'arsenal, ou bien & une chapelle, ou qui volent des éléphants, des chevaux ou
des chars appartenant au roi.

281. « L'homme qui détourne a son profit une partie de I'eau d'un ancien étang, ou bien
arréte le courant d'un ruisseau, doit étre condamné a payer I'amende au premier de-
greé.

282. « Celui qui dépose ses ordures sur la route royale, sans une nécessité urgente, doit
payer deux karchapanas, et nettoyer sur-le-champ I'endroit qu'il a sali ;

283. « Un malade, un vieillard, une femme enceinte et un enfant doivent seulement étre
réprimandés et nettoyer la place : telle est I'ordonnance.

284. « Tous les médecins et chirurgiens qui exercent mal leur art méritent une amende ;
elle doit étre du premier degré pour un cas relatif a des animaux, du second degré
pour des hommes.

285. « Celui qui brise un pont, un drapeau, une palissade ou des idoles d'argile, doit répa-
rer tout le dégéat, et payer cing cents panas.

286. « Pour avoir mélé des marchandises de mauvaise qualité avec des marchandises de
bon aloi, pour avoir percé des pierres précieuses, et pour avoir perforé maladroite -
ment des perles, on doit subir 'amende au premier degré, et payer le dommage.

287. « Celui qui donne a des acheteurs payant le méme prix, des choses de qualité diffé-
rente, les unes bonnes, les autres mauvaises, et celui qui vend la méme chose a des
prix différents, doivent, selon les circonstances, payer la premiere amende ou
'amende moyenne.

288. « Que le roi place toutes les prisons sur la voie publique, afin que les criminels, affli-
gés et hideux, soient exposés au regard de tous.

289. « Qu'il bannisse sur-le-champ celui qui renverse un mur, celui qui comble des fossés,
et celui qui brise des portes, lorsque ces objets sont du domaine public ou royal.

290. « Pour tous les sacrifices dont le but est de faire périr un innocent, une amende de
deux cents panas doit étre imposée, de méme que pour les conjurations magiques et
pour les sortileges de toute espece, lorsque ces actes pervers n'ont pas réussi.

291. « Celui qui vend de mauvaise graine comme bonne, ou qui place la bonne graine en
dessus pour cacher la mauvaise, et celui qui détruit la marque des limites, doivent su-
bir un chatiment qui les défigure ;

292. « Mais le plus pervers de tous les fourbes est un orfévre qui commet une fraude ; que
le roi le fasse couper par morceaux avec des rasoirs.

385 Voyez dans le troisieme acte du Mrittchhacati, le détail des procédés employés par les voleurs pour
pratiquer une bréche.

386 Littéralement coupeur de nceuds ; ou plus exactement défaiseur de nceuds. Les indiens portent leur ar-
gent dans un nceud fait a 'un des coins de leur vétement.

387 Voyez Liv. VIII, st. 138. 123



293. « Pour vol d'instruments de labourage, d'armes et de médicaments, que le roi ap-
pligue une peine en ayant égard au temps et a I'utilité des objets.

294. « Le roi, son conseil, sa capitale, son territoire, son trésor, son armée et ses alliés, sont
les sept parties dont se compose le royaume, qui, pour cela, est dit formé de sept
membres (Saptanga).

295. « Parmi les sept membres d'un royaume, ainsi énumérés par ordre, on doit considé-
rer la ruine du premier comme une plus grande calamité que la ruine de celui qui
vient aprés dans I'énumération et ainsi de suite.

296. « Entre les sept pouvoirs dont la réunion forme ici-bas un royaume, et qui se sou-
tiennent réciproquement comme les trois batons d'un dévot ascétique qui sont liés en-
semble, et dont aucun ne dépasse l'autre, il n'y a aucune supériorité née de la
prééminence des qualités.

297. « Cependant, certains pouvoirs sont plus estimés pour certains actes, et le pouvoir
par lequel une affaire est mise a exécution est préférable dans cette affaire particuliere.

298. « En se servant d'émissaires, en déployant sa puissance, en s'occupant des affaires
publiques, que le roi cherche toujours a reconnaitre sa force et celle de son ennemi.

299. « Aprés avoir mirement considéré les calamités et les désordres qui affligent ses
Etats et ceux de I'étranger, et leur plus ou moins grande importance, qu'il mette a exé-
cution ce gu'il a résolu.

300. « Qu'il recommence ses opérations a plusieurs reprises, quelque fatigué qu'il puisse
étre, car la fortune s'attache toujours a I'homme entreprenant et doué de persévérance.

301. « Tous les ages appelés Krita, Tréta, Dwapara et Kali (*%8), dépendent de la conduite
du roi ; en effet, le roi est dit représenter un de ces ages.

302. « Lorsqu'il dort, il est I'age Kali ; lorsqu'il s'éveille, I'age Dwéapara ; lorsqu'il agit avec
énergie, I'age Trét; lorsqu'il fait le bien, I'age Krita.

303. « Un roi, par sa puissance et par ses actions, doit se montrer I'émule d'Indra, d'Arka
(%), de Yama, de Varouna, de Tchandra, d'Agni et de Prithivi.

304. « De méme que, pendant les quatre mois pluvieux, Indra verse I'eau du ciel en abon-
dance, de méme, que le roi, imitant les actes du Souverain des nuages, répande sur ses
peuples une pluie de bienfaits.

305. « De méme que, pendant huit mois, Aditya absorbe I'eau par ses rayons, de méme,
gue le roi tire de son royaume le revenu légal, par un acte semblable a celui du soleil.

306. « De méme que Marouta (**°) s'introduit et circule dans toutes les créatures, de méme
le roi, a l'instar du Dieu du vent, doit pénétrer partout, au moyen de ses émissaires.

307. « Ainsi que Yama, lorsque le temps est venu, punit amis et ennemis, ou ceux qui le
respectent et ceux qui le méprisent, de méme, que le roi punisse ses sujets criminels, a
I'exemple du juge des enfers.

308. « De méme que Varouna ne manque jamais d'enlacer le coupable dans ses liens, de
méme, que le prince condamne les méchants a la détention a l'instar du Dieu des eaux.

309. « Le roi a la vue duquel ses sujets éprouvent autant de plaisir qu'en regardant le
disque de Tchandra dans son plein, représente le Régent de la lune.

310. « Qu'il soit toujours armé de courroux et d'énergie contre les criminels, qu'il soit im-
pitoyable a I'égard des mauvais ministres, il remplira ainsi les fonctions d'Agni.

311. « De méme que Dhara (***) porte également toutes les créatures, de méme le roi qui
soutient tous les étres remplit un office semblable a celui de la déesse de la terre. »

312. « S'appliquant sans relache a ces devoirs et a d'autres encore, que le souverain ré-
prime les voleurs qui résident dans ses Etats et ceux qui demeurent sur le territoire
des autres princes, et viennent infester le sien.

313. « Dans quelque détresse qu'il se trouve, il doit bien se garder d'irriter les Brahmanes
en prenant leurs biens ; car une fois irrités, ils le détruiraient sur-le-champ avec son
armée et ses équipages, par leurs imprécations et leurs sacrifices magiques.

314. « Qui pourrait ne pas étre détruit aprés avoir excité la colére de ceux qui ont créé, par
le pouvoir de leurs imprécations, le feu qui dévore (3%?) tout, I'Océan avec ses eaux
ameéres (**) et la lune (***) dont la lumiére s'éteint et se ranime tour & tour (**°) ?

388 Voyez Liv. |, st. 70, 81 et suiv.

389 Arka, un des noms du soleil (Sodrya)

390 Mérouta. un des noms de Vayou.

301 Dhard, un des noms de Prithivi.

392 Bhrigou, Brahmane, entretenant un feu perpétuel, maudit un jour Agni, parce qu'il n‘avait pas protégé
sa femme enceinte attaquée par un géant, et le condamna a tout dévorer. (Langlois, Théatre indien, vol.
Il. p. 393) 124



315. « Quel est le prince qui prospérerait en opprimant ceux qui, dans leur courroux,
pourraient former d'autres mondes et d'autres régents des mondes (**) et changer des
Dieux en mortels ?

316. « Quel homme, désireux de vivre, voudrait faire du tort & ceux par le secours des-
guels, au moyen de leurs oblations, le monde et les Dieux subsistent perpétuellement,
et qui ont pour richesse le savoir divin ?

317. « Instruit ou ignorant, un Brahmane est une divinité puissante, de méme que le feu
consacré ou non consacré est une puissante divinité.

318. « Doué d'un pur éclat, le feu méme dans les places ou I'on brile les morts, n'est pas
souillé, et il flambe ensuite avec une plus grande activité pendant les sacrifices, quand
ony jette du beurre clarifié.

319. « Ainsi, lors méme que les Brahmanes se livrent & toutes sortes de vils emplois, ils
doivent constamment étre honorés ; car ils sont en eux quelque chose d'éminemment
divin.

320. « Si un Kchatriya se porte a des exces d'insolence a I'égard des Brahmanes en toute
occasion, qu'un Brahmane le punisse en prononc¢ant contre lui une malédiction ou une
conjuration magique; car le Kchatrya tire son origine du Brahmane.

321. « Des eaux procede le feu ; de la classe sacerdotale, la classe militaire ; de la pierre, le
fer ; leur pouvoir qui pénétre tout s'amortit contre ce qui les a produits.

322. « Les Kchatriyas ne peuvent pas prospérer sans les Brahmanes; les Brahmanes ne
peuvent pas s'élever sans les Kchatriyas ; en s'unissant, la classe sacerdotale et la classe
militaire s'élévent dans ce monde et dans l'autre.

323. « Aprés avoir donné aux Brahmanes toutes les richesses qui sont le produit des
amendes légales, que le roi, lorsque sa fin approche, abandonne a son fils le soin du
royaume, et aille chercher la mort dans un combat ; ou, s'il n'y a pas de guerre gu'il se
laisse mourir de faim.

324. « Se conduisant de la maniére prescrite, et s'appliquant toujours aux devoirs d'un roi,
gue le monarque enjoigne a ses ministres de travailler au bonheur du peuple.

325. « Telles sont les regles immémoriales concernant la conduite des princes, exposées
sans aucune omission ; que I'on apprenne maintenant successivement quelles sont les
regles qui regardent la classe commercante et la classe servile.

326. « Le Vaisya, aprés avoir recu le sacrement de l'investiture du cordon sacré, et apres
avoir épousé une femme de la méme classe que lui, doit toujours s'occuper avec assi-
duité de sa profession et de I'entretien des bestiaux.

327. « En effet, le Seigneur des créatures, apres avoir produit les animaux utiles, en confia
le soin au Vaisya, et placa toute la race humaine sous la tutelle du Brahmane et du
Kchatriya.

393 Je ne connais pas de légende qui concerne I'Océan.

394 D'apres une légende du Padma-Pouréna, citée par M. Wilson (Vikrama and Urvasi, page 7), Tchandra,
époux des vingt-sept filles de Dakcha, les négligeait toutes pour Rohini sa favorite. Les sceurs de Rohi-
ni, jalouses de cette préférence, s'en plaignirent a leur peére, qui fit a plusieurs reprises des reproches a
son gendre. Mais voyant que ses remontrances étaient inutiles, il le condamna par une imprécation a
rester sans enfants, et a vivre dans la langueur et la consomption. Ses femmes implorérent pour lui la
compassion de Dakcha, qui adoucit I'imprécation qu'il ne pouvait pas révoquer entierement, et pro-
nonga que sa langueur, au lieu d'étre constante, serait seulement périodique. Telle est l'origine du dé-
cours et de I'accroissement successifs de la lune. — En astronomie, RohinT est la quatrieme maison
lunaire formée de cinq étoiles, dont la principale est Aldebaran.

395 Cette stance ne serait-elle pas mieux traduite de la maniére suivante : « Qui pourrait ne pas étre détruit
apres avoir provoqué la colére de ceux par les malédictions desquels le feu (Agni) a été condamné a
tout dévorer, I'Océan a rouler des eaux ameres, et la lune a voir successivement s'éteindre et se ranimer
sa lumiere ?»

396 Ceci fait probablement allusion a un trait de I'histoire de Viswamitra. Pendant que ce saint Mouni se
livrait aux plus rigides austérités pour s'élever a la dignité de Brahmane (voyez ci-dessus, Liv. VII, st.
42), un roi, nommé Trisaukou, s'adressa a lui pour obtenir d'étre transporté au ciel avec son corps.
Viswamitra le lui promit; il commenca un sacrifice dans ce but, et par le pouvoir surnaturel que lui
avait acquis sa dévotion, il fit monter au ciel Trisankou. Mais Indra ne voulut point le recevaoir, et le
précipita vers la terre, la téte la premiére ; alors, enflammé de courroux, Viswamitra, comme un autre
Pradjapati, créa, par le pouvoir de ses austérités, dans la région du sud, sept nouveaux Richis et
d'autres constellations (Nakchatras), et menaga de créer un autre Indra et d'autres Divinités. Alors les
Dieux effrayés consentirent a ce que Trisankou restat dans le ciel entouré des constellations nouvelles.
(R&mayana, I. c. LX)

125



328. Qu'il ne prenne jamais a un Vaisya la fantaisie de dire : « Je ne veux plus avoir soin
des bestiaux » ; et lorsqu'il est disposé a s'en occuper, aucun autre homme ne doit ja-
mais en prendre soin.

329. « Qu'il soit bien informé de la hausse et de la baisse du prix des pierres précieuses,
des perles, du corail, du fer, des tissus, des parfums et des assaisonnements :

330. « Qu'il soit bien instruit de la maniére dont il faut semer les graines, et des bonnes ou
mauvaises qualités des terrains ; qu'il connaisse aussi parfaitement le systéme complet
des mesures et des poids.

331. La bonté ou les défauts des marchandises, les avantages et les désavantages des dif-
férentes contrées, le bénéfice ou la perte probable sur la vente des objets, et les moyens
d'augmenter le nombre des bestiaux.

332. « Il doit connaitre les gages qu'il faut donner aux domestiques et les différents lan-
gages des hommes, les meilleures précautions a prendre pour conserver les marchan-
dises, et tout ce qui concerne l'achat et la vente.

333. « Qu'il fasse les plus grands efforts pour augmenter sa fortune d'une maniére légale,
et qu'il ait bien soin de donner de la nourriture a toutes les créatures animées.

334. « Une obéissance aveugle aux ordres des Brahmanes versés dans la connaissance des
saints Livres, maitres de maison et renommeés pour leur vertu, est le principal devoir
d'un Sodldra, et lui procure le bonheur aprés sa mort.

335. « Un Soddra pur d'esprit et de corps, soumis aux volontés des classes supérieures,
doux en son langage, exempt d'arrogance, et s'attachant principalement aux Brah-
manes, obtient une naissance plus relevée.

336. « Telles sont les régles propices concernant la conduite des quatre classes lorsqu'elles
ne sont pas dans la détresse ; apprenez maintenant, par ordre, quels sont leurs devoirs
dans des circonstances critiques. »

126



LIVRE DIXIEME
CLASSES MELEES ; TEMPS DE DETRESSE.

1. « Que les trois classes régénérées, se maintenant dans I'accomplissement de leurs de-
voirs, étudient les Livres saints ; mais que ce soit un Brahmane qui les leur explique, et
non un membre des deux autres classes : telle est la décision.

2. « Le BrAhmane doit connaitre les moyens de subsistance prescrits par la loi pour toutes
les classes ; qu'il les déclare aux autres, et se conforme lui-méme a ces regles.

3. « Par sa primogéniture, par la supériorité de son origine, par sa connaissance parfaite
des Livres sacrés, et par la distinction de son investiture, le Brahmane est le seigneur
de toutes les classes.

4. « Les classes sacerdotale, militaire et commercante, sont régénérées toutes trois; la qua-
trieme, la classe servile, n'a qu'une naissance : il n'y a pas de cinquiéme classe primi-
tive.

5. « Dans toutes les classes, ceux-la seulement qui sont nés, dans l'ordre direct, de femmes
égales a leurs maris sous le rapport de la classe, et vierges au moment du mariage,
doivent étre considérés comme appartenant a la méme classe que leurs parents.

6. « Les fils engendrés par des Dwidjas mariés avec des femmes appartenant & la classe
qui suit immédiatement la leur, ont été déclarés, par les législateurs, semblables a
leurs péres, mais non de la méme classe, et méprisables a cause de l'infériorité de la
naissance de leurs meres (*%).

7. « Telle est la régle immémoriale pour les fils nés de femmes appartenant a la classe qui
suit immédiatement celle de leurs maris ; pour les fils nés de femmes dont la classe est
séparée de celle de leurs maris par une ou deux classes intermédiaires, voici quelle est
la régle légale :

8. « Du mariage d'un Brahmane avec une fille Vaisya nait un fils appelé Ambachtha ; avec
une fille Soddra, un Nichada nommé aussi Parasava ;

9. « De I'union d'un Kchatriya avec une fille So(dra, nait un étre appelé Ougra, féroce
dans ses actions, se plaisant dans la cruauté, et qui participe de la nature de la classe
guerriére et de la classe servile.

10. « Les fils d'un Brahmane (**®) marié avec des femmes appartenant aux trois classes in-
férieures; ceux d'un Kchatriya (3%°) marié avec des femmes des deux classes qui vien-
nent aprés ; celui d'un Vaisya (“°) marié avec une femme de la seule classe inférieure a
la sienne : sont regardés tous les six comme vils (Apasadas), par rapport aux autres
fils.

11. « Du mariage d'un Kchatriya et d'une fille BrAhmani nait un fils appelé So(ta ; de
l'union d'un Vaisya avec des femmes appartenant aux classes militaire et sacerdotale
naissent deux fils nommés Méagadha et Vaidéha.

12. « De l'union d'un Soldra avec des femmes appartenant aux classes commercante, mi-
litaire et sacerdotale, résultent des fils produits par le mélange impur des classes, et
qui sont I'Ayogava, le Kchattri et le Tchandala, le dernier des mortels.

13. « De méme que I'Ambachtha et I'Ougra (*°*) nés dans I'ordre direct (*°%), avec une
classe intermédiaire entre celles de leurs parents, sont considérés par la loi comme
pouvant étre touchés sans impureté; de méme le Kchattri et le Vaidéha (**%), nés dans

397 Ces fils sont appelés Mourdhabhichikta, Mahtchya et Karana. L'emploi du premier (fils d'un Brahmane
et d'une Kchatriya) est de montrer a conduire un éléphant, un cheval ou un char, et a se servir des
armes ; la profession du second (fils d'un Kchatriya et d'une Vaisya), d'enseigner la danse, la musique
et I'astronomie; la profession du Karana (fils d'un Vaisya et d'une So(dra) de servir les princes. (Com-
mentaire.)

398 Le Modrdhabhichikta, I'Ambachtha et le Nichada.

399 Le Mahichya et I'Ougra.

400 Le karana.

401 Voyez ci-dessus, st. 8 et 9.

402 L'ordre direct relativement aux classes est du Brahmane, au So(dra ; I'ordre inverse, du So(dra au

Brahmane.

403 Le Kchattri est le fils d'un Soldra et d'une Kchatrya; le Vaidéha, d'un Vaisya et d'une Brahmani. (Voyez

st. 11 et 12).

127



l'ordre inverse, avec une classe intermédiaire entre celle de leurs parents, peuvent étre
touchés sans impureté.

14. « Les fils de Dwidjas, ci-dessus mentionnés et nés, dans I'ordre direct, de femmes dont
la classe suit immédiatement celle de leurs maris, ou bien en est séparée par une ou
deux classes intermédiaires, sont distingués, suivant le degré d'infériorité de la nais-
sance de leurs meéres, sous le nom d'Anantaras, d'Ekantaras, de Dwyantaras (“°%).

15. « Par l'union d'un Brahmane avec une fille Ougra (*°®) est produit un Avrita ; avec une
fille Ambachtha (*°®), un Abhira; avec une fille Ayogavi (*°’), un Dhigvana.

16. « L'Ayogava, le Kchattri, et le Tchandala (“®), qui est le dernier des hommes, naissent
d'un Soddra dans l'ordre inverse des classes, et tous les trois sont exclus de I'accom-
plissement des cérémonies funebres en I'honneur de leurs ancétres.

17. « Le Magadha et le Vaidéha (*°°), nés d'un Vaisya, et le Solta seulement, né d'un
Kchatriya, de méme dans I'ordre inverse, sont trois autres fils également exclus des
mémes devoirs.

18. « Le fils d'un Nichada (**°) et d'une femme So(dra appartient & la race des Poukkasas ;
mais le fils d'un Soddra et d'une femme Nichadi est nommé Koukkoutaka.

19. « Celui qui est né d'un Kchattri et d'une femme Ougra est appelé Swapaka ; celui qui
est engendré par un Vaidéha et une Ambachthi est appelé Véna.

20. « Les fils que les Dwidjas engendrent avec des femmes de leur classe, sans accomplir
ensuite les cérémonies, comme celle de l'investiture, privés du sacrement conféré par
la Savitri, sont appelés Vratyas (excommuniés).

21. « D'un BrAhmane ainsi excommunié nait un fils d'un naturel pervers, nommé, suivant
les pays, Bhodrdjakantaka, Avantya, Vatadhana, Pouchpadha et Saikha.

22. « Un Kchatriya excommunié donne naissance & un fils appelé Djhalla, Malla, Nitchhi-
vi, Nata, Karana, Cassa et Dravira.

23. « D'un Vaisya excommunié nait un fils nommé Soudhanhw@, Tchéarya, Karoucha, Vid-
janma, Maitra et Satwata,

24. « Le mélange illicite des classes, les mariages contraires aux réglements, et 'omission
des cérémonies prescrites, sont l'origine des classes impures.

25. Je vais maintenant déclarer complétement quels individus sont produits par les races
mélées, lorsqu'elles s'unissent entre elles dans l'ordre direct et dans I'ordre inverse.

26. « Le Sodta, le Vaidéha, le Tchandala qui est le dernier des mortels, le Magadha, le
Kchattri et 'Ayogava (1),

27. « Tous les six engendrent des enfants semblables () avec des femmes de leur classe,
avec des femmes de la méme classe que leurs meres, avec des femmes des hautes
classes, et avec des femmes de la classe servile.

28. « De méme qu'un fils apte a recevoir une seconde naissance peut naitre, dans l'ordre
direct, d'un Brdhmane et d'une femme appartenant a la seconde ou a la troisieme des
trois premiéres classes, aussi bien que d'une femme de sa classe ; de méme, entre les
hommes vils, c'est-a-dire entre le fils d'un Vaisya et d'une Kchatny4, le fils d'un Vaisya
et d'une Brahmant, et le fils d'un Kchatriya et d'une Brahman, il n'y a aucune supério-
rité.

29. « Ces six individus (**), en s'unissant réciproquement avec des femmes de ces races,
engendrent un grand nombre de races abjectes et méprisables, plus infames que celles
dont ils sont sortis.

30. « De méme qu'un Soldra engendre avec une femme de la classe sacerdotale un fils
plus vil que lui ; de méme, un de ces étres vils, avec une femme de I'une des quatre
classes pures, engendre un fils encore plus vil que lui.

31. « Les six classes abjectes, en se mariant entre elles dans l'ordre inverse (*4), engen-
drent quinze classes encore plus abjectes et plus viles.

404 Anantara signifie, sans intervalle ; Ekantara avec un intervalle ;Dwyantara avec deux intervalles.

405 Voyez st.

406 Ibid. 8

407 Ibid. 12.

408 Ibid.

409 Ibid. 11.

410 Nichada, né d'un Brahmane et d'une So(dra. (Voyez st. 8.)

411 Voyez ci-dessus, st. 11 et 12.

412 Semblables entre eux, aussi vils les uns que les autres, mais plus vils que leurs parents. (Commentaire.)
413 Voyez ci-dessus, st. 26.

128



32. « Un Dasyou (**%), en s'unissant a une femme Ayogavi (*'%), engendre un Sairindhra
qui sait faire la toilette de son maitre, qui remplit des fonctions serviles, bien qu'il ne
soit pas esclave, et qui gagne aussi sa subsistance a tendre des filets pour prendre des
bétes sauvages.

33. « Un Vaidéha (**") engendre, avec une Ayogavi, un Maitréyaka a la voix douce, qui
fait métier de louer les hommes puissants, et sonne une cloche au lever de l'aurore.

34. « Un Nichada (**8) qui s'unit & une femme Ayogavi, donne le jour & un Margava ou
Dasa, qui vit du métier de batelier, et qui est appelé Kaivarta par les habitants d'Arya-
varta.

35. « Ces trois individus de naissance vile, le Sairindhra, le Maitréyaka et le Margava,
sont engendrés chacun par des femmes Ayogavis, qui portent les habits des morts,
sont méprisées, et mangent des aliments défendus.

36. « D'un Nichada et d'une femme Vaidéhi nait un Karavara, corroyeur de son métier ;
d'un Vaidéha avec un Karavara et une Nichadi naissent un Andhra et un Méda, qui
doivent vivre hors du village.

37. « D'un Tchandala (**°) et d'une Vaidéhi nait un Pandousopaka, qui gagne sa vie en
travaillant le bambou ; et d'un Nichada et d'une Vaidéhi, un Ahitidika qui exerce le
métier de gedlier.

38. « D'un Tchandala et d'une femme Poukkasis nait un Sopaka, dont le métier est d'exé-
cuter les criminels, misérable sans cesse exposé au mépris des gens de bien.

39. « Une femme Nichadi, en s'unissant a un Tchandala, met au monde un fils appelé An-
tydvasayi, employé dans les endroits ou I'on brdle les morts, et méprisé méme des
hommes méprisables.

40. « Ces races, formées par le mélange impur des classes et désignées par le pére et la
mere, gu'elles soient cachées ou non, doivent étre connues a leurs occupations.

41. « Six fils, trois mis au monde par des femmes de la méme classe que leurs maris, et
trois nés de femmes appartenant aux classes régénérées qui suivent (*?°), peuvent ac-
complir les devoirs des Dwidjas, et recevoir l'investiture ; mais les fils nés dans l'ordre
inverse (*?1), et dont la naissance est vile, sont égaux, sous le rapport du devoir, a de
simples Soddras, et indignes de l'initiation.

42. « Par le pouvoir de leurs austérités, par le mérite de leurs péres, ils peuvent tous, dans
chaque age, parvenir ici-bas, parmi les hommes, a une naissance plus élevée, de méme
gu'ils peuvent étre ravalés a une condition inférieure ;

43. « Par 'omission des sacrements et par la non-fréquentation des Brahmanes, les races
suivantes de Kchatriyas sont descendues par degrés, dans ce monde, au rang de
So(dras :

44. « Ce sont les Pondrakas, les Odras, les Dravidas, les Kdmbodjas, les Yavanas, les Sa-
kas, les Paradas, les Pahlavas, les Tchinas, les Kiratas, les Daradas et les Khasas (*%?).

414 L'ordre direct de ces six classes est le suivant: le So(ta, le Magadha, le Vaidéha, I'Ayogava, le Kchattri et
le Tchandala ; l'ordre inverse, par conséquent, est celui qui commence par le Tchandala. — Le Tchan-
dala, en s'unissant dans l'ordre inverse (c'est-a-dire, on remontant successivement de la classe des
Kchattris a celle des Sodtas) a une femme de chacune des cing classes qui précédent la sienne, peut
produire cing fils différents ; le Kchattri, en se mariant de méme a une femme de chacune des quatre
autres classes, peut produire quatre fils; I'Ayogava, également dans I'ordre inverse, en peut produire
trois ; le Vaidéha, deux; le Magadha, un : en tout quinze fils. En se mariant dans Il'ordre direct, comme,
par exemple, le So(ta avec une femme de chacune des cing classes qui suivent la sienne, etc., ils pro-
duisent quinze autres fils. (Commentaire.)

415 Voyez st. 45.

416 Voy. st. 12.

417 lbid. 11.

418 lbid. 8.

419 lbid. 18.

420 C'est-a-dire, nés du mariage d'un Brahmane avec une Kchatriya, ou une Vaisya, et de l'union d'un
Kchatriya avec une femme de la classe commergante. (Commentaire.)

421 Comme le Sodta, etc. Voy. st. 11.

422 Ces races de Kchatriyas dégénérés ont été déterminées de la maniére suivante, d'apres des recherches
qui, toutefois, laissent encore matiere a des doutes, et offrent plus d'un rapprochement hasardé. Les
Péndrakas paraissent étre les peuples de Tchandail ou des provinces orientales du gouvernement pré-
sent des Mahrattes, sur les contins du Béhar et au midi du Gange ; les Odras sont les Ouriyas qui habi-
tent la partie septentrionale d'Orissa ; les Dravidas sont a ce qu'on pense, les peuples du sud de la cote
de Coromandel; les Cambodjas, les Arachosiens ; dans les Yavanas on croit reconnaitre les loniens ou
les Grecs d'Asie; dans les Sakas, les Saces; dans les Paradas, les Paropamisiens ; dans les Pahalvas, les

129



45. « Tous les hommes issus des races qui tirent leur origine de la bouche, du bras, de la
cuisse et du pied de Brahma (*2%), mais qui ont été exclus de leurs classes pour avoir
négligé leurs devoirs, sont appelés Dasyous (voleurs), soit qu'ils parlent le langage des
Barbares (Mlétchhas), ou celui des hommes honorables (Aryas).

46. « Les fils de Dwidjas, nés du mélange des classes dans l'ordre direct, et ceux qui sont
nés dans l'ordre inverse, ne doivent subsister qu'en exercant les professions méprisées
des Dwidjas.

47. « Les So(tas doivent dresser des chevaux et conduire des chars ; les Ambachthas, pra-
tiquer la médecine ; les Vaidéhas, garder les femmes ; les Magadhas voyager pour
faire le commerce ;

48. «Les Nichadas, s'occuper a prendre du poisson ; les Ayogavas, exercer le métier de
charpentier; les Médas, les Andhras, les Tchountchous et les Madgous (*?%), faire la
guerre aux animaux des foréts ;

49. « Les Kchattris, les Ougras et les Poukkasas, tuer ou prendre les animaux qui vivent
dans les trous ; les Dhigvanas, préparer les cuirs ; les Vénas, jouer des instruments de
musique.

50. « Que ces hommes établissent leur séjour au pied des grands arbres consacrés, prés
des endroits ou I'on brile les morts, des montagnes et des bois, qu'ils soient connus de
tout le monde et vivent de leurs travaux.

51. « La demeure des Tchandalas et des Swapakas doit étre hors du village ; ils ne peu-
vent pas avoir de vases entiers, et ne doivent posséder pour tout bien que des chiens
etdes anes;

52. « Qu'ils aient pour vétements les habits des morts ; pour plats, des pots brisés ; pour
parure, du fer : qu'ils aillent sans cesse d'une place a une autre.

53. « Qu'aucun homme, fidéle a ses devoirs, n'ait de rapport avec eux ; ils doivent n'avoir
d'affaires qu'entre eux, et ne se marier gu'avec leurs semblables.

54. « Que la nourriture qu'ils recoivent des autres ne leur soit donnée que dans des tes-
sons et par l'intermédiaire d'un valet, et qu'ils ne circulent pas la nuit dans les villages
et dans les villes.

55. « Qu'ils y viennent dans le jour pour leur besogne, distingués au moyen des signes
prescrits par le roi, et qu'ils soient chargés de transporter le corps d'un homme qui
meurt sans laisser de parents : tel est le reglement.

56. « QU'ils exécutent, d'aprés l'ordre du roi, les criminels condamnés a mort par un arrét
Iégal, et gu'ils prennent pour eux les habits, les lits et les parures de ceux qu'ils mettent
a mort.

57. « On doit reconnaitre a ses actions I'homme qui appartient a une classe vile, qui est né
d'une mére méprisable, mais qui n'est pas bien connu, et qui a lI'apparence d'un
homme d'honneur, quoiqu'il ne soit pas tel :

58. « Le manque de sentiments nobles, la rudesse de paroles, la cruauté et I'oubli des de-
voirs, dénotent ici-bas I'homme qui doit le jour & une mére digne de mépris.

59. « Un homme d'une naissance abjecte prend le mauvais naturel de son pére, ou celui
de sa mere, ou tous les deux a la fois; jamais il ne peut cacher son origine.

60. « Quelque distinguée que soit la famille d'un homme, s'il doit sa naissance au mélange
des classes, il participe, a un degré plus ou moins marqué, du naturel pervers de ses
parents.

61. « Toute contrée ou naissent ces hommes de race mélée qui corrompent la pureté des
classes, est bientot détruite, ainsi que ceux qui I'habitent.

62. « L'abandon de la vie, sans espoir de récompense, pour le salut d'un Brahmane, d'une
vache, d'une femme ou d'un enfant, fait parvenir au Ciel les hommes de vile nais-
sance.

anciens Persans ; dans les Tchinas, les Chinois ; les Kiratas sont généralement les montagnards, peut-

étre spécialement ceux de I'Himala ou Imais ; les Daradas sont les Darades, les Durds; les Khasas, les
habitants du pays de Kachgar. — Une difficulté a été signalée relativement au rap-prochement des
Tchinas et des Chinois ; c'est que le premier prince de la dynastie Thsin, qui a donné son nom a la

Chine, n'ayant commencé a régner que 246 ans avant Jésus-Christ, les Chinois n'ont pas pu étre dési-
gnés sous le nom de Tchinas dans les lois de Manou, si elles sont, comme on le croit, antérieures de
plus de mille ans a notre ére; autrement il faudrait supposer que le passage en question a subi une in-

terpolation. (Abel Rémusat, Nouveaux Mélanges Asiatiques, vol. I, pag. 334. Voyez cependant I'opi-
nion exposée a ce sujet par M. Pauthier, dans sa Description de la Chine. Paris, Didot, 1836, in-8°.)

423 C’est-a-dire tous les hommes sortis des quatre classes primitives. Voyez ci-dessus, Liv. |, st. 31.
424 Le Tchountchou et le Madgou sont nés d'un Brahmane par une femme Vaidéhi et par une femme
Ougra. (Commentaire.) 130



63. « Se garder de faire le mal, dire toujours la vérité, s'abstenir de tout vol, étre pur, et
réprimer ses organes, voila sommairement en quoi consiste le devoir prescrit par Ma-
Nou aux guatre classes.

64. « Si la fille d'une Soldré& et d'un Brahmane, en s'unissant a un Brahmane, met au
monde une fille qui s'unit de méme a un Brahmane, et ainsi de suite, la basse classe
remontera au rang le plus distingué, a la septi€me génération.

65. « Un So(dra peut ainsi s'élever a la condition de Brahmane, et le fils d'un Brahmane et
d'une Soldréa descendre a celle de Soldra, par une succession de mariages ; la méme
chose peut avoir lieu pour la lignée d'un Kchatriya et pour celle d'un Vaisya.

66. « S'il y a du doute relativement a la préférence entre 'nomme qui a été engendré par
un Brahmane, pour son plaisir, avec une femme de la classe servile non mariée, et ce-
lui qui doit le jour a une femme Brahmani et a un Soddra :

67. « Celui qui a été engendré par un homme honorable et par une femme vile peut se
rendre honorable par ses qualités ; mais celui qui a été engendré par une femme d'une
classe distinguée et par un homme vil, doit lui-méme étre regardé comme vil : telle est
la décision.

68. « Toutefois, il a été déterminé par la loi que ces deux individus ne doivent pas rece-
voir le sacrement de l'investiture ; le premier, a cause de la bassesse de sa mere ; le se-
cond, a cause de l'ordre des classes interverti.

69. « De méme gu'une bonne graine qui pousse dans un bon terrain s'y développe parfai-
tement ; de méme celui qui doit le jour a un pere et a une mére honorables est digne
de recevoir tous les sacrements.

70. « Quelgues Sages vantent préférablement la semence ; d'autres, le champ ; d'autres es-
timent & la fois le champ et la semence ; voici quelle est la décision :

71. « La semence, répandue dans un sol ingrat, s'y détruit sans rien produire ; un bon ter-
rain, sur lequel aucune graine n'est jetée, demeure entiérement nu (*?°).

72. « Mais puisque, par I'excellence des vertus de leurs péres, les fils mémes d'animaux
sauvages sont devenus de saints hommes honorés et glorifiés (*?%), pour cette raison, le
pouvoir male I'emporte.

73. « Aprés avoir mis en comparaison un So(dra remplissant les devoirs des classes ho-
norables et un homme des classes distinguées se conduisant comme un So(dra,
Brahma lui-méme a dit : « lls ne sont ni égaux ni inégaux, » leur mauvaise conduite
établissant un rapport entre eux.

74. « Que les Brahmanes qui s'appliquent aux moyens de parvenir a la béatitude finale, et
qui sont fermes dans leurs devoirs, se conforment parfaitement aux six pratiques sui-
vantes :

75. « Lire la Sainte Ecriture, enseigner aux autres a la lire, sacrifier, assister les autres dans
leurs sacrifices, donner et recevoir : telles sont les six pratiques enjointes & la premiére
des classes;

76. « Mais parmi ces six actes du Brahmane, trois servent & sa subsistance, savoir : ensei-
gner les Védas, diriger un sacrifice, et recevoir des présents d'un homme pur.

77. « Trois de ces pratiques sont réservées au Brahmane, et ne regardent pas le Kchatriya ;
savoir : faire lire les Livres saints, officier dans un sacrifice, et accepter des présents.
78. « Ces trois pratiques sont également interdites au Vaisya par la loi ; car Manou, le Sei-
gneur des créatures, n'a pas prescrit ces actes aux deux classes militaire et commer-

cante.

79. « Les moyens de subsistance propres au Kchatriya sont de porter I'épée ou le javelot;
au Vaisya, de faire le commerce, de soigner les bestiaux, et de labourer la terre, mais
leurs devoirs a tous les deux sont de donner des auménes, de lire la Sainte Ecri-ture et
de sacrifier.

80. « Enseigner le Véda, protéger les peuples, faire le commerce, et s'occuper des bestiaux,
sont respectivement les occupations les plus recommandables pour le Brahmane, le
Kchatriya et le Vaisya ;

81. « Mais si un Brahmane ne peut pas subsister en s'acquittant de ses devoirs ci-dessus
mentionnés, qu'il vive en remplissant le devoir d'un Kchatriya; car il vient immédia-
tement apres le sien.

82. « Cependant si I'on demande comment il doit vivre dans le cas ou il ne peut gagner sa
subsistance ni par I'un ni par l'autre de ces deux emplois, voici ce qu'il doit faire : qu'il
laboure la terre, soigne les bestiaux et méne la vie d'un Vaisya.

425 Littéralement, est purement un sthandila. Un sthandila est un terrain préparé pour un sacrifice.
426 Le commentateur cite pour exemple Richyasringa, fils du saint ermite Vibhandgga et d'une daine.



83. « Toutefois un Brahmane ou un Kchatriya, contraint de vivre des mémes ressources
gu'un Vaisya, doit avec soin, autant que possible, éviter le labourage, travail qui fait
périr des étres animés, et qui dépend d'un secours étranger, comme celui des boeufs.

84. « Certaines gens approuvent 'agriculture ; mais ce moyen d'existence est blamé des
hommes de bien ; car le bois armé d'un fer tranchant déchire la terre et les animaux
gu'elle renferme.

85. « Mais si, par le manque de subsistance, un Brahmane ou un Kchatriya est forcé de
renoncer a I'observation parfaite de ses devoirs pour gagner de quoi vivre, gu'il vende
les marchandises dont les Vaisyas font commerce, en évitant celles qu'il faut éviter ;

86. « Qu'il s'abstienne de vendre des sucs végétaux de toute sorte, du riz apprété, des
graines de sésame, des pierres, du sel, du bétail, des créatures humaines ;

87. « Aucune étoffe rouge, aucun tissu de chanvre, de lin ou de laine, quand méme il ne
serait pas rouge; des fruits, des racines, des plantes médicinales;

88. « De I'eau, des armes, du poisson, de la viande, du jus d'asclépiade, des parfums de
toute sorte, du lait, du miel, du caillé, du beurre liquide, de I'huile de sésame, de la
cire, du sucre et du gazon consacré ;

89. « Des animaux des foréts, quels qu'ils soient, des bétes féroces, des oiseaux, des li-
gueurs enivrantes, de l'indigo, de la laque, et aucun animal au sabot non fendu.

90. « Mais le Brahmane laboureur peut, s'il le veut, vendre, pour des usages pieux, des
graines de sésame sans mélange, aprées les avoir produites par sa propre culture,
pourvu qu'il ne les garde pas longtemps dans I'espoir d'en tirer plus de profit.

91. « S'il emploie le sésame a tout autre usage qu'a préparer sa nourriture, a frotter ses
membres et a faire des oblations, il sera plongé a I'état de ver, ainsi que ses aieux, dans
les excréments d'un chien.

92 « Un Brdhmane est dégradé sur-le-champ s'il vend de la viande, de la laque ou du sel ;
en trois jours, il est réduit a la condition de Soddra s'il fait commerce de lait.

93. « Pour avoir vendu de son plein gré les autres marchandises interdites, un Brahmane,
en sept nuits, descend a I'état de Vaisya.

94. « Cependant, on peut troquer des liquides contre des liquides, mais non du sel contre
des liquides ; on peut aussi échanger du riz préparé pour du riz cru, et des graines de
sésame pour un méme poids, ou pour une méme mesure d'autres grains.

95. « Un homme de la classe militaire, en cas de détresse, peut avoir recours a ces diffé-
rents moyens d'existence ; mais jamais, dans aucun temps, il ne doit penser a des fonc-
tions plus élevées, comme celle d'un Brahmane.

96. « Que I'homme de basse naissance qui, par cupidité, vit-en se livrant aux occupations
des classes supérieures, soit a l'instant privé par le roi de tout ce qu'il posséde, et ban-
ni.

97. « Il vaut mieux s'acquitter de ses propres fonctions d'une maniére défectueuse, que de
remplir parfaitement celles d'un autre ; car celui qui vit en accomplissant les devoirs
d'une autre classe perd sur-le-champ la sienne.

98. « Un homme de la classe commerc¢ante qui ne peut pas subsister en remplissant ses
propres devoirs, peut descendre aux fonctions du Soldra, pourvu qu'il ait soin d'évi-
ter ce qu'on ne doit pas faire ; mais qu'il les quitte aussitot qu'il en a le moyen.

99. « Un Sodldra qui ne trouve pas l'occasion de servir des Dwidjas peut se livrer pour
vivre aux travaux des artisans, si sa femme et ses enfants sont dans le besoin ;

100. « Qu'il exerce de préférence les métiers, comme celui de charpentier, et les différents
arts, comme la peinture, par le moyen desquels il peut rendre service aux Dwidjas.
101. « Un BrAhmane qui ne veut point remplir les fonctions des Kchatriyas ni celles des
Vaisyas, et qui préfére rester ferme dans son chemin, bien qu'il soit exténué par le
manque de subsistance, et prés de succomber, doit se conduire de la maniére suivante

102. « Le Brahmane qui est tombé dans la misére doit recevoir de qui que ce soit ; car,
d'aprés la loi, il ne peut pas advenir que la pureté parfaite soit souillée.

103. « En enseignant la Sainte Ecriture, en dirigeant des sacrifices, en recevant des pré-
sents dans des cas interdits, les Brahmanes, lorsqu'ils sont dans la détresse, ne com-
mettent aucune faute; ils sont aussi purs que I'eau ou le feu.

104. « Celui qui, se trouvant en danger de mourir de faim, recoit de la nourriture de n'im-
porte qui, n'est pas plus souillé par le péché, que I'éther subtil par la boue :

132



105. « Adjigarta, étant affamé, fut sur le point de faire périr son fils Sounahsépha (*?") ;
cependant il ne se rendit coupable d'aucun crime, car il cherchait un secours contre la
famine :

106. « Vamadéva, qui savait distinguer parfaitement le bien et le mal, ne fut nullement
rendu impur pour avoir désiré, dans un moment ou il était pressé par la faim, manger
de la chair de chien pour conserver sa vie :

107. « Le rigide pénitent Bharadwadja, étant tourmenté par la faim, et seul avec son fils
dans une forét déserte, accepta plusieurs vaches du charpentier Vridhou :

108. « Viswamitra (*?8) qui cependant connaissait parfaitement la distinction du bien et du
mal, succombant de besoin, se décida a manger la cuisse du chien gu'il avait regu de la
main d'un Tchandala.

109. « De ces trois actes généralement désapprouveés, savoir : recevoir des présents offerts
par des hommes méprisables, diriger pour eux des sacrifices, et leur expliquer I'Ecri-
ture Sainte, recevoir des présents est ce qu'il y a de plus bas, et ce qui est le plus repro-
ché & un Brahmane dans l'autre monde.

110. « Officier dans un sacrifice, et expliquer I'Ecriture Sainte, sont deux actes toujours ac-
complis pour ceux dont I'ame a été purifiée par le sacrement de l'initiation; mais un
don est recu méme de la part d'un homme servile, de la basse classe.

111. « Le péché commis en assistant des hommes méprisables dans un sacrifice, et en leur
expliguant la Sainte Ecriture, est effacé par la priére a voix basse et par les oblations, le
péché commis en recevant quelque chose d'eux, par I'abandon de ce présent et par les
austérités.

112. « Un BrAhmane privé de ressources doit glaner des épis ou des grains n'importe ou :
glaner des épis est préférable a recevoir un présent répréhensible; ramasser des grains
I'un aprés l'autre, est encore plus louable.

113. « Des Brahmanes maitres de maison qui sont dans le déniment, et ont besoin d'un
métal non précieux ou de quelque autre objet, doivent le demander au roi ; il ne faut
pas s'adresser a un roi qui n'est pas disposé a donner, et dont I'avarice est bien connue.

114. « La premiéere des choses qui vont étre énumérées, et ainsi de suite, peut étre regue
plus innocemment que celles qui viennent aprés, savoir : un champ non ensemence,
un champ ensemencé, des vaches, des chévres, des brebis, des métaux précieux, du
grain nouveau, du grain apprété.

115. « Il y a sept moyens légaux d'acquérir du bien, qui sont : les héritages, les donations,
les échanges ou les achats, moyens permis a toutes les classes; les conquétes, qui sont
réservées a la classe militaire; le prét a l'intérét, le commerce ou le labourage, qui re-
gardent la classe commercgante; et les présents recus de gens honorables, qui sont ré-
servés aux Brahmanes.

116. « Les sciences, comme la médecine ; les arts, comme celui de préparer les parfums ; le
travail pour un salaire, le service pour gages, le soin des bestiaux, le commerce, le la-
bourage, le contentement de peu, la mendicité et 'usure, sont des moyens de soutenir
sa vie dans les temps de détresse.

117. « Le Brahmane et le Kchatriya, méme dans un moment critique, ne doivent pas pré-
ter a intérét ; mais chacun d'eux peut, si cela lui plait, préter, moyennant un faible in-
térét, a un homme coupable d'un crime, qui doit faire de cet argent un pieux usage.

118. « Un roi qui prend méme la quatrieme partie des récoltes de son royaume, dans un
cas de nécessité urgente, et qui proteége le peuple de tout son pouvoir, ne commet au-
cune faute.

119. « Son devoir particulier est de vaincre; que jamais dans un combat il ne tourne le dos;
aprés avoir, les armes a la main, défendu les hommes de la classe commercante, qu'il
recoive I'impdt 1égal.

120. « L'imp6t sur la classe commergante qui, dans les temps de prospérité, est seulement
du douziéme des récoltes, et du cinquantiéme des bénéfices pécuniaires (*%°), peut
étre, dans des cas de détresse, de la huitieme et méme de la quatrieme partie des ré-
coltes et du vingtieme des gains en argent ; les Soldras, les ouvriers et les artisans
doivent assister de leur travail et ne payer aucune taxe.

427 Le commentateur ajoute simplement qu'Adjigarta vendit son fils pour un sacrifice, qu'il I'attacha au po-
teau, et se disposa a limmoler. J'ignore la suite de la légende.

428 Sounahsépha, Vamadéva, Bharadwadja et Waswamitra, sont de saints personnages que I'on compte au
nombre des Richis inspirés, auxquels les Indiens croient que les prieres (Mantras) du Rig-Véda ont été
révélées. (Rech. Asiat., vol. VIII. pag. 391 et 392.)

429 Vov. Liv. VII, st. 130.

133



121. « Un So0dra qui désire se procurer sa subsistance, et ne trouve pas I'occasion de s'at-
tacher a un Brdhmane, peut servir un Kchatriya, ou bien, au défaut de celui-ci, qu'il se
procure des moyens d'existence en se mettant au service d'un riche Vaisya.

122. « Qu'il serve un Brahmane dans I'espoir d'obtenir le Ciel, ou pour le double motif de
se procurer sa subsistance dans ce monde et la félicité dans l'autre ; celui qui est dési-
gné comme le serviteur d'un Brahmane, parvient au but de ses désirs.

123. « Servir les Brahmanes est déclaré I'action la plus louable pour un Soldra ; toute
autre chose qu'il peut faire est pour Iui sans récompense.

124. « lIs doivent lui allouer dans leur maison des moyens d'existence suffisants, aprés
avoir pris en considération son habileté, son zele et le nombre de ceux qu'il est obligé
de soutenir.

125. « Le reste du riz apprété doit lui étre donné, ainsi que les vétements usés, le rebut
des grains et les vieux meubles.

126. « Il n'y a, en aucune maniére, de faute pour un Soddra qui mange de l'ail et d'autres
aliments défendus, et il ne doit pas recevoir le sacrement de l'investiture; les devoirs
pieux, comme les oblations au feu, ne lui sont pas prescrits, mais il ne lui est pas dé-
fendu d'accomplir le devoir religieux, qui consiste a faire des offrandes de riz préparé.

127. « Les So(dras qui désirent accomplir leur devoir tout entier, qui le connaissent par-
faitement et imitent les pratiques des gens de bien dans I'accomplissement des obla-
tions domestiques, en s'abstenant de réciter aucun texte sacré, excepté celui de
I'adoration, ne commettent aucun péché et s'attirent de justes louanges.

128. « Toutes les fois qu'un So(dra, sans dire de mal de personne, accomplit les actes des

Dwidjas, qui ne lui sont pas défendus, il parvient, sans étre blamé, a I'élévation dans
ce monde et dans l'autre.

129. « Un So0dra ne doit pas amasser de richesses superflues, méme lorsqu'il en a le pou-
voir ; car un SoQdra, lorsqu'il a acquis de la fortune, vexe les BrAhmanes par son inso-
lence.

130. « Tels sont, ainsi gu'ils ont été déclarés, les devoirs des quatre classes dans le cas de
détresse ; en les observant exactement, on parvient au bonheur supréme.

131. « Ce systéme des devoirs qui concernent les quatre classes a été exposé en entier ; je
vais maintenant déclarer la loi pure de I'expiation des péchés.

134



LIVRE ONZIEME

PENITENCES ET EXPIATIONS.

1. « Celui qui veut se marier pour avoir des enfants, celui qui doit faire un sacrifice, celui
qui voyage, celui qui a donné toute sa fortune dans une cérémonie pieuse, celui qui
veut soutenir son directeur, son pére ou sa mere, celui qui a besoin d'un secours pour
lui-méme, lorsqu'il étudie le Texte saint pour la premiére fois, celui qui est affligé
d'une maladie ;

2. « Que ces neuf Brahmanes soient considérés comme des mendiants vertueux appelés
Snatakas; lorsqu'ils n'ont rien, il faut leur offrir des dons en or ou en bestiaux, propor-
tionnés a leur science.

3. « On doit donner a ces éminents Brahmanes du riz en méme temps que des présents,
dans l'enceinte consacrée a l'offrande au feu; mais a tous les autres, que le riz apprété
soit donné hors du terrain consacré; cette régle n'est pas applicable aux autres pré-
sents.

4. « Que le roi offre, comme il convient, aux Brahmanes trés versés dans les Védas, des
joyaux de toute espéce, et la récompense qui leur est due pour leur présence au sacri-
fice.

5. « Celui qui a une femme et qui, apreés avoir demandé de l'argent a quelgu'un, épouse
une autre femme, ne retire d'autre avantage que le plaisir sensuel; les enfants appar-
tiennent & celui qui a donné l'argent.

6. « Que tout homme, selon ses moyens, fasse des présents aux Brahmanes versés dans la
Sainte Ecriture et détachés des choses de ce monde ; aprés sa mort, il obtient le ciel.

7. « Celui qui a des provisions de grains suffisantes pour nourrir, pendant trois années et
méme plus, ceux que la loi lui ordonne de soutenir, peut boire le jus de I'asclépiade
(soma) dans un sacrifice offert par lui volontairement, et différent du sacrifice prescrit

8. « Mais le Dwidja qui, ayant une moindre provision de grain, boit le jus de I'asclépiade,
ne retirera aucun fruit méme du premier sacrifice dans lequel il a bu cette liqueur, et a
plus forte raison du sacrifice qu'il a offert de son propre mouvement, sans en avoir le
droit.

9. « Celui qui, par gloriole, fait des présents a des étrangers, tandis que sa famille vit dans
la peine, bien qu'il ait le moyen de la soutenir, savoure du miel et avale du poison ; il
ne pratique gu'une fausse vertu ;

10. « Ce qu'il fait au préjudice de ceux qu'il est de son devoir de soutenir, dans l'espoir
d'un état futur, finira par lui causer un sort misérable dans ce monde et dans l'autre.
11. « Si le sacrifice offert par un Dwidja, et particulierement par un Br@hmane, se trouve

arrété par le défaut de quelque chose, sous le regne d'un prince connaissant la loi ;

12. « Que le sacrificateur prenne cet objet par ruse ou par force, pour I'accomplissement
du sacrifice, dans la maison d'un Vaisya qui posséde de nombreux troupeaux, mais
qui ne sacrifie pas et ne boit pas le jus de 'asclépiade.

13. « S'il ne peut pas se procurer ce dont il a besoin chez un Vaisya, qu'il emporte, s'il le
veut, les deux ou trois objets nécessaires, de la maison d'un Soddra ; car un Soldra n'a
pas affaire de tout ce qui concerne les rites religieux.

14. « Qu'il les prenne aussi sans hésiter dans la maison d'un Kchatriya qui n'a pas de feu
consacré, et qui posséde cent vaches; ou de celui qui en a mille, et qui n'offre pas de
sacrifices avec l'asclépiade.

15. « Qu'il les prenne également, par force ou par ruse, chez un Brahmane qui recoit con-
tinuellement des présents et ne donne jamais rien, s'il ne les lui livre pas sur sa de-
mande; par cette action, sa renommée s'étend et sa vertu s'accroit.

16. « De méme un Brahmane qui a passé six repas, ou trois jours, sans manger, doit, au
moment du septiéme repas, c'est-a-dire le matin du quatrieme jour, prendre a un
homme dépourvu de charité de quoi se nourrir pendant la journée, sans s'occuper du
lendemain.

17. « Il peut prendre ce dont il a besoin dans la grange, dans le champ, dans la maison ou
dans un autre endroit quelconque ; mais il doit en dire la raison au propriétaire, s'il la
demande.

135



18. « Un homme de la classe militaire ne doit jamais s'emparer de ce qui appartient a un
Brahmane ; mais s'il est dans le dénuement, il peut prendre ce qui est la propriété d'un
homme qui se conduit mal et de celui qui n‘observe pas ses devoirs religieux.

19. « Celui qui s'empare de choses appartenant a des méchants pour les donner a des
gens de bien, se transforme lui-méme en un bateau dans lequel il les fait traverser les
uns et les autres (*°).

20. « La richesse des hommes qui accomplissent les sacrifices avec exactitude est appelée
par les sages le bien des Dieux ; mais la richesse des gens qui ne font pas de sacrifices
est dite le bien des mauvais génies (Asouras).

21. « Qu'un roi juste n'inflige aucune amende a cet homme qui dérobe ou prend par force
ce qui lui est nécessaire pour un sacrifice; car c'est par la folie du prince qu'un Brah-
mane meurt de besoin.

22. « Apres s'étre informé du nombre des personnes que le Brahmane est obligé d'entre-
tenir; apres avoir examiné ses connaissances théologiques et sa conduite morale, que
le roi lui assigne, sur les dépenses de sa maison, des moyens d'existence convenables ;

23. « Et aprés lui avoir assuré sa subsistance, que le roi le protége envers et contre tous;
car le roi obtient la sixieme partie des ceuvres méritoires du Brahmane qu'il protege.

24. « Qu'un Brahmane n'implore jamais la charité d'un Soldra pour subvenir aux frais
d'un sacrifice; car s'il fait un sacrifice aprés avoir mendié de cette maniére, il renait
apres sa mort a I'état de Tchandala.

25. « Le Brahmane qui a demandé quelque chose pour faire un sacrifice et n'emploie pas a
cet usage tout ce gqu'il a recu, deviendra milan ou corneille pendant cent années.

26. « Tout homme a I'dme perverse qui, par cupidité, ravit le bien des Dieux ou des
Brdhmanes, vivra dans l'autre monde des restes d'un vautour.

27. « L'oblation appelée Vaiswéanari doit constamment étre accomplie au renouvellement
de l'année, pour expier I'omission involontaire de sacrifices d'animaux et des cérémo-
nies ou I'on emploie I'asclépiade.

28. « Le Dwidja qui, sans nécessité urgente, accomplit un devoir suivant la forme pres-
crite pour les cas de détresse, n'en retire aucun fruit dans l'autre vie; ainsi la chose a
été décidée.

29. « Les Dieux Viswas, les Sadhyas, et les Saints éminents de la classe sacerdotale, ont
suivi la régle secondaire au lieu de la regle principale, lorsqu'ils avaient a craindre
pour leur vie, dans des circonstances critiques.

30. « Aucune récompense n'est réservée dans l'autre monde a l'insensé qui, ayant le pou-
voir de se conformer au précepte principal, suit le précepte secondaire.

31. « Un Brdhmane qui connait la loi ne doit adresser au roi aucune plainte ; qu'il se serve
de ses propres forces pour punir les hommes qui I'offensent.

32. « Ses propres forces, qui ne dépendent que de lui, comparées a celles du roi, qui
dépendent des autres, sont plus puissantes ; un Brahmane ne doit donc avoir recours
gu'a son propre pouvoir pour réduire ses ennemis.

33. « Qu'il emploie, sans hésiter, les prieres magiques de I'Atharva-Véda (***) et d'Angi-
ras ; la parole est I'arme du Brdhmane ; c'est avec son secours qu'il doit détruire ses
oppresseurs.

34. « Que le Kchatriya se tire du danger par la force de son bras; le Vaisya, aumoyen de
ses richesses, de méme que le Soddra ; le Brahmane, par les priéres, et les offrandes
des sacrifices magiques.

35. « Celui qui accomplit ses devoirs, qui corrige a propos son fils ou son éleve, qui donne
des avis salutaires, et qui est bien intentionné a I'égard de toutes les créatures, est a
bon droit appelé Brahmane ; on ne doit rien lui dire de désagréable ou d'injurieux.

36. « Qu'une jeune fille, une jeune femme mariée ou non mariée, un homme peu instruit
et un imbécile ne fassent pas d'oblations au feu; non plus qu'un homme affligé, ni un
homme privé du sacrement de l'initiation.

37. « En effet, lorsque de tels individus font une oblation, ils sont précipités dans I'enfer
avec celui pour qui cette oblation est faite ; en conséquence, un Brahmane connaissant
parfaitement les préceptes sacrés, et ayant lu tous les Védas, doit seul adresser des of-
frandes au feu consacreé.

430 C'est-a-dire, qu'il les tire de peine les uns et les autres. (Commentaire.)

431 Le quatrieme Véda, I'Atharva, n'est cité que cette seule fois dans le texte de Manou, et encore pourrait-
on croire, comme W. Jones, qu'il est ici question du sage Atharva, si le mot véda n'était pas ajouté par

le commentateur.

136



38. « Le Brahmane qui posséde des richesses, et qui ne donne pas en présent, a celui qui
sanctifie son feu, un cheval consacré a Pradjapati, est égal a celui qui n'a pas de feu sa-
cré.

39. « Que celui qui a la foi, et qui est maitre de ses sens, accomplisse d'autres pratiques
pieuses, mais qu'il ne sacrifie jamais en ce monde, s'il ne peut offrir que de médiocres
honoraires a celui qui officie.

40. « Un sacrifice ou I'on ne distribue que de faibles honoraires anéantit les organes des
sens, la réputation, le bonheur futur dans le ciel, la vie, la gloire apres la mort, les en-
fants et les bestiaux ; en conséquence, que I'homme peu riche ne fasse pas de sacri-
fices.

41. « Le Brahmane ayant un feu consacré a entretenir, et qui I'a négligé volontairement
matin et soir, doit faire la pénitence du Tchandrayana (**?) pendant un mois ; sa faute
est égale au meurtre d'un fils.

42. « Ceux qui, apres avoir recu des présents d'un Soddra, font des oblations au feu, sont
considérés comme les prétres des Soldras et méprisés des hommes qui récitent la
Sainte Ecriture.

43. « Celui qui leur fait un présent, mettant son pied sur le front de ces hommes ignorants
qui honorent le feu, au moyen de ce que leur donne un Soldra, surmontera pour ja-
mais les peines de l'autre monde.

44. « Tout homme qui n'accomplit pas les actes prescrits, ou qui se livre a des actes dé-
fendus, ou qui s'abandonne aux plaisirs des sens, est tenu de faire une pénitence ex-
piatoire.

45. « De savants théologiens considérent les expiations comme applicables aux fautes in-
volontaires seulement; mais d'autres les étendent aux fautes commises volontaire -
ment, d'aprés des preuves tirées de la Sainte Ecriture.

46. « Une faute involontaire est effacée en récitant certaines parties de I'Ecriture Sainte;
mais la faute qui a été commise & dessein et dans un transport de haine ou de colere,
n'est expiée que par des pénitences austeres de diverses sortes.

47. « Le Dwidja qui est obligé de faire une expiation pour une faute commise, soit pen-
dant sa vie actuelle, soit dans sa vie précédente, et que témoignent certaines infirmités,
ne doit pas avoir de rapports avec les gens de hien, tant que la pénitence n'est pas ac-
complie.

48. « Pour des crimes commis dans cette vie ou pour les fautes d'une existence précé-
dente, quelques hommes au cceur pervers sont affligés de certaines maladies ou dif-
formités.

49. « Celui qui a volé de I'or & un Brahmane a une maladie des ongles ; le buveur de li-
gueurs spiritueuses défendues, les dents noires; le meurtrier d'un Brahmane est affligé
de consomption pulmonaire; 'homme qui a souillé le lit de son maitre spirituel est
privé de prépuce ;

50. « Celui qui se plait a divulguer les mauvaises actions a une odeur fétide du nez ; le ca-
lomniateur, une haleine empestée ; le voleur de grain, un membre de moins ; le faiseur
de mélanges, un membre de trop ;

51. « Celui qui a volé du grain apprété est affligé de dyspepsie ; le voleur de doctrine sa-
crée, c'est-a-dire celui qui étudie sans en avoir l'autorisation, est muet; le voleur de vé-
tements a la lépre blanche, le voleur de chevaux est boiteux ().

52. « De cette maniére, suivant la différence des actions, naissent des hommes méprisés
par les gens de bien, idiots, muets, aveugles, sourds et difformes.

53. « En conséquence, il faut toujours faire pénitence afin de se purifier ; car ceux qui
n'auront pas expié leurs péchés renaitront avec ces marques ignominieuses.

54. « Tuer un Brahmane, boire des liqueurs spiritueuses défendues, voler I'or d'un Bréh-
mane, commettre un adultére avec la femme de son pére naturel ou spirituel, ont été
déclarés des crimes du plus haut degré par les législateurs, ainsi que toute liaison avec
les hommes qui les ont commis.

55. « Se vanter faussement d'étre d'un rang distingué, faire au roi un rapport mal inten-
tionné, et accuser a tort un maitre spirituel, sont des crimes presque sem-blables a ce-
lui de tuer un Brahmane.

432 Voyez plus loin, st. 216.

433 On lit dans la traduction de Jones la stance suivante qui est rejetée par les commentateurs : « L'homme
qui a volé une lampe est aveugle ; celui qui en éteint une par mauvaise intention est borgne ; celui qui
se plait a faire du mal est dans un état perpétuel de maladie ; I'adultére est sujet a des gonflements de
ses membres produits par des flatuosités. »

137



56. « Oublier la Sainte Ecriture, montrer du dédain pour les Védas, porter un faux témoi-
gnage, tuer un ami, manger des choses défendues, ou des choses auxquelles on ne doit
pas godter a cause de leur impureté, sont six crimes presque semblables a celui de
boire des liqueurs spiritueuses.

57. « Enlever un dép6t, une créature humaine, un cheval, de l'argent, un champ, des dia-
mants, ou autres pierres précieuses, est presque égal a voler de I'or a un Brahmane.

58. « Tout commerce charnel avec des sceurs de mére, des jeunes filles, des femmes de la
plus vile des classes mélées, ou avec les épouses d'un ami ou d'un fils, est considéré
par les Sages comme presque €gal a la souillure du lit paternel.

59. « Tuer une vache, officier dans un sacrifice fait par des hommes indignes de sacrifier,
commettre un adultére, se vendre soi-méme, abandonner un maitre spirituel, une
meére ou un pére, omettre la récitation des Textes saints ou I'entretien du feu prescrit
par les Sastras, négliger un fils ;

60. « Laisser son jeune frére se marier le premier lorsqu'on est I'ainé (*3%), prendre une
femme avant son frére ainé lorsqu'on est le cadet, donner une fille a I'un de ces deux
fréres, et faire pour eux le sacrifice nuptial ;

61. « Souiller une jeune fille, exercer l'usure, enfreindre les régles de chasteté imposées au
novice, vendre un étang consacré, un jardin, une femme ou un enfant ;

62. « Négliger le sacrement de l'investiture, abandonner un parent, enseigner le Véda
pour un salaire, I'étudier sous un maitre salarié, vendre des marchandises qui ne doi-
vent pas étre vendues ;

63. « Travailler dans des mines de toute sorte, entreprendre de grands travaux de cons-
truction, géater a plusieurs reprises des plantes médicinales, vivre du métier honteux
d'une femme, faire des sacrifices pour causer la mort d'un innocent, avoir recours a
des charmes et & des drogues magiques pour se rendre maitre de quelgu'un;

64. « Abattre des arbres encore verts pour en faire du bois a brdler, accomplir un acte re-
ligieux dans des rues personnelles, manger des aliments défendus une seule fois et
sans intention ;

65. « Négliger d'entretenir le feu consacré, voler des objets de valeur, excepté de l'or, ne
pas acquitter ses trois dettes (*®), lire des ouvrages irréligieux, aimer avec passion la
danse, le chant et la musique instrumentale ;

66. « Voler du grain, des métaux de bas prix et des bestiaux, folatrer avec des femmes
adonnées aux liqueurs spiritueuses, tuer par mégarde une femme, un Soddra, un Vai-
sya ou un Kchatriya, nier un état futur et les récompenses et les peines apres la mort :
sont des crimes secondaires.

67. « Faire du mal & un Brdhmane, sentir des choses qu'on ne doit pas flairer a cause de
leur fétidité ou des liqueurs spiritueuses, tromper, et s'unir charnellement avec un
homme, sont considérés comme entrainant la perte de la classe.

68. « Tuer un &ne, un cheval, un chameau, un cerf, un éléphant, un bouc, un bélier, un
poisson, un serpent ou un buffle, est déclaré une action qui ravale a une classe mélée.

69. « Recevoir des présents d'hommes méprisables, faire un commerce illicite, servir un
maitre Soldra et dire des mensonges, doivent étre considérés comme les motifs d'ex-
clusion de la société des gens de bien.

70. « Tuer un insecte, un ver ou un oiseau, manger ce qui a été apporté avec une liqueur
spiritueuse dans le méme panier, voler du fruit, du bois ou des fleurs, et étre pusilla-
nime, sont des fautes qui causent la souillure.

71. « Apprenez maintenant complétement par le moyen de quelles pénitences particu-
lieres tous ces péchés qui viennent d'étre énumérés I'un apres l'autre, peuvent étre ef-
facés.

72. « Le Brahmane meurtrier d'un Brahmane qu'il a tué sans le vouloir, et auquel il était
trés supérieur en bonnes qualités, doit se batir une cabane dans une forét et y demeu-
rer douze ans (**®), ne vivant que d'auménes, pour la purification de son ame, ayant
pris, comme margue de son crime, le crane du mort, ou tout autre crne humain, au
défaut du premier.

73. « Ou bien, si le coupable appartient a la classe militaire, et s'il a tué volontairement un
Brahmane recommandable, qu'il s'offre de son plein gré, comme but, a des archers ins-

434 Voyez ci-dessus, Liv. Ill, st. 171 et 172.

435 Voyez ci-dessus, Liv. IV, st. 257.

436 Ce nombre d'années doit étre doublé pour un Kchatriya, triplé pour un Vaisya, quadruplé pour un
SoQdra. (Commentaire.)

138



truits de son désir d'expier ce meurtre, ou bien, qu'il se jette trois fois, ou jusqu'a ce
gu'il meure, la téte la premiére dans un feu ardent;

74. « Ou bien, si le Brihmane a été tué par mégarde, que le meurtrier accomplisse le sacri-
fice de 'Aswamédha, du Swardjit du Gosava, de I'Abhidjit, du Viswadjit, du Tritwrit
ou de I'Agnichtout ;

75. « Ou bien, si le meurtre a été commis involontairement, et sur un Brahmane peu re-
commandable, que le Dwidja coupable fasse a pied cent yodjanas (**) en récitant le
texte d'un des Védas, mangeant peu et maitrisant ses sens, afin d'expier le crime
d'avoir tué un Brahmane ;

76. « Ou bien, si le Brahmane tué par mégarde n'était recommandabie par aucune qualité,
et si le meurtrier est un riche Brahmane, gu'il donne tout ce qu'il posséde a un Brah-
mane versé dans les Védas, ou assez de bien pour qu'il puisse subsister, ou une mai-
son garnie des ustensiles nécessaires pour la durée de son existence ;

77. « Ou bien, qu'il marche contre le courant vers la source de la Saraswati, en mangeant
seulement de ces grains sauvages qu'on offre aux Dieux ; ou bien, réduisant sa nourri-
ture & une trés petite quantité, qu'il répéte trois fois la Sanhita du Véda (**9).

78. « Au lieu de se retirer dans une forét, le coupable qui subit la pénitence de douze an-
nées peut, apres avoir rasé ses cheveux et sa barbe, s'établir auprés d'un village ou
d'un paturage de vaches, ou dans un ermitage, ou au pied d'un arbre consacré,
n'ayant d'autre désir que de faire du bien aux vaches et aux Brahmanes.

79. « La, pour sauver une vache ou un Brahmane, qu'il fasse sur le champ le sacrifice de
sa vie ; celui qui a sauvé une vache ou un Brahmane expie le crime d'avoir tué un
homme de la classe sacerdotale.

80. « Son crime est encore effacé lorsqu'il essaye, au moins a trois fois, de reprendre par
force a des voleurs le bien d'un Brahmane qu'ils enlévent, soit qu'il le recouvre tout
entier dans une de ces tentatives, soit qu'il perde la vie pour cette cause.

81. « En restant de la sorte ferme dans ses austérités religieuses, chaste comme un novice
et parfaitement recueilli, dans I'espace de douze ans, il expie le meurtre d'un Brah-
mane.

82. « Ou bien, si un Brahmane vertueux en tue sans intention un autre qui n'avait aucune
bonne qualité, il peut expier son crime en le proclamant dans une assemblée de Brah-
manes et de Kchatriyas, réunie pour le sacrifice du cheval (Aswamédha), et en se bai-
gnant avec les autres Brahmanes a l'issue de la cérémonie (**9).

83. « Les Brahmanes sont déclarés la base, et les Kchatriyas, le sommet du systeme des
lois ; en conséquence, celui qui déclare sa faute en leur présence lorsqu'ils sont réunis,
est purifié.

84. « Un Brdhmane, par sa seule naissance, est un objet de vénération méme pour les
Dieux, et ses décisions sont une autorité pour le monde ; c'est la Sainte Ecriture qui lui
donne ce privilége.

85. « Que trois BrAhmanes versés dans les Védas, s'étant réunis, déclarent aux coupables
I'expiation qu'exige leur crime ; la pénitence indiquée suffira pour leur purification ;
car les paroles des sages enlevent la souillure.

86. « Ainsi un Brdhmane, ou un autre Dwidja, qui a accompli dans un parfait recueille--
ment une des expiations précédentes, suivant la circonstance, efface le crime d'avoir
tué un homme de la classe sacerdotale, en pensant fermement qu'il y a une autre vie
pour I'ame.

87. « Il doit faire la méme pénitence pour avoir tué un feetus dont le sexe était inconnu,
mais dont les parents appartenaient a la classe sacerdotale, ou un Kchatriya, ou un
Vaisya occupé a un sacrifice ou une femme Brahmani venant de se baigner aprés sa
souillure périodique ;

88. « De méme que pour avoir rendu un faux témoignage dans un procés concernant de
I'or ou des terres, pour avoir accuseé a tort son maitre spirituel, pour s'étre approprié
un dépét et pour avoir tué la femme d'un Brahmane entretenant un feu consacré, et un
ami.

437 Yodjana, mesure de distance égale a quatre krosas, qui, a huit mille coudées ou quatre mille yards par
kbsa ou kds, font exactement neuf milles anglais. D'autres calculs ne donnent au yodjana que cinq
milles, et méme quatre milles et demi.

438 Sanhita, collection de priéres, hymnes et invocations d'un Véda.
439 Littéralement, a I'’Avabhirtha ; ce mot désigne un sacrifice supplémentaire, qui a pour objet d'expier ce
qui a pu étre défectueux daus le sacrifice principal qui précede.

139



89. « Cette purification de douze années a été déclarée pour celui qui a tué involontaire-
ment un Brahmane ; mais pour le meurtre d'un Brahmane commis a dessein, cette ex-
piation ne suffit pas (*).

90. « Le Dwidja qui a été assez insensé pour boire, avec intention, de la liqueur spiri-
tueuse extraite du riz, doit boire de la liqueur enflammée; lorsqu'il a brilé son corps
par ce moyen, il est déchargé de son péché-;

91. « Ou bien il doit boire, jusqu'a ce qu'il en meure, de l'urine de vache, ou de I'eau, ou
du lait, ou du beurre clarifié, ou du jus exprimé de la bouse de vache: tout cela bouil-
lant ;

92. « Ou bien, s'il a bu par mégarde de I'esprit de riz, et avec intention des liqueurs ex-
traites du sucre et du madhouka (**!), pour expier la faute d'avoir bu des liqueurs spi-
ritueuses, qu'il mange pendant une année, une fois, chaque nuit, des grains de riz
concassé et du marc d'huile de sésame, étant couvert d'un cilice, ayant ses cheveux
longs, et tenant un drapeau de distillateur.

93. « L'esprit de riz est le mala (**?) (extrait) du grain, et une mauvaise action est aussi dé-
signée par le mot mala ; c'est pourquoi un Brahmane, un Kchatriya et un Vaisya ne
doivent pas boire de I'esprit de riz.

94. « On doit reconnaitre trois principales sortes de liqueurs enivrantes : celle qu'on retire
du résidu du sucre, celle qu'on extrait du riz moulu, celle qu'on obtient des fleurs du
madhouka (**°) ; il en est d'une comme de toutes ; les Brahmanes ne doivent pas en
boire.

95. « Les autres boissons enivrantes, qui sont au nombre de neuf, la chair des animaux dé-
fendus, les trois liqueurs spiritueuses ci-dessus énumérées, celle qu'on nomme asava,
qui est faite avec des drogues enivrantes, forment la nourriture des Gnomes (Yak-
chas), des Géants (Rakchasas), et des Vampires (Pisatchas) ; elles ne doivent jamais
étre goQtées par un BrAhmane qui mange le beurre clarifié offert aux Dieux.

96. « Un Brdhmane ivre peut tomber sur un objet impur, ou prononcer quelques paroles
du Véda, ou bien encore se porter & une action coupable étant privé de sa raison par
livresse.

97. « Celui dont I'essence divine répandue dans tout son étre se trouve une fois inondée
de liqueur enivrante, perd son rang de Brahmane et déchoit a I'état de Soldra.

98. « Tels sont, comme ils ont été énoncés, les différents modes d'expiation pour avoir bu
des liqueurs spiritueuses ; je vais maintenant déclarer la pénitence requise pour avoir
volé de l'or & un Brahmane.

99. « L'nomme qui a volé de I'or a un Brahmane doit aller trouver le roi, lui déclarer sa
faute et lui dire : « Seigneur, punissez-moi. »

100. « Le roi, prenant une massue de fer, que le coupable porte sur son épaule (***), doit le
frapper lui-méme une fois ; par ce coup, le voleur, gu'il meure ou non, est déchargé de
son crime; la faute d'un Bradhmane ne doit s'expier que par des austérités ; les autres
Dwidjas peuvent également se purifier par le méme moyen.

101. « Le Dwidja qui désire se laver par des austérités de la faute d'avoir volé de l'or, doit,
couvert d'un vétement d'écorce, subir dans la forét la pénitence de celui qui a tué un
Brdhmane involontairement.

102. « C'est par de telles expiations qu'un Dwidja peut effacer la faute commise par lui en
volant de I'or a un Brahmane ; mais qu'il expie par les pénitences suivantes le crime
d'adultére avec la femme de son pére spirituel ou naturel.

103. « Celui qui a souillé avec connaissance de cause I'épouse de son pére, laquelle était
de la méme classe, doit, en proclamant a haute voix son crime, s'étendre lui-méme sur
un lit de fer brdlant, et embrasser une image de femme rougie au feu ; ce n'est que par
la mort qu'il peut étre purifié.

104. « Ou bien, s'étant coupé lui-méme le pénis et les bourses, et les tenant dans ses
doigts, qu'il marche d'un pas ferme vers la région de Nirriti (**°) jusqu'a ce qu'il tombe
mort.

105. « Ou, s'il a commis la faute par méprise, prenant a sa main un morceau de lit, se cou-
vrant d'un vétement d'écorce, laissant croitre ses cheveux, sa barbe et ses ongles, qu'il

440 La pénitence doit étre doublée, ou méme le meurtrier doit subir la mort. (Commentaire.)
441 Voyez Liv. IX, st. 235.

442 Le mot mala signifie excrétion, ordure, impureté.

443 Bassia latifolia.

444 Voyez ci-dessus, Liv VI, st. 315.

445 Nirriti, divinité qui préside au sud-ouest 140



se retire dans une forét déserte et y fasse la pénitence du Pradjapatya (**%) pendant un
an entier avec un parfait recueillement.

106. Ou bien, si sa femme était dissolue et d'une classe inférieure, qu'il fasse, pendant
trois mois, la pénitence du Tchandrayana (*7), en maitrisant ses organes et en ne se
nourrissant que de fruits et de racines sauvages, et de grain bouilli dans l'eau, afin
d'expier le crime d'avoir souillé le lit de son peére.

107. « C'est par les pénitences qui viennent d'étre mentionnées que les grands coupables
(**®) doivent expier leurs forfaits ; ceux qui n'ont commis que des fautes secondaires
(“*°) peuvent les effacer au moyen des diverses austérités suivantes.

108. Celui qui a commis le crime secondaire de tuer une vache par mégarde, doit, s'étant
rasé la téte entierement, avaler, pendant un mois, des grains d'orge bouillis dans I'eau,
et s'établir dans un péaturage de vaches, couvert de la peau de celle qu'il a tuée ;

109. « Pendant les deux mois qui suivent, qu'il mange le soir, une fois tous les deux jours
(**9), une petite quantité de grains sauvages non assaisonnés de sel factice ; qu'il fasse
ses ablutions avec de l'urine de vache, et soit entierement maitre de ses organes ;

110. Qu'il suive les vaches tout le jour, et, se tenant derriere elles, qu'il avale la poussiére
qui s'éléve sous leurs sabots ; aprés les avoir servies et les avoir saluées, que pendant
la nuit il se place auprés d'elles, pour les garder ;

111. « Pur et exempt de colére, qu'il s'arréte lorsqu'elles s'arrétent; qu'il les suive, lors-
gu'elles marchent; s'asseye lorsgu'elles se reposent;

112. « Si une vache est malade ou est assaillie par des brigands et des tigres, ou tombe, ou
s'empétre dans un bourbier, qu'il la dégage par tous les moyens possibles ;

113. « Pendant la chaleur, la pluie ou le froid, au lorsque le vent souffle avec violence,
gu'il ne cherche pas a se mettre a l'abri, avant d'avoir mis les vaches a couvert de son
mieux ;

114. « S'il voit une vache manger du grain dans une maison, un champ ou une grange
appartenant soit a lui-méme, soit a d'autres, qu'il se garde d'en rien dire, de méme que
lorsqu'il voit un jeune veau boire du lait.

115. « Le meurtrier d'une vache, qui se dévoue, suivant cette régle, au service d'un trou-
peau, efface en trois mois la faute gu'il a commise.

116. « En outre, lorsque sa pénitence est entierement accomplie, qu'il donne dix vaches et
un taureau, ou s'il n'en a pas le moyen, qu'il abandonne tout ce qu'il possede a des
Bréahmanes versés dans le Véda,

117. « Que tous les Dwidjas qui ont commis des fautes secondaires, excepté celui qui a en-
freint le voeu de chasteté, fassent -pour leur purification la pénitence précédente, ou
celle du Tchandrayana.

118. « Quant a celui qui a violé le voeu de chasteté, il doit sacrifier un &ne borgne ou noir &
Nirriti, suivant le rite des oblations domestiques, dans un endroit ou quatre chemins
se rencontrent, et pendant la nuit.

119. « Aprés avoir, suivant la régle, répandu de la graisse dans le feu, comme offrande, a
la fin du sacrifice, qu'il fasse des oblations de beurre clarifié a Vata (**), Indra, Gourou
(*?) et Vahni (**%), en récitant la priére qui commence par SAM.

120. « Les hommes versés dans la Sainte Ecriture et qui connaissent la loi, considérent
comme une violation de la régle de chasteté, I'émission volontaire de la semence chez
un Dwidja encore novice.

121. « Aux quatre Dieux Marouta, Pourouhduta (***), Gourou et Pavaka (**°), retourne
tout I'éclat que donne I'étude assidue de la Sainte Ecriture, et qui est perdu par le no-
vice qui enfreint ses voeux.

122. « Lorsqu'il a commis cette faute, se couvrant de la peau de I'ane sacrifié, qu'il aille
demander I'aumdne dans sept maisons en proclamant son péché.

446 Voyez plus loin, st. 211.

447 Voyez st. 216.

448 Voyez ci-dessus, st. 54-58.

449 Voyez st. 59-66.

450 Littéralement, au moment du quatrieme repas.

451 Vata est un des noms de Vayou ou Marouta, Dieu du vent.

452 Gourou, nommé aussi Vriaspati, est le régent de la planéte de Jupiter.
453 Vahni est un des noms d'Agni, Dieu du feu.

454 Pourouho(ta est un des noms d'Indra roi du ciel.

455 Pavaka veut dire purificateur ; c'est un des noms d'Agni.

141



123. « Prenant par jour un seul repas sur la nourriture obtenue ainsi en mendiant, et se
baignant aux trois moments (savanas) de la journée (**°), au bout d'un an il est purifié.

124. « Aprés avoir commis volontairement une de ces actions qui entrainent la perte de la
classe (**7), qu'il s'impose la pénitence du Santapana ; et si la faute a été involontaire, la
pénitence du Pradjapatya.

125. « Pour les fautes qui ravalent a une classe mélée, ou qui rendent indigne d'étre admis
parmi les gens de bien (**8), le coupable doit subir, afin de se purifier, la pénitence du
Tchandrayana pendant un mois ; pour les fautes qui causent la souillure (**9), il doit
manger pendant trois jours des grains d'orge bouillis dans I'eau et chauds.

126. « Pour avoir tué avec intention un homme vertueux de la classe militaire, la péni-
tence doit étre le quart de celle qui est imposée pour le meurtre d'un Brahmane ; elle
ne doit étre que d'un huitieme pour un Vaisya recommandable par sa conduite, et
d'un seizieme pour un Soddra qui remplissait avec exactitude ses devoirs.

127. « Mais le Brahmane, qui, sans le vouloir, fait périr un homme de la classe royale, doit
donner a des Brahmanes mille vaches et un taureau afin de se purifier ;

128. « Ou bien, maitrisant ses organes et portant ses cheveux longs, qu'il subisse pendant
trois ans la pénitence imposée au meurtrier d'un Brahmane; qu'il demeure loin du vil-
lage, et choisisse pour demeurer le pied d'un arbre.

129. « Un Dwidja doit se soumettre a la méme pénitence pendant un an, pour avoir tué
involontairement un Vaisya dont la conduite était louable, ou bien qu'il donne cent
vaches et un taureau.

130. « Pendant six mois, il doit faire cette pénitence entiére pour avoir tué, sans le vouloir,
un Soldra, ou bien qu'il donne & un Brahmane dix vaches blanches et un taureau.

131. « S'il a tué a dessein un chat, une mangouste (nakoula), un geai bleu, une grenouille,
un chien, un crocodile, un hibou, ou une corneille, qu'il fasse la pénitence prescrite
pour le meurtre d'un So(dra, celle du Tchandrayana ;

132. « Ou bien, s'il I'a fait par mégarde, qu'il ne boive que du lait pendant trois jours et
trois nuits ; ou, s'il a une maladie qui I'en empéche, qu'il fasse a pied un yodjana de
chemin ; ou, s'il ne peut pas, qu'il se baigne chaque nuit dans une riviére, ou qu'il ré-
pete en silence la priere adressée au Dieu des eaux.

133. « Que le Brahmane qui a tué un serpent donne a un autre Brahmane une béche ou un
baton ferré ; s'il a tué un eunuque, qu'il donne une charge de paille et un machaka (%)
de plomb.

134. « Pour avoir tué un porc, qu'il donne un pot de beurre clarifié ; pour un francolin (tit-
tiri), un drona (%) de sésame ; pour un perroquet, un veau de deux ans ; pour un
krontcha (*°%), un veau de trois ans.

135. « S'il a tué un cygne (hansa), une balaka (*®®), un héron, un paon, un singe, un faucon
ou un milan, il doit donner une vache a un Brahmane.

136. « Qu'il donne un vétement pour avoir tué un cheval ; cing taureaux noirs pour un
éléphant tué; un taureau, pour un bouc ou un bélier ; pour un ane, un veau d'un an.
137. « S'il a tué des animaux sauvages carnivores, qu'il donne une vache ayant beaucoup
de lait; pour des bétes fauves non carnivores, une belle génisse ; pour un chameau, un

krichnala d'or.

138. « S'il a tué une femme de l'une des quatre classes surprise en adultére, qu'il donne
pour sa purification un sac de peau, un arc, un bouc ou un bélier, dans I'ordre direct
des classes (**%).

139. « Si un Brahmane se trouve dans l'impossibilité d'expier par des dons la faute d'avoir
tué un serpent ou quelque autre créature, qu'il fasse chaque fois la pénitence du Prad-
japatya pour effacer son péché.

140. « Pour avoir tué mille petits animaux ayant des 0s, ou une quantité d'animaux deé-
pourvus d'os, suffisante pour remplir un chariot, qu'il se soumette a la méme péni-
tence que pour le meurtre d'un Soldra ;

456 Le matin, & midi et le soir.

457 Voyez ci-dessus, st 67.

458 Ibid., st. 68 et 69.

459 |bid. st 70.

460 Voyez Liv. VIII, st. 135.

461 lbid. VII, st. 126.

462 Sorte de héron ou de courlieu.

463 Sorte de grue.

464 C'est-a-dire, qu'il donne un sac de peau pour «avoir tué une Brahmani ; un arc, ppgpune Kchatriya, etc.



141. « Mais lorsqu'il a tué des animaux pourvus d'os, qu'il donne aussi, chaque fois,
guelque chose, comme un pana de cuivre, a un Brahmane ; pour des animaux qui
n'‘ont pas d'os, il est purifi€, chaque fois, en retenant sa respiration et en récitant la-
Savitri avec le début (Siras), le monosyllabe Aum,et les trois mois Bho(r, Brouvah,
Swar.

142. « Pour avoir coupé, une seule fois et sans mauvaise intention, des arbres portant
fruit, des buissons, des lianes, des plantes grimpantes ou des plantes rampantes en
fleur, on doit répéter cent priéres du Rig-Véda.

143. « Pour avoir tué des insectes de toutes sortes qui naissent dans le riz et dans les
autres grains, dans les liquides, comme le jus de la canne a sucre, dans les fruits ou
dans les fleurs, la purification est de manger du beurre clarifié.

144. « Si I'on arrache inutilement des plantes cultivées ou des plantes nées spontanément
dans une forét, on doit suivre une vache pendant un jour entier, et ne se nourrir que
de lait.

145. « C'est par ces pénitences que peut étre effacée la faute d'avoir fait du mal aux étres
animés, sciemment ou par mégarde; écoutez maintenant quelles pénitences sont pres-
crites pour avoir mangé ou bu des choses défendues.

146. « Celui qui, sans le savoir, boit une liqueur gpiritueuse, autre que I'esprit de riz, est
purifié en recevant de nouveau le sacrement de l'investiture du cordon, aprés avoir
d'abord subi la pénitence du Taptakritchhra (“6%), méme pour avoir bu & dessein des
liqueurs spiritueuses, celle du riz exceptée (“%), une pénitence entrainant la perte de la
vie ne peut pas étre ordonnée : telle est la regle établie.

147. « Pour avoir bu de I'eau ayant séjourné dans un vase qui a contenu de I'esprit de riz
ou toute autre liqueur spiritueuse, on doit boire, pendant cing jours et cing nuits, du
lait bouilli avec la plante sankhapouchpi (*67).

148. « Si un Brahmane touche ou donne une liqueur spiritueuse, ou la recoit avec les
formes d'un sage, c'est-a-dire, en remerciant, et s'il boit de I'eau laissée par un Soddra,
il ne doit, avaler pendant trois jours que de I'eau bouillie avec du kousa.

149. « Lorsqu'un Brahmane, aprées avoir bu le jus de l'asclépiade (soma) dans un sacrifice,
vient a sentir I'haleine d'un homme ayant bu des liqueurs fortes, il ne se purifie qu'en
retenant trois fois sa respiration au milieu de I'eau, et en mangeant du beurre clarifié.

150 « Tous les hommes appartenant aux trois classes régénérées, et qui, par mégarde, ont
godté de l'urine ou des excréments humains, ou une chose qui a été en contact avec
une liqueur spiritueuse, doivent recevoir de nouveau le sacrement de l'investiture du
cordon sacré ;

151. « Mais dans cette seconde cérémonie de l'investiture des Dwidjas, la tonsure, la cein-
ture, le baton, la quéte des auménes, et les régles d'abstinence, n'ont pas besoin d'étre
renouvelées.

152. « Celui qui a mangé de la nourriture offerte par des gens avec lesquelles il ne doit
pas manger, ou les restes d'une femme ou d'un Soldra, ou des viandes défendues, ne
doit boire pendant sept jours et sept nuits, que de I'orge réduite en bouillie dans de
l'eau.

153. « Si un Br@hmane a bu des liqueurs naturellement douces, mais devenues aigres, et
des jus astringents, bien que ces substances soient pures, il est souillé tant que ce qu'il
a pris n'est pas digéré.

154. « Aprés avoir goQté par hasard de I'urine ou des excréments d'un porc privé, d'un
ane, d'un chameau, d'un chacal, d'un singe ou d'une corneille, qu'un Dwidja fasse la
pénitence du Tchandrayana.

155. « S'il mange de la viande séche ou des champignons terrestres, et quelque chose ve-
nant d'une boucherie, a son insu, il doit s'imposer la méme pénitence.

156. « Pour avoir mangé, avec connaissance de cause, la chair d'un animal carnivore, d'un
porc domestique, d'un chameau, d'un coqg, d'une créature humaine, d'une corneille ou
d'un ane, la pénitence brdlante (Taptakritchhra) est la seule expiation.

157. « Le Brahmane qui, avant d'avoir terminé soa noviciat, prend sa part du repas men-
suel en 'honneur d'un parent récemment décédé (*¢8), doit jelner pendant trois jours
et trois nuits, et rester un jour dans l'eau.

465 Voyez plus loin. st. 214.

466 Andropoyon aciculatum.

467 Voyez ci-dessus, st. 90, 91 et 99.
468 Voyez ci dessus, Liv, lll st. 247.

143



158. « Le novice qui golte du miel ou de la viande, sans le vouloir ou dans un moment de
détresse, doit subir la pénitence la plus faible, celle du Pradjapatya, et terminer ensuite
son noviciat.

159. « Aprés avoir mangé ce qui a été laissé par un chat, une corneille, un rat, un chien ou
une mangouste, ou bien une chose qui a été touchée par un pou, qu'il boive de la
plante appelée brahmasouvartchala en infusion dans I'eau,

160. « Celui qui cherche a se conserver pur, ne doit point manger d'aliments défendus ;
s'il le fait par mégarde, qu'il les vomisse aussitét, ou qu'il se purifie sur-le-champ par
le moyen des expiations prescrites.

161. « Telles sont les différentes sortes de pénitences prescrites pour avoir mangé des ali-
ments défendus ; apprenez maintenant la regle des pénitences par lesquelles on peut
expier le crime du vol.

162. « Le Brdhmane qui a volontairement pris un objet, comme du grain cuit ou cru, dans
la maison d'un homme de la méme classe que lui, est absous en faisant la pénitence du
Pradjapatya pendant une année entiére ;

163. « Mais pour avoir enlevé des hommes ou des femmes, pour s'étre emparé d'un
champ ou d'une maison, ou pour avoir pris I'eau d'un puits ou d'un lavoir, la péni-
tence du Tchandrayana est prescrite.

164. « Apres avoir volé dans la maison d'un autre des objets de peu de valeur, que le cou-
pable fasse la pénitence du Santapana pour sa purification, ayant d'abord restitué les
objets volés, ce qu'on doit faire dans tous les cas,

165. « Pour avoir pris des choses susceptibles d'étre mangées ou avalées, une voiture, un
lit, un siege, des fleurs, des racines ou des fruits, I'expiation est d'avaler les cing choses
gue produit une vache, du lait, du caillé, du beurre, de l'urine et de la bouse.

166. « Pour avoir volé de I'herbe, du bois, des arbres, du riz sec, du sucre brut, des véte-
ments, des peaux ou de la viande, il faut subir un jeiné sévere pendant trois jours et
trois nuits,

167. « Pour avoir dérobé des pierres précieuses, des perles, du corail, du cuivre, de l'ar-
gent, du fer, du laiton ou des pierres, on ne doit manger pendant douze jours que du
riz concasse.

168. « On ne doit prendre que du lait pendant trois jours, pour avoir volé du coton, de la
soie ou de la laine, ou un animal au pied fourchu ou non fourchu, ou des oiseaux, ou
des parfums, ou des plantes officinales, ou des cordages.

169. « C'est par ces pénitences qu'un Dwidja peut effacer la faute qui résulte d'un vol ;
mais il ne peut expier que par les pénitences suivantes le crime de s'étre approché
d'une femme avec laquelle un commerce charnel lui est interdit.

170. « Celui qui a entretenu une liaison charnelle avec ses sceurs de la méme mere, avec
les femmes de son ami ou de son fils, avec des filles avant I'dge de puberté, ou avec
des femmes des classes les plus viles, doit subir la pénitence imposée a celui qui a
souillé le lit de son pére spirituel ou naturel ;

171. « Celui qui a connu charnellement la fille de sa tante paternelle, qui est comme sa
sceur, ou la fille de sa tante maternelle, ou bien la fille de son oncle maternel, doit faire
la pénitence du Tchandrayana.

172. « Qu'aucun homme judicieux ne choisisse I'une de ces trois femmes pour épouse ; en
raison du degré de parenté, on ne doit pas les prendre en mariage ; celui qui se marie
a une d'elles va dans les régions infernales.

173. « L'homme qui a répandu sa semence avec des femelles d'animaux, excepté la vache
(*%9), ou avec une femme ayant ses régles, ou dans tout autre partie que la naturelle, ou
dans I'eau, doit faire la pénitence du Santapana.

174. « Le Dwidja qui se livre & sa passion pour un homme, n'importe dans quel lieu, et
pour une femme dans un chariot trainé par des bceufs, ou dans I'eau, ou pendant le
jour, doit se baigner avec ses vétements.

175. « Lorsqu'un BrAhmane s'unit charnellement & une femme Tchandali ou Mlétchh, ou
mange avec elle, ou recoit d'elle des présents, il est dégradé, s'il a agi sciemment ; s'il
I'a fait volontairement, il est ravalé a la méme condition que cette femme.

176. « Que le mari enferme dans un appartement séparé une femme entiérement corrom-

pue, qu'il lui impose la pénitence a laquelle un homme est soumis pour avoir commis
un adultére ;

469 Celui qui a commis le crime de bestialité avec une vache doit faire pendent un an le Pradiapatya
(Commentaire.)

144



177. « Mais si elle commet une nouvelle faute, ayant été séduite par un homme de sa
classe, la pénitence du Pradjapatya et celle du Tchandayana sont prescrites pour sa
purification.

178. « Le péché que commet un Brahmane en s'approchant, pendant une seule nuit, d'une
femme Tchandali, il I'efface en vivant d'auménes pendant trois ans, et en répétant sans
cesse la Savitri.

179. « Telles sont les expiations applicables a ces quatre sortes de pécheurs : ceux qui font
du mal aux créatures, ceux qui mangent des aliments défendus, ceux qui volent, et
ceux qui s'unissent charnellement a des femmes auxquelles ils ne doivent pas s'unir;
écoutez maintenant les expiations suivantes, enjointes a ceux qui ont des rapports
avec ces hommes dégradés :

180. « Celui qui a des relations avec un homme dégradé est dégradé lui-méme au bout
d'un an ; non pas en sacrifiant, en lisant la Sainte Ecriture, ou en contractant une al-
liance avec lui, ce qui entraine la dégradation sur-le-champ, mais simplement en allant
dans la méme voiture, en s'asseyant sur le méme siége, en mangeant au méme repas.

181. « L'homme qui a des rapports avec quelqu'un de ces gens dégradés doit faire la péni-
tence a laquelle ce pécheur lui-méme est soumis, pour se purifier de ces relations.

182. « Les sapindas et les samanodahas d'un grand criminel dégradé doivent offrir pour
lui, comme s'il était mort, une libation d'eau hors du village, le soir d'un jour non fa-
vorable, en présence de ses parents paternels, de son chapelain (Ritwidj), et de son
guide spirituel (Gourou).

183. « Une esclave femelle, se tournant vers le sud, doit renverser avec le pied un vieux
pot rempli d'eau, semblable a celui qu'on offre aux morts ; aprés cela, tous les parents
proches ou éloignés sont impurs pendant un jour et une nuit.

184. « On doit s'abstenir de parler a cet homme dégradé, de s'asseoir dans sa compagnie,
de lui donner sa part d'un héritage, et de l'inviter aux réunions mondaines.

185. « Que les priviléges de la primogéniture soient perdus pour lui, ainsi que tout le bien
qui est le partage d'un ainé ; que la part de I'ainé revienne a un jeune frére qui lui est
supérieur en vertu ;

186. « Mais lorsqu'il a fait la pénitence requise, ses parents et lui doivent renverser un
vase neuf plein d'eau, apres s'étre baignés ensemble dans une piéce d'eau bien pure.
187. « Ayant jeté le vase dans I'eau, gu'il entre dans sa maison et remplisse comme aupa-

ravant toutes les affaires qui concernent sa famille.

188. « On doit faire la méme cérémonie pour les femmes dégradées ; il faut leur donner
des vétements, des aliments et de I'eau, et les loger dans des cabanes prées de la mai-
son.

189. « Qu'aucun homme n'ait de communication avec les pécheurs qui n‘ont pas subi leur
pénitence mais lorsqu'ils ont expié leur faute, qu'il ne leur fasse jamais de reproches.
190. « Cependant, qu'il s'abstienne de vivre dans la compagnie de ceux qui ont tué des
enfants, rendu le mal pour le bien, mis & mort des suppliants qui demandaient asile,

ou tué des femmes, lors méme qu'ils se sont purifiés suivant la loi.

181. « Ceux qui appartiennent aux trois premiéres classes, mais auxquels on n‘a pas fait
apprendre la Savitri suivant la régle (*’°), doivent subir trois fois la pénitence ordi-
naire, celle du Pradjapatya, puis étre initiés selon le rite.

192. « La méme pénitence doit aussi étre prescrite aux Dwidjas qui désirent expier un acte
illégal ou I'omission de I'étude du Véda.

193. « Les Brahmanes qui acquierent du bien par des actes blamables sont purifiés par
I'abandon de ce bien, par des prieres et des austérités.

194. « En répétant trois mille fois la Savitri dans le plus profond recueillement, en ne pre-
nant que du lait pour toute nourriture, pendant un mois, dans un péaturage de vaches,
un BrAhmane se purifie d'avoir regu un présent répréhensible.

195. « Lorsque, amaigri par ce long jeQne, il revient du paturage, qu'il salue les autres
Brahmanes qui doivent lui demander; « Digne homme, désirez-vous étre admis de
nouveau parmi nous, et promettez-vous de ne plus commettre le méme péché ? »

196. « Aprés avoir répondu affirmativement aux Brahmanes, qu'il donne de I'herbe aux
vaches, et dans cet endroit purifié par la présence des vaches, que les personnes de sa
classe s'occupent de sa réadmission.

470 C'est-a-dire, qui n'ont pas été initiés, qui n'ont pas recu le sacrement de l'investiture du cordon ; la
communication de la Savitri est une partie essentielle de cette cérémonie.

145



197. « Celui qui a officié & un sacrifice pour des excommuniés (Vratyas) (*'1), qui a bralé le
corps d'un étranger, fait des conjurations magiques pour causer la mort d'un innocent,
ou le sacrifice impur appelé Ahina, expie sa faute par trois pénitences.

198. « Le Dwidja qui a refusé sa protection a un suppliant, ou qui a enseigné la Sainte
Ecriture dans un jour interdit, efface ce péché en ne mangeant que de I'orge pendant
une année.

199. « Celui qui a été mordu par un chien, par un chacal, par un ane, par des animaux
carnivores fréquentant un village, par un homme, un cheval, un chameau ou un porc,
se purifie en retenant sa respiration.

200. « Ne manger seulement qu'au moment du sixieme repas, ou le soir du troisieme jour,
pendant un mois ; réciter une Sanhita des Védas, faire au feu les offrandes appelées
Séakalas (*?) : telles sont les expiations qui conviennent a tous ceux qui sont exclus des
repas, et pour lesquels une expiation particuliere n'a pas été prescrite.

201. « Si un Brahmane monte volontairement dans un chariot trainé par des chameaux ou
des anes, ou s'il s'est baigné absolument nu, il est absous en retenant une fois sa respi-
ration, et en récitant en méme temps la Savitri.

202. « Celui qui, étant trés pressé, a déchargé ses excréments n‘ayant pas d'eau a sa dispo-
sition, ou I'a fait dans I'eau, peut étre purifié en se baignant avec ses vétements hors de
la ville, et en touchant une vache.

203. « Pour I'omission des actes que le Véda ordonne d'accomplir constamment et pour la
violation des devoirs prescrits a un maitre de maison, la pénitence est de jeliner un
jour entier.

204. « L'homme qui a imposé silence a un Brahmane ou tutoyé un supérieur, doit se bai-
gner, ne rien manger le reste du jour, et apaiser I'offensé en se prosternant avec respect
devant lui.

205. « Celui qui a frappé un Brahmane, méme avec un brin d'herbe, ou qui I'a attaché par
le cou avec un vétement, ou qui I'a emporté sur lui dans une contestation, doit calmer
son ressentiment en se jetant a ses pieds.

206. « L'nomme qui s'est précipité impétueusement sur un Brahmane avec intention de le
tuer, demeurera cent années en enfer ; mille années, s'il I'a frappé.

207. « Autant le sang du Brahmane blessé, répandu a terre, absorbe de grains de pous-
siére, autant de milliers d'années l'auteur de ce méfait restera dans le séjour infernal.
208. « Pour s'étre rué d'une maniére menacante sur un Brahmane, qu'un homme fasse la
pénitence ordinaire ; qu'il subisse la pénitence rigoureuse (*’%), s'il I'a frappé ; qu'il
s'impose a la fois la pénitence ordinaire et la pénitence rigoureuse, s'il a fait couler son

sang.

209. « Pour l'expiation des fautes auxquelles il n'a point été assigné de pénitence particu-
liere, que l'assemblée (*7%), aprés avoir considéré les facultés du coupable et la nature
de la faute, prononce l'expiation convenable.

210. « Je vais maintenant vous expliquer en quoi consistent ces pénitences, par le moyen
desquelles un homme efface ses péchés ; pénitences qui ont été pratiquées par les
Dieux, les Saints et les ancétres divins (Pitris).

211. « Le Dwidja qui subit la pénitence ordinaire,dite Pradjapatya, doit, pendant trois
jours, manger seulement dans la matinée, pendant trois jours seulement dans la soirée,
pendant trois jours des aliments non mendiés, mais qu'on lui a donnés volontaire-
ment, enfin jelner pendant les trois derniers jours.

212. « Manger, pendant un jour, de l'urine et de la bouse de vache mélées avec du lait, du
caillé, du beurre clarifié et de I'eau bouillie avec du kousa, puis je(iner un jour et une
nuit, c'est en quoi consiste la pénitence appelée Santapana.

213. « Le Dwidja qui subit la pénitence dite rigoureuse (Atikritchhra), doit manger une
seule bouchée de riz, pendant trois fois trois jours, de la méme maniere que dans la
pénitence ordinaire, et pendant les trois derniers jours ne prendre aucun aliment.

214. « Un Brahmane accomplissant la pénitence ardente (Taptakritchhra), ne doit avaler
gue de I'eau chaude, du lait chaud, du beurre clarifié chaud et de la vapeur chaude,
chaque chose pendant trois jours, se baignant une fois, et conservant le plus profond
recueillement.

471 Voyez ci-dessus. Liv. II, st. 39; et Liv. X, st. 20.

472 Ces offrandes sont au nombre de huit, et accompagnées chacune d'une priére spéciale; suivant une
autre explication, on jette dans le feu, pour ces offrandes, huit morceaux de bois.

4713 Voyez st. 211 et 213.

474 Liv. X, st. 110 et suiv. 146



215. « Celui qui, maitre de ses sens et parfaitement attentif, supporte un jeline de douze
jours, fait la pénitence appelée Paraka, qui expie toutes les fautes.

216. « Que le pénitent qui désire faire le Tchandrayana, ayant mangé quinze bouchées le
jour de la pleine lune diminue sa nourriture d'une bouchée chaque jour pendant la
guinzaine obscure qui suit, de sorte que le quatorziéme jour il ne mange qu'une bou-
chée, et qu'il jedne le quinzieme, qui est le jour de la nouvelle lune ; qu'il augmente, au
contraire, sa nourriture d'une bouchée chaque jour pendant une quinzaine éclairée, en
commencant le premier jour par une bouchée, et qu'il se baigne le matin, a midi, et le
soir : telle est la premiéere sorte de pénitence lunaire (Tchandrayana) qui est dite sem-
blable au corps de la fourmi, lequel est étroit dans le milieu,

217. « |l doit observer la méme réegle tout entiere en accomplissant I'espece de punition
lunaire dite semblable au grain d'orge, lequel est large dans le milieu, en commencgant
avec la quinzaine éclairée (*”°), et en réprimant ses organes des sens.

218. « Celui qui subit la pénitence lunaire d'un dévot ascétique (Yati) doit maitriser son
corps et manger seulement huit bouchées de grains sauvages a midi, pendant un
mois, en commencant soit avec la quinzaine éclairée, soit avec la quinzaine obscure.

219. « Le Brahmane qui remplit la pénitence lunaire des enfants doit, pendant un maois,
manger quatre bouchées le matin dans un profond recueillement, et quatre bouchées
apres le coucher du soleil.

220. « Celui qui, imposant un frein a ses organes, pendant tout un mois, ne mange pas
plus de trois fois quatre-vingt bouchées de grains sauvages, n'importe de quelle ma-
niére, parviendra au séjour du régent de la lune.

221. « Les onze Roudras (%), les douze Adityas (*’"), les huit Vasous (*’®), les Génies du
vent (Marouts), les sept grands Saints (Richis) (), ont accompli cette pénitence lu-
naire pour se délivrer de tout mal.

222. « Chaque jour, le pénitent doit faire lui-méme l'oblation de beurre clarifié au feu, en
pronongant les trois grandes paroles (Maha-Vyahritis) ; qu'il évite la méchanceté, le
mensonge, la colére et les voies tortueuses.

223. « Trois fois le jour et trois fois la nuit, qu'il entre dans I'eau avec ses vétements, et
gu'il n'adresse jamais la parole a une femme, a un Soddra, ou a un homme dégradé.
224. « Qu'il soit toujours en mouvement, se levant et s'asseyant alternativement, ou, s'il ne
le peut pas, qu'il se couche sur la terre nue ; qu'il soit chaste comme un novice, suive
les mémes regles relativement a la ceinture et au baton, et révere son maitre spirituel,

les Dieux et les Brahmanes.

225. « Qu'il répéte continuellement, de tout son pouvoir, la Savitri et les autres prieres ex-
piatoires, et qu'il déploie la méme persévérance dans toutes les pénitences qui ont
pour but d'effacer les péchés.

226. « Ces pénitences doivent étre imposées aux Dwidjas dont les fautes sont connues du
public, pour leur expiation ; mais que I'assemblée (“®°) enjoigne a ceux dont les fautes
ne sont pas publiques, de se purifier par des prieres et des oblations au feu.

227. « Par un aveu fait devant tout le monde, par le repentir, par la dévotion, par la récita-
tion des priéres sacrées, un pécheur peut étre déchargé de sa faute, ainsi qu'en don-
nant des aumones lorsqu'il se trouve dans l'impossibilité de faire d'autre pénitence.

228. « Suivant la franchise et la sincérité de l'aveu fait par un homme qui a commis une
iniquité, il est débarrassé de cette iniquité, de méme qu'un serpent de sa peau.

475 Le premier jour de la quinzaine éclairée, la pénitent mange une bouchée, et il augmente chaque jour sa
nourriture d'une bouchée, de sorte que le jour de la pleine lune il mange quinze bouchées ; a partir du
premier jour de la quinzaine obscure qui suit, il diminue sa nourriture d'une bouchée, de sorte qu'il
jeQine entierement le quinziéme jour, qui est celui de la nouvelle lune. (Commentaire.)

476 Roudras, demi-Dieux, qui, suivant une légende, sont nés du front de Brahma. Ces Roudras sont : Ad-
jaikapada, Ahivradhana, ViroGpaksha, Soureswara, Djayanta, Vahourolpa, Tryambaka, Aparidjita,
Savitra et Hara. Ce dernier est le méme que le Dieu Siva, qui joue un grand r6le dans les poemes my-
thologiques et les Pouranas, ou il est représenté comme égal a Brahma. Parmi les Roudras, Hara est le
principal. Voyez la Bhagavad-Git4, chap. X, st. 23.

477 Adityas, Dieux qui président a chaque mois de I'année, et qui sont des personnifications distinctes du
soleil. On en donne différentes listes ; la suivante est tirée du Narasinya-Pourana : Bhaga, Ansou,
Aryama, Mitra, Varouna, Savitri, Dhatri, Vivaswat. Twachtri, Poucha, Indra et Vichnou. Ce dernier est
le plus éminent des Adityas. Voyez la Bhagavad-Gita, chap. X, st. 21.

478 Vasous, Dieux réunis sous cette dénomination, au nombre de huit, et qui sont : Dhava. Dhrouva, Soma
(régent de la lune), Vichnou, Anita (le vent), Anala (le feu), Prabhoucha et Prabhéava. Wilson

479 Voyez Liv. VI, st. 110.

480 Ibid. XII, st. 110 et suiv. 147



229. « Autant son @me éprouve de regret pour une mauvaise action, autant son corps est
déchargé du poids de cette action perverse.

230. « Aprés avoir commis une faute, s'il s'en repent vivement, il en est délivré ; lorsqu'il
dit : « Je ne le ferai plus », cette intention de s'en abstenir le purifie.

231. « Ayant bien médité dans son esprit sur la certitude d'un prix réservé aux actes apres
la mort, qu'il fasse en sorte que ses pensées, ses paroles et ses actions soient toujours
vertueuses.

232. « Lorsqu'il a commis un acte répréhensible, soit par mégarde, soit volontairement, s'il
désire en obtenir la rémission, qu'il se garde de recommencer ; pour la récidive, la pé-
nitence doit étre doublée.

233. « Si, apres avoir fait une expiation, il se sent encore un poids sur la conscience, qu'il
continue ses dévotions jusqu'a ce qu'elles lui aient procuré une satisfaction parfaite.
234. « Tout le bonheur des Dieux et des hommes est déclaré, par les Sages qui connaissent
le sens des Védas, avoir la dévotion pour origine, pour point" d'appui et pour limite.
235. « La dévotion d'un Brahmane consiste dans la connaissance des saints dogmes ; celle
d'un Kchatriya, dans la protection accordée aux peuples ; celle d'un Vaisya, dans les

devoirs de sa profession ; celle d'un So(dra, dans la soumission et I'obéissance.

236. « Des saints maitrisant leur corps et leur esprit, ne se nourrissant que de fruits, de ra-
cines et d'air, par le pouvoir de leur dévotion austére, contemplent les trois mondes
(“®1) avec les étres mobiles et immobiles qu'ils renferment.

237. « Les médicaments salutaires, la santé, la science divine et les divers séjours célestes,
sont obtenus par la dévotion austére ; oui, la dévotion est le moyen de les obtenir.

238. « Tout ce qui est difficile & traverser, difficile & obtenir, difficile & aborder et difficile &
accomplir, peut réussir par la dévotion austére ; car la dévotion est ce qui présente le
plus d'obstacles.

239. « Les grands criminels, et tous les autres hommes coupables de diverses fautes, sont
déchargés de leurs péchés par des austérités pratiquées avec exactitude.

240. « Les @mes qui animent les vers, les serpents, les sauterelles, les animaux, les oiseaux,
et méme les végétaux, parviennent au ciel par le pouvoir de la dévotion austére.

241. « Tout péché commis par les hommes en pensées, en paroles ou en actions, ils peu-
vent le consumer entierement sur-le-champ par le feu de leurs austérités, lorsqu'ils ont
pour richesses la dévotion.

242. « Les habitants du ciel agréent les sacrifices, et accomplissent les désirs du Brahmane
toujours purifié par la dévotion.

243. « Le tout-puissant Brahma produisit ce Livre (Sastra) par ses austérités; de méme,
par la dévotion, les Richis acquirent une parfaite connaissance des Védas.

244. « Les Dieux eux-mémes ont proclamé la supréme excellence de la dévotion, en con-
sidérant que la dévotion est l'origine sainte de tout ce qu'il y a d'heureux dans ce
monde.

245, « L'étude assidue des Védas, chaque jour, I'accomplissement des cing grandes obla-
tions (Maha-Yadjanas), et I'oubli des injures, effacent bient6t méme la souillure qui ré-
sulte des grands crimes.

246. « De méme que, par sa flamme ardente, le feu consume sur-le-champ le bois gu'il at-
teint, de méme celui qui connait les Védas consume sur-le-champ ses péchés par le feu
de son savoir.

247. « Je vous ai déclaré, suivant la loi, le moyen d'expier les fautes publiques ; apprenez
maintenant quelles sont les expiations convenables pour les fautes secrétes.

248. « Seize suppressions de respiration en méme temps que l'on récite les trois grandes
paroles (Vyahritis), le monosyllabe Aum et la Savitri, continuées chaque jour pendant
un mois, peuvent purifier méme le meurtrier d'un Brahmane.

249. « Un buveur de liqueurs spiritueuses lui-méme est absous en répétant chaque jour la
priere de Kotsa (*®?), qui commence par APA, ou celle de Vasichtha, dont le premier
mot est PRATI, ou le Mahitra, ou le Souddhavatyah.

250. « En répétant une fois par jour pendant un mois I'Asyavamiya et le Sivasankalpa, ce-
lui qui a volé de l'or a un Brahmane devient pur a l'instant.

251. « En récitant chaque jour seize fois, pendant un mois, I'Havichyantiya. ou le Nata-
manha, ou en répétant intérieurement I'nymne Poéroucha, celui qui a souillé le lit de
son maitre spirituel est absous de sa faute.

481 Ces trois mondes sont la terre (Prithivi), I'atmospheére (Antarikcha) et le ciel (Swarga).
482 Kbtsa et Vasichtha sont les Richis, ou auteurs inspirés de plusieurs hymnes et priéres des Védas.

148



252. « L'homme qui désire expier ses péchés secrets, grands et petits, doit répéter une fois
par jour, pendant un an, la priere commencant par AvA ou le Yatkintchida.

253. « Aprés avoir recu un présent répréhensible, ou aprés avoir mangé des aliments dé-
fendus, en répétant le Taratsamandiya, on est purifié en trois jours.

254. « Celui méme qui a commis beaucoup de fautes secrétes est purifié en récitant pen-
dant un mois le Somarddra, ou les trois prieres commencant par AYRAMA, et en se
baignant dans une riviéere.

255. « Celui qui a commis une faute grave doit répéter les sept stances qui commencent
par INDRA, pendant une demi-année, et celui qui a souillé I'eau par quelque impureté
ne doit vivre que d'auménes pendant un mois entier,

256. « Le Dwidja qui offrira du beurre clarifié¢ pendant un an, avec les prieres des obla-
tions dites Sakalas (*®%), ou en récitant l'invocation dont le début est NAMA, effacera la
faute la plus grave.

257. « Que celui qui a commis un grand crime suive un troupeau de vaches dans un par-
fait recueillement, en répétant les priéres appelées Pavamanis, et en ne se nourrissant
gue de choses données par charité, au bout d'un an il sera absous.

258. Ou bien encore ( s'il récite trois fois une Sanhita des Védas avec les Mantras et les
Brahmanas, retiré au milieu d'une forét, dans une parfaite disposition de corps et
d'esprit, et purifié par trois Parakas (“%), il obtiendra I'absolution de tous ses crimes.

259. « Ou bien, qu'il je(ne trois jours de suite en maitrisant ses organes, en se baignant
trois fois par jour, et en répétant trois fois I'Agamarchana, tous ses crimes seront ex-
piés.

260. « De méme que le sacrifice du cheval (Aswamédha), ce roi des sacrifices, enléve tous
les péchés, de méme I'hymne Agamarchana efface toutes les fautes.

261. « Un Brdhmane possédant le Rig-Véda tout entier ne serait souillé d'aucun crime,
méme s'il avait tué tous les habitants des trois mondes, et accepté de la nourriture de
I'nomme le plus vil.

262. « Apres avoir trois fois récité dans le plus profond recueillement une Sanhita du
Ritch, du Yadjous ou du Sama, comprenant les Mantras et les Brahmanas, avec les
parties mystérieuses (**%), un Brahmane est déchargé de toutes ses fautes.

263. « De méme gu'une motte de terre jetée dans un grand lac y disparait, de méme tout
acte coupable est submergé dans le triple Véda.

264. Les priéres du Ritch, celles du Yadjous, et les différentes sections du Sama, doivent
étre reconnues comme composant le triple Véda; celui qui le connait, connait la Sainte
Ecriture.

265. « La sainte syllabe primitive, composée de trois lettres, dans laquelle la triade Vé-
dique est comprise, doit étre gardée secréte comme un autre triple Véda; celui qui
connait la valeur mystique de cette syllable, connait le Véda.

483 Voyez ci-dessus, st. 200.

484 lbid. 215.
485 Les Oupanichads.

149



LIVRE DOUZIEME

TRANSMIGRATION DES AMES; BEATITUDE FINALE.

1. « O toi qui es exempt de péché, dirent les Maharchis, tu nous as déclaré tous les devoirs
des quatre classes ; expliqgue-nous maintenant, selon la vérité, la récompense supréme
des actions. »

2. Le descendant de Manou, Bhrigou souverainement juste, répondit aux Maharchis : «
Ecoutez la souveraine décision de la rétribution destinée a tout ce qui est doué de la
faculté d'agir.

3. « Tout acte de la pensée, de la parole ou du corps, selon qu'il est bon ou mauvais, porte
un bon ou un mauvais fruit ; des actions des hommes résultent leurs différentes condi-
tions supérieures, moyennes ou inférieures.

4. « Que l'on sache que dans le monde, I'esprit (Manas) est l'instigateur de cet acte lié avec
I'étre animé, qui a trois degrés, le supérieur, l'intermédiaire et l'inférieur, qui s'opéere
de trois maniéres, par la pensée, par la parole et par le corps, et qui est de dix sortes.

5. « Penser aux moyens de s'approprier le bien d'autrui, méditer une action coupable,
embrasser 'athéisme et le matérialisme, sont les trois mauvais actes de l'esprit ;

6. « Dire des injures, mentir, médire de tout le monde et parler mal a propos, sont les
guatre mauvais actes de la parole ;

7. « S'emparer de choses non données, faire du mal aux étres animés sans y étre autorisé
par la loi, et courtiser la femme d'un autre, sont reconnus comme trois mauvais actes
du corps ; les dix actes opposés sont bons au méme degré.

8. « L'étre doué de raison obtient une récompense ou une punition, pour les actes de I'es-
prit, dans son esprit ; pour ceux de la parole, dans les organes de la parole; pour les
actes corporels, dans son corps.

9. « Pour des actes criminels provenant principalement de son corps, 'homme passe
apres sa mort a I'état de créature privée, du mouvement ; pour des fautes surtout en
paroles, il revét la forme d'un oiseau ou d'une béte fauve ; pour des fautes mentales
spécialement, il renait dans la condition humaine la plus vile.

10. « Celui dont l'intelligence exerce une autorité souveraine (danda) sur ses paroles, sur
son esprit et sur son corps, peut étre nommé TridandT (qui a trois pouvoirs) a plus
juste titre que le dévot mendiant qui porte simplement trois batons (*6).

11. « L'homme qui déploie cette triple autorité qu'il a sur lui-méme a I'égard de tous les
étres, et qui réprime le désir et la colére, obtient par ce moyen la béatitude finale.

12. « Le principe vital moteur de ce corps est appelé KCHETRADJINA par les hommes ins-
truits, et ce corps qui accomplit les fonctions est désigné par les Sages sous le nom de
BHOUTATMA (composé d'éléments).

13. « Un autre esprit interne, appelé DJIVA ou Mahat, nait avec tous les étres animés, et
c'est au moyen de cet esprit, qui se transforme et devient la conscience et les sens, que,
dans toutes les naissances, le plaisir et la peine sont pergus par I'ame (Kchétradjna).

14. « Ces deux principes, l'intelligence (Mahat) et '&me (Kchétradjna), unis avec les cinq
éléments, se tiennent dans une intime liaison avec cette Ame supréme (Paramatma)
qui réside dans les étres de l'ordre le plus élevé et de I'ordre le plus bas.

15. « De la substance de cette Ame supréme s'échappent, comme les étincelles du feu,
d'innombrables principes vitaux qui communiguent sans cesse le mouvement aux
créatures des divers ordres.

16. « Aprés la mort, les ames des hommes qui ont commis de mauvaises actions prennent
un autre corps, a la formation duquel concourent les cing éléments subtils, et qui est
destiné & étre soumis aux tortures de I'enfer.

17. « Lorsque les &mes revétues de ce corps ont subi dans l'autre monde les peines infli-
gées par Yama, les particules élémentaires se séparent, et rentrent dans les éléments
subtils dont elles étaient sorties (*®7).

486 Le mot danda signifie a la fois autorité, commandement, et baton.

487 Ou, suivant une autre interprétation, ces ames, a la dissolution du corps avec lequel elles ont subi les
tortures de I'enfer, entrent dans les éléments grossiers auxquels elles s'unissent pour reprendre un

corps et revenir au monde.

150



18. « Aprés avoir recueilli le fruit des fautes nées de I'abandon aux plaisirs des sens, I'ame
dont la souillure, a été effacée retourne vers ces deux principes doués d'une immense
énergie, I'’Ame supréme (Paraméatma) et l'intelligence (Mahat).

19. « Ces deux principes examinent ensemble, sans relache, les vertus et les vices de I'ame
; et suivant qu'elle s'est livrée a la vertu ou au vice, elle obtient dans ce monde et dans
l'autre le plaisir ou la peine.

20. « Si I'ame pratique presque toujours la vertu et rarement le vice, revétue d'un corps ti-
ré des cing éléments, elle savoure les délices du paradis (Swarga) ;

21. « Mais si elle s'est adonnée frequemment au mal et rarement au bien, dépouillée,
apres la mort, de son corps tiré des cing éléments, et revétue d'un autre corps formé
des particules subtiles des éléments, elle est soumise aux tortures infligées par Yama.

22. « Aprés avoir enduré ces tourments d'apres la sentence du juge des enfers, I'ame
(Djiva) dont la souillure est entierement effacée revét de nouveau des portions de ces
cing éléments, c'est-a-dire prend un corps.

23. « Que 'nomme considérant, par le secours de son esprit, que ces transmigrations de
I'ame dépendent de la vertu et du vice, dirige toujours son esprit vers la vertu.

24. « Qu'il sache que I'ame (Atma), c'est-a-dire l'intelligence, a trois qualités (Gounas), la
bonté (Sattwa), la passion (Radjas) et l'obscurité (Tamas) ; et c'est douée de l'une de ces
qualités que l'intelligence (Mahat) reste incessamment attachée aux subs-tances créées.

25. « Lorsque l'une de ces qualités domine entierement dans un corps mortel, elle rend
I'étre animé pourvu de ce corps éminemment distingué par les marques de cette quali-
té.

26. « Le signe distinctif de la bonté est la science, celui de I'obscurité est I'ignorance, celui
de la passion consiste dans le désir passionné et l'aversion : telle est la maniére dont se
manifestent invariablement ces qualités, qui accompagnent tous les étres.

27. « Lorsqu'un homme découvre dans I'ame intelligente un sentiment affectueux, entié-
rement calme, et pur comme le jour, qu'il reconnaisse que c'est la qualité de bonté
(Sattwa) ;

28 « Mais toute disposition de I'ame qui est accompagnée de chagrin, qui produit I'aver-
sion et porte sans cesse les étres animés aux plaisirs des sens, gu'il la considere comme
la qualité de passion (Radjas), qui est difficile a vaincre ;

29. « Quant a cette disposition qui est privée de la distinction du bien et du mal, incapable
de discerner les objets, inconcevable, inappréciable pour la conscience et les sens exté-
rieurs, qu'il la reconnaisse pour la qualité d'obscurité (Tamas).

30. « Je vais maintenant vous déclarer complétement les actes excellents, médiocres et
mauvais, qui proceédent de ces trois qualités :

31. « L'étude du Véda, la dévotion austére, la science divine, la pureté, l'action de domp-
ter les organes des sens, I'accomplissement des devoirs et la méditation de 'Ame su-
préme, sont les effets de la qualité de bonté :

32. « N'agir que dans l'espoir d'une récompense, se laisser aller au découragement, faire
des choses défendues par la loi, et s'abandonner sans cesse aux plaisirs des sens, sont
les marques de la qualité de passion :

33. « La cupidité, l'indolence, l'irrésolution, la médisance, I'athéisme, I'omission des actes
prescrits, l'importunité et la négligence dénotent la qualité d'obscurité.

34. « En outre, pour ces trois qualités placées dans les trois moments du passeé, de l'avenir
et du présent, voici en abrégeé les indices qu'on doit reconnaitre comme les meilleurs :

35. « L'action dont on a honte, lorsqu'on vient de la faire, lorsqu'on la fait, ou lorsqu'on se
prépare a la faire, doit étre considérée par 'homme sage comme empreinte de la quali-
té d'obscurité.

36. « Tout acte par lequel on désire acquérir dans le monde une grande renommée, sans
toutefois s'affliger beaucoup de la non réussite, doit étre regardé comme appartenant a
la qualité de passion ;

37. « Lorsqu'on désire de toute son a&me connaitre les saints dogmes, lorsqu'on n'a pas
honte de ce qu'on fait, et que I'aAme en éprouve de la satisfaction, cette action porte la
marque de la qualité de bonté.

38. « L'amour du plaisir distingue la qualité d'obscurité; I'amour de la richesse, la qualité
de passion ; I'amour de la vertu, la qualité de bonté; la supériorité de mérite suit pour
ces choses l'ordre d'énumération.

39. « Je vais maintenant vous déclarer succinctement et par ordre, les diverses transmi-
grations que I'ame éprouve dans cet univers par l'influence de ces trois qualités.

40. « Les ames douées de la qualité de bonté acquierent la nature divine, celles que do-
mine la passion ont en partage la condition humaine, les émeslpélﬁngées dans l'obscu-



rité sont ravalées a I'état des animaux : telles sont les trois principales sortes de
transmigrations.

41. « Chacune de ces trois sortes de transmigrations causées par les différentes qualités
doit étre reconnue avoir trois degrés, l'inférieur, I'intermédiaire et le supérieur, en rai-
son des actes et du savoir.

42. « Les végétaux (*®8), les vers et les insectes, les poissons, les serpents, les tortues, les
bestiaux et les animaux sauvages, sont les conditions les plus basses dépendantes de
la qualité d'obscurité :

43. « Les éléphants, les chevaux, les Soldras, les Barbares (Mlétchhas) méprisés, les lions,
les tigres et les sangliers, forment les états moyens procurés par la qualité d'obscurité :

44. « Les danseurs, les oiseaux, les hommes qui font métier de tromper, les géants (Rak-
chasas) et les vampires (Pisatchas), composent 'ordre le plus élevé de la qualité d'obs-
curité.

45. « Les batonnistes (Djhallas), les lutteurs (Mallas), les acteurs, les maitres d'armes et les
hommes adonnés au jeu ou aux boissons enivrantes, sont les états les plus bas causés
par la qualité de passion :

46. «. Les rois, les guerriers (Kchatriyas), les conseillers spirituels des rois, et les hommes
trés habiles dans la controverse, forment I'ordre intermédiaire de la qualité de passion

47. « Les Musiciens célestes (Gandharbas), les Gouhyacas et les Yakchas, les génies qui
suivent les Dieux, et toutes les Nymphes célestes (Apsaras), sont les plus élevées de
toutes les conditions que procure la qualité de passion.

48. « Les anachorétes, les dévots ascétiques, les Brahmanes, les Iégions de demi-Dieux aux
chars aériens, les Génies des astérismes lunaires et les Daityas, forment le premier de-
gré des conditions occasionnées par la qualité de bonté :

49. « Les sacrificateurs, les Saints (Richis), les Dieux, les Génies des Védas, les Régents des
étoiles, les Divinités des années, les Pitris et les SAdhyas, composent le degré intermé-
diaire auquel méne la qualité de bonté :

50. « Brahma4, les créateurs du monde, comme Maritchi, le Génie de la vertu, les deux Di-
vinités qui président au principe intellectuel (Mahat) et au principe invisible (Avyka-
ta) du systéeme Sankhya, ont été déclarés le supréme degré de la qualité de bonté.

51. « Je vous ai révélé dans toute son étendue ce systéme de transmigrations divisé en
trois classes, dont chacune a trois degrés, lequel se rapporte a trois sortes d'actions, et
comprend tous les étres,

52. « En se livrant aux plaisirs des sens, et en négligeant leurs devoirs, les plus vils des
hommes qui ignorent les expiations saintes ont en partage les conditions les plus mé-
prisables.

53. « Apprenez maintenant, complétement et par ordre, pour quelles actions commises
ici-bas, I'ame doit, en ce monde, entrer dans tel ou tel corps.

54- « Aprés avoir passé de nombreuses séries d'années dans les terribles demeures infer-
nales, a la fin de cette période, les grands criminels sont condamnés aux transmigra-
tions suivantes, pour achever d'expier leurs fautes.

55. « Le meurtrier d'un Br@hmane passe dans le corps d'un chien, d'un sanglier, d'un ane,
d'un chameau, d'un taureau, d'un bouc, d'un bélier, d'une béte sauvage, d'un oiseau,
d'un tchandala et d'un poukkasa, suivant, la gravité du crime.

56. « Que le BrAhmane qui boit des liqueurs spiritueuses, renaisse sous la forme d'un in-
secte, d'un ver, d'une sauterelle, d'un oiseau se nourrissant d'excréments, et d'un ani-
mal féroce.

57. « Le Brahmane qui a volé de l'or passera mille fois dans des corps d'araignées, de ser-
pents, de caméléons, d'animaux aquatiques, et de vampires malfaisants,

58. « L'homme qui a souillé le lit de son pére naturel ou spirituel renait cent fois a I'état
d'herbe, de buisson, de liane, d'oiseau carnivore comme le vautour, d'animal armé de
dents aigués comme le lion, et de béte féroce comme le tigre.

59. « Ceux qui commettent des actes de cruauté deviennent des animaux avides de chair
sanglante comme les chats; ceux qui mangent des aliments deviennent des vers; les
voleurs, des étres se dévorant I'un l'autre; ceux qui courtisent des femmes de la basse
classe, des esprits.

60. « Celui qui a eu des rapports avec des hommes dégradés, qui a connu la femme d'un
autre, ou qui a volé quelque chose, mais non de l'or, a un Brahmane, deviendra un es-
prit appelé Brahmarakchasa.

488 Littéralement, les étres privés du mouvement. 152



61. « Si un homme a dérobé par cupidité des pierres précieuses, des perles, du corail, ou
des bijoux de diverses sortes, il renait dans la tribu des orfévres (ou dans le corps de
l'oiseau hémakara).

62. « Pour avoir volé du grain, il devient rat dans la naissance qui suit ; du laiton, cygne ;
de l'eau, plongeon ; du miel, taon ; du lait, corneille ; le suc extrait d'une plante, chien ;
du beurre clarifié, mangouste ;

63. « S'il a volé de la viande, il renait vautour ; de la graisse, madgou (*®°) ; de I'huile, tai-
lapaka (*°) ; du sel, cigale ; du caillé, cigogne (balaha) ;

64. « S'il a volé des vétements de soie, il renait perdrix ; une toile de lin, grenouille ; un
tissu de coton, courlieu ; une vache, crocodile ; du sucre, vaggouda (*°%) ;

65. « Pour vol de parfums agréables, il devient rat porte-musc ; d'herbes potagéres, paon ;
de grain diversement apprété, hérisson ; de grain cru, porc-épic;

66. « Pour avoir volé du feu, il renait héron ; un ustensile de ménage, frelon ; des véte-
ments teints, perdrix rouge ;

67. « S'il a volé un cerf ou un éléphant, il renait loup; un cheval, tigre ; des fruits ou des
racines, singe ; une femme, ours ; de l'eau & boire, tchataka (*°?) ; des voitures, cha-
meau; des bestiaux, bouc.

68. « L'homme qui enléve par force tel ou tel objet appartenant a un autre, ou qui mange
du beurre clarifié et des gateaux avant qu'ils aient été offerts a une Divinité, sera inévi-
tablement ravalé a I'état de brute.

69. « Les femmes qui ont commis de semblables vols encourent une semblable souillure ;
elles sont condamnées & s'unir a ces étres comme leurs femelles.

70. « Lorsque les [nhommes des quatre] classes, sans une nécessité urgente, s'écartent de
leurs devoirs particuliers, ils passent dans les corps les plus vils, et sont réduits a l'es-
clavage sous leurs ennemis.

71. « Un Br@hmane qui néglige son devoir renait aprés sa mort sous la forme d'un esprit
(Préta), nommé Oulkamoukha (**3), qui mange ce qui a été vomi ; un Kchatriya, sous
celle d'un esprit appelé KatapoQtana, qui se nourrit d'aliments impurs et de cadavres
en putréfaction.

72. « Un Vaisya devient un malin esprit appelé Maitrakchadjyotika, qui avale des ma-
tieres purulentes ; un Soddra qui néglige ses occupations devient un mauvais génie
appelé Tchailasaka, qui se nourrit de poux.

73. « Plus les étres animés enclins a la sensualité se livrent au plaisir des sens, plus la fi-
nesse de leurs sens acquiert de développement.

74. « Et en raison du degré de leur obstination a commettre de mauvaises actions, ces in-
sensés éprouveront ici-bas des peines de plus en plus cruelles, en revenant au monde
sous telle ou telle forme ignoble.

75. « lIs vont d'abord dans le Tamisra, et dans d'autres horribles demeures de I'Enfer,
dans I'Asipatravana (forét qui a pour feuilles des lames d'épée), et dans divers lieux de
captivité et de torture.

76. « Des tourments de toutes sortes leur sont réservés ; ils seront dévorés par des cor-
beaux et par des hiboux ; ils avaleront des gateaux brdlants, marcheront sur des sables
enflammeés, et éprouveront l'insupportable douleur d'étre mis au feu comme les vases
d'un potier.

77. « lls naitront sous les formes d'animaux exposés a des peines continuelles; ils souffri-
ront alternativement la douleur de I'excés du froid et du chaud, et seront en proie a
toutes sortes de terreurs.

78. « Plus d'une fois ils séjourneront dans différentes matrices, et viendront au monde
avec douleur ; ils subiront de rigoureuses détentions, et seront condamnés a servir
d'autres créatures.

79. « lIs seront forcés de se séparer de leurs parents, de leurs amis et de vivre avec des
méchants ; ils amasseront des richesses et les perdront ; leurs amis acquis avec peine
deviendront leurs ennemis.

80. « lIs auront a supporter une vieillesse sans ressources, des maladies douloureuses, des
chagrins de toute espeéce, et la mort impossible a vaincre.

489 Le madgou est un oiseau de mer.

490 Le tailapaka est un oiseau inconnu ; son nom signifie buveur d’huile.

491 Oiseau inconnu.

492 Espéce, de coucou (cuculus-melano-leucus). Les Indiens croient que cet oiseau ne se désaltére que dans
I'eau de la pluie, durant la chute méme de cette eau a travers les airs.

493 Oulk&moukha signifie, dont la bouche est comme un brandon. 153



81. « Dans quelque disposition d'esprit produite par I'une des trois qualités, qu'un
homme accomplisse tel ou tel acte, il en recueille le fruit dans un corps doué de cette
qualité.

82. « La rétribution due aux actions vous a été révélée en entier ; connaissez maintenant
ces actes d'un Brahmane, qui peuvent le mener au bonheur, éternel (Nihsréyasa (*%)).

83. « Etudier et comprendre les Védas, pratiquer la dévotion austére, connaitre Dieu
(Brahme), dompter les organes des sens, ne point faire de mal, et honorer son maitre
spirituel, sont les principales ceuvres conduisant a la béatitude finale.

84. « Mais parmi tous ces actes vertueux accomplis dans ce monde, dirent les Saints, un
acte est-il reconnu avoir plus de puissance que tous les autres pour mener a la félicité
supréme ?

85. « De tous ces devaoirs, répondit Bhrigou, le principal est d'acquérir, au moyen de
I'étude des Oupanichads, la connaissance de 'ame (Atma) supréme, c'est la premiére
de toutes les sciences ; par elle, en effet, on acquiert I'immortalité.

88. « Oui ! parmi ces six devoirs, I'étude du Véda, dans le but de connaitre 'Ame su-
préme (Paramétma), est regardée comme le plus efficace pour procurer la félicité dans
ce monde aussi bien que dans l'autre.

87. « Car dans cette ceuvre de I'étude du Véda et dans I'adoration de I'Ame supréme, sont
entierement comprises toutes les regles de la bonne conduite, énumérées ci-dessus
dans l'ordre.

88. « Le culte prescrit par les Livres saints est de deux sortes : I'un, en rapport avec ce
monde et procurant des jouissances, comme celles du Paradis, par exemple; l'autre,
détaché des choses du monde, et conduisant & la félicité supréme.

89. « Un acte pieux, procédant de I'espoir d'un avantage dans ce monde, comme, par
exemple, un sacrifice pour obtenir dé la pluie, ou dans l'autre vie -comme une oblation
faite dans le but d'en étre récompensé apres la mort, est déclaré lié au monde ; mais
celui qui est désintéressé, et dirigé par la Connaissance de I'Etre divin (Brahme); est dit
détaché du monde.

90. « L'hnomme qui accomplit fréequemment des actes religieux intéressés, parvient au
rang des dieux (Dévas) ; mais celui qui accomplit souvent des ceuvres pieuses désinté-
ressées se dépouille pour toujours des cing éléments, et obtient la délivrance des liens
du corps.

91. « Voyant également 'ame supréme dans tous les étres, et tous les étres dans I'ame su-
préme, en offrant son ame en sacrifice, il s'identifie avec I'Etre qui brille de son propre
éclat.

92. « Tout en négligeant les rites religieux prescrits par les Sastras, le BrAhmane doit avec
persevérance méditer sur I'Ame supréme, vaincre ses sens, et répéter les Textes saints.

93. « C'est en cela que consiste 'avantage de la seconde naissance (**®), principalement
pour le Brahmane : puisque le Dwidja, en s'acquittant de ce devoir, obtient 'accom-
plissement de tous ses désirs, et non autrement.

94. « Le Véda est un ceil éternel pour les Manes (Pitris), les Dieux et les hommes ; le Livre
saint ne peut pas avoir été fait par les mortels, et n'est pas susceptible d'étre mesuré
par la raison humaine ; telle est la décision.

95. « Les recueils de lois qui ne sont pas fondés sur le Véda, ainsi que les systéemes hété-
rodoxes quelconques, ne produisent aucun bon fruit aprés la mort ; car les législateurs
ont déclaré qu'ils n'‘ont d'autre résultat que les ténebres infernales.

96. « Tous les livres qui ne reposent pas sur la Sainte Ecriture sont sortis de la main des
hommes, et périront ; leur postériorité prouve qu'ils sont inutiles et mensongers.

97. « La connaissance des quatre classes (*®°), des trois mondes (**) et des quatre ordres
(*%8) distincts, avec tout ce qui a été, tout ce qui est et tout ce qui sera, dérive du Véda.

98. « Le son, l'attribut tangible, la forme visible, le goQt et I'odeur, qui est le cinquieme ob-
jet des sens, sont expliqués clairement dans le Véda, avec la formation des éléments
dont ils sont les qualités, et avec les fonctions des éléments.

99. « Le Véda-Sastra primordial soutient toutes les créatures ; en conséquence, je le re-
garde comme la cause supréme de prospérité pour I'homme.

494 Nihsréyasa est synonyme de Mokcha ; ces deux mots signifient la béatitude finale, I'état de I'ame déli-
vrée du corps et qui se réunit pour toujours a I'Ame universelle.

495 Voyez Liv. I, st. 169 et 170.

496 Ibid. I. st. 2, note.

497 Ibid. XI, st. 236.

498 Ibid. IV. st. |, note. 154



100. « Celui qui comprend parfaitement le Véda-Sastra mérite le commandement des ar-
mées, l'autorité royale, le pouvoir d'infliger des chatiments et la souveraineté de toute
la terre.

101. « De méme qu'un feu violent brile méme les arbres encore verts, de méme, 'homme
qui étudie et comprend les Livres saints détruit toute souillure de lui-méme, née du
péché.

102. « Celui qui connait parfaitement le sens du Véda-Sastra, quel que soit I'ordre dans
lequel il se trouve, se forme, pendant son séjour dans ce bas monde, pour l'identifica-
tion avec Dieu (Brahme),

103. « Ceux qui ont beaucoup lu valent mieux que ceux qui ont peu étudiés ; ceux qui
posséedent ce qu'ils ont lu sont préférables a ceux qui ont lu et oublié ; ceux qui com-
prennent ont plus de mérite que ceux qui savent par coeur ; ceux qui remplissent leur
devoir sont préférables a ceux qui le connaissent simplement.

104. « La dévotion et la connaissance de I'Ame divine sont, pour un Brahmane, les meil-
leurs moyens de parvenir au bonheur supréme ; par la dévotion il efface ses fautes ;
par la connaissance de Dieu (Brahme), il se procure I'immortalité.

105. « Trois modes de preuves, |'évidence, le raisonnement et l'autorité des différents
livres déduits de la Sainte Ecriture, doivent étre bien compris par celui qui cherche a
acquérir une connaissance positive de ses devoirs.

106. « Celui qui raisonne sur la Sainte Ecriture et sur le recueil de la loi, en s'appuyant sur
des régles de logique conformes a, I'Ecriture Sainte, connait seul le systéme des de-
voirs religieux et civils.

107. « Les régles de conduite qui ménent a la béatitude ont été exactement et entierement
déclarées ; la partie secréte de ce code de Manou va vous étre révélée.

108. « Dans les cas particuliers dont il n'est pas fait, de mention spéciale, si I'on demande
ce gu'il convient de faire, le voici : Que la décision prononcée par des Brahmanes ins-
truits ait force de loi sans contestation.

109. « Les Brahmanes qui ont étudié, comme la loi 'ordonne, le Véda et ses branches, qui
sont les Angas, la doctrine Mimansa (%), le Dharma-Sastra et les Pouranas, et qui
peuvent tirer des preuves du Livre révélé, doivent étre reconnus comme trés instruits.

110. « Que personne ne conteste un point de loi décidé par une assemblée de dix Brah-
manes au moins, ou par un conseil de Brahmanes vertueux, qui ne doivent pas étre
moins de trois réunis.

111. « L'assemblée composée de dix juges au moins, doit renfermer trois Brahmanes ver-
sés dans les trois Livres saints, un Brahmane imbu du systéme philosophique ortho-
doxe du Nyaya, un autre imbu de la doctrine Mimans4, un érudit connaissant le
Niroukta (°%°), un légiste, et un membre de chacun des trois premiers ordres.

112. « Un Br@hmane ayant particuliérement étudié le Rig-Véda, un second connaissant
spécialement le Yadjous, un troisieme possédant le Sdma-Véda, forment le conseil de
trois juges pour la solution de tous les doutes en matiére de jurisprudence.

113. « La décision méme d'un seul Brahmane, pourvu qu'il soit versé dans le Véda, doit
étre considérée comme une loi de la plus grande autorité, et non celle de dix mille in-
dividus ne connaissant pas la doctrine sacrée.

114. « Des Brahmanes qui n'ont pas suivi les régles du noviciat, qui ne connaissent pas les
Textes saints, et n‘ont d'autre recommandation que leur classe, fussent-ils au nombre
de plusieurs mille, ne sont pas admis a former une assemblée légale.

115. « La faute de celui a qui des gens ineptes, pénétrés de la qualité d'obscurité, expli-
guent la loi gu'ils ignorent eux-mémes, cette faute retombera sur ces hommes, et cent
fois plus considérable.

116. « Les actes excellents qui conduisent a la béatitude éternelle vous ont été déclarés ; le
Dwidja qui ne les néglige pas obtient un sort trés heureux.

117. « C'est ainsi que le puissant et glorieux Manou, par bienveillance pour les mortels,
m'a révélé entierement ces lois importantes qui ne doivent étre un secret que pour les
hommes indignes de les connaitre.

118. « Que le Brahmane, réunissant toute son attention, voie dans 'Ame divine toutes les
choses visibles et invisibles ; car en considérant tout dans I'Ame, il ne livre pas son es-
prit a l'iniquité.

499 Mimansa, I'un des systemes philosophiques des Indiens. Voyez les Mémoires de M. Colebrooke sur la
Philosophie indienne (Traduction de M. Pauthier, p. 123 et suiv).

500 Niroukta, I'un des Védangas, glossaire comprenant I'explication des termes obscurs qui se rencontrent
dans les Védas. 155



119. « L'Ame est I'assemblage des Dieux ; l'univers repose dans I'Ame supréme ; c'est
I'Ame qui produit la série des actes accomplis par les étres animés.

120. « Que le Brahmane contemple, par le secours de la méditation, I'éther subtil dans les
cavités de son corps ; l'air, dans son action musculaire et dans les nerfs du toucher ; la
supréme lumiéere du feu et du soleil, dans sa chaleur digestive et dans ses organes vi-
suels ; I'eau, dans les fluides de son corps ; la terre, dans ses membres ;

121. « La lune (Indou), dans son coeur ; les Génies des huit régions (*°%), dans son organe
de l'ouie ; Vichnou (*°2), dans sa marche ; Hara (°°®), dans sa force musculaire; Agni,
dans sa parole ; Mitra (°**), dans sa faculté excrétoire ; Pradjapati, dans son pouvoir
procréateur ;

122. « Mais il doit se représenter le grand Etre (Para-Pouroucha) comme le souverain
maitre de I'univers, comme plus subtil qu'un atome, comme aussi brillant que I'or le
plus pur, et comme ne pouvant étre congu par l'esprit que dans le sommeil de la con-
templation la plus abstraite.

123. » Les uns l'adorent dans le feu élémentaire, d'autres dans Manou, Seigneur des créa-
tures ; d'autres dans Indra, d'autres dans l'air pur, d'autres, dans I'éternel Brahme,

124. « C'est ce Dieu qui, enveloppant tous les étres d'un corps formé des cing éléments,
les fait passer successivement de la naissance a l'accroissement, de I'accroissement a la
dissolution, par un mouvement semblable a celui d'une roue.

125. « Ainsi 'homme qui reconnait dans sa propre ame, I'Ame supréme présente dans
toutes les créatures, se montre le méme a I'égard de tous, et obtient le sort le plus heu-
reux, celui d'étre a la fin absorbé dans Brahme. »

126. « Ainsi termina le Sage, et le Dwidja qui lit ce code de Manou, promulgué par Bhri-
gou, sera toujours vertueux et obtiendra la félicité qu'il désire.

501 Ces Génies des huit régions ou points cardinaux sont : Indra, Agni, Yama, Nairita, Varouna, Vayou,
Kouvéra et Isa.
502 Vichnou, nommé cette seule fois dans le Texte de Manou, n'est sans doute ici qu'un Dieu secondaire,

peut-étre celui des douze Adityas qui porte ce nom. (Voyez ci-dessus, Liv. XI, st. 221.) Les Pouranas
font de Vichnou un Dieu supérieur a Brahma.

503 Hara, nom de I'un des onze Roudras.Voyez ci-dessu, Liv XI, st 221.
504 Mitra, un des douze Adityas.

156



NOTE GENERALE (°%)

Les savants Indiens pensent unanimement que plusieurs des lois faites par Manou, qui
est réputé leur plus ancien Iégislateur, étaient bornées aux trois premiers ages du
monde, et n'ont point de force dans I'age actuel, quelques-unes d'entre elles étant cer-
tainement hors d'usage ; et ils fondent leur opinion sur les textes suivants, qui sont ré-
unis dans un ouvrage intitulé MADANA-RATNA-PRADIPA.

I. KRATOU (°%) : Dans I'age Kali, un fils ne peut pas étre engendré avec une veuve par le
frere de I'époux décédé ; une demoiselle une fois donnée en mariage ne peut pas non
plus étre donnée une seconde fois, ni un taureau étre offert en sacrifice, ni un pot a
l'eau étre porté par un étudiant en théologie.

Il. VRIHASPATI : 1. Des autorisations a des parents d'engendrer des enfants avec des
veuves ou avec des femmes mariées, lorsque les maris sont morts ou impuissants, sont
mentionnées par le sage Manou, mais défendues par lui-méme par rapport a l'ordre
des quatre ages ; un acte semblable ne peut pas étre fait légalement dans cet age par
tout autre que le matri,
2. Dans le premier et le second age, les hommes étaient doués d'une pitié véritable et d'un
savoir profond ; ils étaient de méme dans le troisieme age ; mais dans le quatrieme,
une diminution de leurs pouvoirs intellectuels et moraux fut ordonnée par leur créa-
teur.
3. Ainsi des fils de différentes sortes furent acquis par les anciens Sages ; mais de tels fils
ne peuvent plus étre adoptés par les hommes privés de ces éminents pouvoirs.

I1l. PARASARA : 1. Un homme qui a eu des rapports avec un grand criminel, doit aban-
donner son pays dans le premier &ge ; il doit quitter sa ville dans le second; sa famille,
dans le troisieme ; mais dans le quatrieme, il lui faut seulement s'éloigner du cou-

pable.

2. Dans le premier age, il est dégradé par une simple conversation avec un homme dé-
gradé; dans le second, en le touchant; dans le troisieme, en recevant de la nourriture

de lui ; mais dans le quatrieme, le pécheur seul est chargé de sa faute.

IV. NARADA : La procréation d'un fils par un frere du mort, I'action de tuer des bestiaux
pour recevoir un héte, le repas de viande au service funébre, et l'ordre de I'ermite sont
défendus ou hors d'usage dans le quatriéme age.

V. ADITYA-POURANA : 1. Ce qui était un devoir dans le premier &ge, ne doit pas, dans tous
les cas, étre fait dans le quatrieme ; car, dans le Kali-youga, les hommes et les femmes

sont adonnés au péché :

2. Tels sont un noviciat continué pendant un temps trés long, et la nécessité de porter un
pot a I'eau ; le mariage avec une parente paternelle, ou avec une proche parente ma-
ternelle, et le sacrifice d'un taureau,

3. Ou d'un homme ou d'un cheval ; et toute liqueur spiritueuse doit dans I'age Kali, étre
évitée par les Dwidjas; il doit en étre ainsi méme de l'action de donner une seconde
fois une jeune femme mariée, dont le mari est mort avant la consommation, et de la
part plus considérable d'un frére ainé, et de la procréation d'un enfant avec la veuve

ou la femme d'un frere.

VI. SMRITI : 1. La commission donnée a un homme d'engendrer un fils avec la veuve de
son frére ; le don d'une jeune femme mariée, a un autre prétendu, si son mari est mort

tandis gu'elle reste vierge ;

2. Le mariage des Dwidjas avec des demoiselles n'appartenant pas a la méme classe ; le
meurtre dans une guerre religieuse de Brahmanes qui attaquent avec l'intention de

tuer,;

505 Cette note a été jointe par William Jones a sa traduction; je I'ai traduite de l'anglais.

506 Kratou, Vrihaspati, Parasara et Narada sont des saints personnages auxquels les Indiens attribuent des
codes de lois qui existent encore en totalité ou en partie. Voyez la préface du Digest of Hindu law on
contracts and successions.

157



w

. Une relation quelconque avec un Dwidja ayant passé la mer dans un vaisseau, quoi-
gu'il ait fait une expiation ; I'action d'accomplir des sacrifices pour des gens de toutes
sortes, et la nécessité de porter un pot a l'eau ;

4. L'action de marcher en peélerinage jusqu'a la mort du pélerin, et d'immoler un taureau
dans un sacrifice; celle d'accepter une liqueur spiritueuse méme a la cérémonie appe-
lée Soétramani ;

5. Celle de recevoir ce qui a été gratté du pot de beurre clarifié, lors d'une oblation au feu ;
celle d'entrer dans le troisieme ordre, ou celui des ermites, quoique cela soit prescrit
pour les premiers ages ;

6. La diminution des crimes en proportion des actes religieux et des connaissances sa-

crées des coupables, la regle d'expiation pour un Brahmane s'étendant jusqu'a la mort

. La faute d'entretenir des liaisons avec des coupables ; I'expiation secréete d'aucun des
grands crimes, excepté le vol ; I'action de tuer des animaux en I'honneur des hétes
éminents ou des ancétres;

. La filiation de tout autre qu'un lils Iégalement engendré ou donné en adoption par ses
parents ; I'action de quitter une femme Iégitime pour une faute moindre que l'adultére

~

[e¢]

. Ces parties de la loi ancienne ont été abrogées par les sages législateurs, suivant que les
cas se sont présentés au commencement de I'age Kali, dans l'intention de garantir le
genre humain du mal.

Il est & remarquer, sur les textes précédents, qu'aucun d'eux, a l'exception de celui de
Vrihaspati, n'est cité par KoulloGka, qui ne semble jamais avoir considéré aucune des
lois de Manou comme restreinte aux premiers ages ; que celui de la Smriti, ou du code
sacreé, est cité sous le nom du législateur, et que la prohibition, dans tout age, de la dé-
fense personnelle, méme contre les Brahmanes, est en opposition avec un texte de
Soumantou, avec I'exemple et le précepte de Krichna (°°") lui-méme, suivant le Ma-
habhérata, et méme avec une sentence du Véda, par laquelle il est enjoint a tout
homme de défendre sa propre vie contre tous les violents agresseurs.

©

FIN DE LA LOIS DE MANOU

507 Krichna est le Dieu Vichnou incarné ; William Jones fait sans doute ici allusion au second chapitre de la
Bhagavad-Gita, épisode du Mahabharata, grand poéme épique d'une grande célébrité, que I'on croit
avoir été composé prés de mille ans avant notre eére. La Bhagavad Gita est un dialogue philosophique
entre Krichna et son éleve Ardjouna.

158



