Denis Marcil

 SPIRITUELLE
__ Du Monde




Du méme auteur

La prophétie Celui qui vient
Monde Céleste

Secrets du Maitre Divin
Nouveau Monde

Edité en 2001 par
Sadhana Publications Spirituelles
Sherbrooke, Qc. Canada

© 2001 Sadhana Publications Spirituelles
© 2016 Edition Denis Marcil
Tous droits de traduction et reproduction réservés.

Dépot légal : 1°¢ trimestre 2001
Biblioth¢que nationale du Québec
Biblioth¢que nationale du Canada

ISBN : 2-922849-07-4
ISBN : 978-2-922849-07-3



Ce livre est dédié a Sathya Sai Baba

celui qui, par son exemple de vie et son

enseignement, a su transformer mon cceur.

Le 23 septembre 1995, Sathya Sai Baba a
béni I’ébauche qui allait devenir ce livre.

e

=

i

«WITH LOVE »
Baba



INTRODUCTION

Au retour d’un deuxieme voyage en Inde, au début de 1994, dans une de mes méditations, un
sentiment profond me suggérait de parler de la situation du monde dans lequel nous vivons et de sa
transformation qui était en marche. Ce réve éveillé me suggérait de parler de cette transformation a
partir de ma propre transformation intérieure, chose que je trouvais difficile a exprimer verbalement
en public, mais que I’écriture comme voie d’expression, avec mes difficultés et limites, serait capable
de rendre plus facilement.

Je n’ai pas la prétention d’étre un écrivain, loin de 1a, je me considere plutot comme un simple
aspirant sur le sentier et un instrument entre les mains de Dieu, désirant livrer un message d’espoir
pour les années a venir. L’écriture de cet ouvrage, qui est 'aboutissement d’un travail intérieur de
plus de trente ans, est avant tout pour moi considéré comme une « sadhana », un exercice de
discipline spirituelle que je me suis imposé afin de mieux me transformer. Tout le long de la
rédaction de ce livre, je me suis remis en question, j’ai laissé tomber des préjugés et une vision
nouvelle de la vie s’est ouverte devant moi.

Je tiens ici a remercier mon épouse Lucille pour son soutien moral et sa compréhension dans ma
démarche intérieure. Je veux remercier aussi quelques personnes en particulier : Rhodina, Jean-Marie,
Marie-Andrée, Johanne, Alain et Marjoleine qui ont su me guider et m’apporter leur aide précieuse
ainsi que leurs conseils dans I'écriture.

Ce livre n’est pas une autobiographie, mais le compte rendu d’un travail de transformation
intérieure entrepris a la suite de ma rencontre avec Sathya Sai Baba. Bien que ma démarche spirituelle
ait commencé dans les années soixante alors que j’étais jeune adulte et que je débutais parallélement
une vie professionnelle comme policier, ce n’est que tout récemment que la grande transformation a
vraiment commencé.

A Iépoque de mes débuts comme néophyte et aspirant a la connaissance de la « vérité », une soif
de savoir me poussait a la lecture d’écrits ésotériques et d’ouvrages sur les grands mysteres de la vie et
de la mort, de notre raison d’étre en ce monde et du pourquoi de toute chose. L.a grande question
classique venait hanter mon esprit : « Qui suis-je? ».

Apres plusieurs années de recherche intellectuelle, bien que la lecture ait abondamment nourri
mon mental, mon ame restait vide. Je n’avais presque rien changé a mes mauvaises habitudes de vie.
Je cherchais encore, par tous les moyens, le plaisit des sens; Dieu et la dévotion n’avaient aucun
attrait pour moi.

Dans ma quéte du savoir, au cours de 'année 1983, j’avais lu, entre autres, un article dans une
revue qui décrivait existence d’un étre exceptionnel a I'image de Jésus. Cet homme prodiguait

4



miracles et enseignements autour de lui. Par son pouvoir divin, il pouvait guérir les malades au simple
toucher, multiplier la nourriture et matérialiser des objets d’un simple geste de la main. Bhagavan Sri
Sathya Sai Baba, qui vivait en Inde, était présenté comme une descente du Divin sur terre dont la
mission déclarée était de rétablir la fraternité entre les hommes. Son but était d’apporter la paix dans
le cceur de ’homme par un renouveau spirituel de P’humanité. Son enseignement, semblable a ceux
des grandes religions de notre monde, était basé sur 'amour du prochain et le service désintéressé.

Jétais fasciné par ce que je venais d’apprendre et en méme temps sceptique, car aucun média
d’information n’en avait jamais parlé. Ftait-ce possible dans notre monde de haute technologie et de
communication qu’un tel personnage ait été tenu a I’écart alors que le monde avait tant besoin de
solutions a la crise qui le menagait et le menace encore. Enfin, me disant que I'Inde était loin de mon
pays et ne voyant pas la possibilité de vérifier ces informations dans 'immédiat, je laissai cet article
dans Poubli.

Sans que je m’en rende compte, I'article sur ce Sai Baba de I'Inde avait laissé une graine de
semence au fond de mon cceur. Plusieurs années se sont écoulées avant que cette graine puisse

germer en moi et qu’un intérét nouveau surgisse pour ce personnage ¢nigmatique et mystérieux de
I'Inde.

Ce n’est que cinqg ans plus tard, alors que j’exercais ma nouvelle profession de libraire, que des
livres parlant de Sathya Sai Baba attirérent a nouveau mon attention. J’étais de plus en plus fasciné et
intrigué par ce Sathya Sai Baba. Je voulais tout savoir sur cet homme que I'on disait divin. D’un autre
coté, le doute était encore présent dans mon esprit. Je ne voulais surtout pas me laisser avoir par un
gourou qui se prétendait le Maitre des maitres.

Pour me rassurer, je décidai de visiter le centre Sri Sathya Sai de Montréal. Les témoignages
obtenus dans ces lieux confirmerent et enrichirent ceux dont j’avais déja pris connaissance par mes
lectures. Les fideles de Baba que je rencontrais, spécialement ceux qui revenaient de I'Inde,
rayonnaient d’une lumiere particuliere. Ils avaient tous un point en commun : Pamour dans leur
cceur. Cet amour, je pouvais le ressentir et il nourrissait mon ame. Mon besoin grandissant d’amour
exigeait encore plus, je devais me rendre en Inde afin de vérifier par moi-méme ces dires et gouter
plus intensément cet amour.

En 1992, j'effectuais mon premier voyage en Inde a la rencontre de Sri Sathya Sai Baba.
L’expérience intérieure d’ouverture du cceur qui a résulté de ce voyage fut la confirmation que j’étais
sur le bon chemin et que j’avais enfin trouvé «ma voie». N’ayant plus a chercher ailleurs, je décidai de
mettre en pratique dans ma vie, de fagon graduelle, les enseignements de ce Maitre exceptionnel.

Quelques mois apres ce retour de I'Inde, j’ai entrepris une formation de psychothérapeute en
relation d’aide qui avait déja été prévue 'année précédente, mais qui avait été reportée a plus tard, a
cause d’'un voyage en Europe qui ne pouvait étre annulé. Cette formation fut essentielle, non
seulement pour devenir un thérapeute, mais pour effectuer un travail en profondeur sur moi-méme :
m’aider a « accepter les choses que je ne pouvais changer » et me donner « le courage de changer » ce
que je n’aimais pas. Je me devais de mettre de l'ordre dans les introjections « achetées » dans mon
enfance, les années passées dans I'armée et ma carriere de policier, qui furent toutes marquées par
une forte autorité. Les enseignements de Baba, eux, allaient se charger de la transformation spirituelle



de tout mon étre. C’est pourquoi j’ai aussitot approfondi les enseignements de Sathya Sai Baba a
travers ses écrits dont je me suis largement inspiré pour la rédaction de ce livre.

Depuis quelques décennies, nous entendons parler de transformation sociale, économique et
méme culturelle, mais rien ne semble bouger. Pourtant, nous savons tous qu'il existe un malaise dans
notre société d’aujourd’hui et quun changement serait plus que souhaitable afin d’apporter la paix et
I’harmonie dans le monde. Mais comment changer le systéme social dans lequel nous vivons sans se
changer soi-mémer Cela n’est pas possible.

Il est admis que la transformation de la société commence toujours par la transformation
intérieure de I'individu. Ceux qui s’engagent dans cette tache découvrent que le changement, bien que
lent, est possible et durable. Ces individus deviennent alors des modeles et des exemples a suivre.

Sathya Sai Baba est venu dans notre monde justement pour nous aider a nous transformer de
Iintérieur afin de créer autour de nous une société meilleure, une société ou chaque individu pourra,
un jout, vivre en paix et en harmonie avec lui-méme et avec le reste du monde.

Les enseignements de Sathya Sai Baba sont simples et a la portée de tous. Ils sont basés sur les
grandes valeurs morales et la dévotion et ils peuvent étre mis en application aussi bien par un
aspirant a la spiritualité que par un érudit hautement versé dans les connaissances spirituelles. La
présentation des enseignements de Sathya Sai Baba dans cet ouvrage n’est qu’un survol de tout ce qui
peut avoir été révélé par ce dernier car sa totalité nécessiterait en réalité plusieurs volumes.

Sathya Sai Baba, dans sa grande mission de transformation basée sur 'amour, veut enseigner a
’homme comment passer de son état actuel de nature « animale » (influencé par les mauvaises
qualités) a I’état d’Homme-Humain et plus tard passer a I'état ’Homme-Divin, créant ainsi sur la
terre le retour de I’age d’or. Sous linspiration et la direction de Sathya Sai Baba, nous allons passer
ensemble a travers les trois étapes de la nature humaine et découvrir par nous-mémes la voie qui
nous aidera a devenir un étre enticrement Divin.

Ce livre est une invitation aux enseignements de Baba qui sont présentés parfois dans un style de
fermeté qui est propre a Sathya Sai Baba, style que j’ai adopté dans certaines parties de ce livre afin de
mieux représenter son message. Baba doit étre vu comme un pére et une mere qui veulent bien
éduquer leur enfant. Il le fait avec fermeté afin que nous ayons une bonne structure de base, mais
aussi avec beaucoup de douceur et d’amour. Baba veut avant tout notre bien et notre bonheur qui
sont le prélude a la grande transformation du monde.

%ok

Lors d’une entrevue avec Sathya Sai Baba le 23 septembre 1995, ce dernier me dit a quatre
reprises : « Tu as le temps ! ». Ce temps est arrivé, soit plus de 20 ans plus tard, de publier ce livre.

[auteur



Premiére Partie

L’HOMME ET SA NATURE

De P’illusion a la réalité

« O Seigneur,
si je tire mon bonheur des choses de ce monde,
fais-moi oublier ces choses irréelles et
montre-moi le bonheur éternel. »
Sathya Sai Baba

Chapitre 1

LA DESCENTE DU DIVIN

Bhagavan Sri Sathya Sai Baba

L’Inde est reconnue depuis des millénaires comme un pays de trés haut niveau spirituel et
religieux. Bon nombre d’histoires nous relatent la vie des grands saints et maitres spirituels originaires
de ces contrées. Plusieurs parmi eux furent connus des Occidentaux au cours du siecle dernier.
Quelques Malitres authentiques attirerent des disciples sérieux qui, a leur contact, ont vu leur vie se
transformer. De retour chez eux, par leur rayonnement et leur enthousiasme, ces personnes
incitérent d’autres chercheurs a se rendre en Inde afin de découvrir ces hommes et ces femmes hors
du commun qui avaient trouvé la paix intérieure et 'union avec Dieu.

En 1926, la naissance d’un enfant dans la famille de Peddra Venkapa Raju et Easwaramma Raju
changea le cours de la vie de Puttaparthi, paisible petit village du sud de I'Inde. Les jours précédant le
23 novembre 1920, jour de la naissance de Sathyanarayana Raju, des phénomenes étranges se
manifesterent dans la maison familiale : la nuit, les instruments de musique se faisaient entendre sans



que personne ne les touche. Ces signes étaient de bon augure et annongaient la venue d’un étre
exceptionnel dans cette demeure.

Au cours de son enfance, le jeune Sathyanarayana se différenciait des autres enfants du village.
Son comportement tres éveillé pour son age troublait ses parents. I s’objectait a toute
consommation de viande, nourrissait les défavorisés du village avec la nourriture dont il disposait
pour lui-méme, fuyait les endroits ou 'on maltraitait ou tuait les animaux et cherchait toujours a
rendre service autour de lui.

Des I'age de huit ans, il composait déja des chants religieux, de la poésie et des picces de théatre
pour son entourage. A Pécole, pour faire plaisir aux autres enfants et parfois par nécessité, il sortait
d’un sac de papier vide, des crayons, du papier, des bonbons et autres sucreries. 1l disait que cela ne
venait pas de lui mais de la « Shakti » (personnification de la force et de Iénergie primitive, I’énergie
de la Meére divine) qui obéissait a ses ordres.

Le 8 mars 1940, a I’age de treize ans et demi, Sathyanarayana tomba sur le sol, inconscient. Les
gens pensaient qu’il avait été piqué par un scorpion noir. Il n’en était rien. L’enfant venait de
commencer un étrange processus de transformation qui dura plusieurs jours. A son révell, il pouvait
commenter des textes sacrés qu’il n’avait jamais lus et chanter des chants en sanskrit qu’il n’avait pas

appfis.

Toute son enfance fut marquée par divers phénomenes qui agagaient grandement ses parents : les
matérialisations qu’il réalisait n’étaient pas chose courante dans ce coin de pays. Les parents,
découragés, ne sachant plus quoi faire avec lui, approchérent des médecins et des exorcistes pour
comprendre ce genre de manifestations et autres comportements considérés comme « anormaux » et
éventuellement les empécher de gré ou de force. Aucune intervention ne réussit a contenir la divinité
de l'enfant.

Le 23 mai de la méme année, il réunit tous les membres de sa famille autour de lui ainsi que
d’autres personnes du village. Il matérialisa alors des fleurs, des fruits, du riz et des sucreries pour
eux. Pres de la moitié du village accourut sur les lieux. C’est alors que Sathyanarayana déclara a tous :
« Je suis Sai Baba ».

Dans les jours qui suivirent, les paysans du village voulurent des preuves de son authenticité. Sai
Baba demanda que des fleurs de jasmin soient déposées dans ses mains. D’un geste rapide, Baba
lanca les fleurs qui, en retombant sur le sol, formeérent le nom de Sai Baba en télugu, sa langue
maternelle. C’est alors qu’il mentionna qu’il était la réincarnation du grand saint Sai Baba de Shirdi
décédé en 1918. En signe de dévotion, il dit: « Je suis venu afin d'écarter tous vos soucis. Rendez-moi
hommage tous les jendis, gardez, vos esprits et vos demenres (corps) propres et purs. »

11 délaissa alors I’école, disant qu’il n’en avait plus besoin et prévint sa famille de son départ : « Je
m'en vais, je ne vous appartiens pasy mes fidéles m'appellent; j'ai mon travail. » 11 prit alors le nom de Sathya Sai
Baba pour éviter toute confusion entre lui et le saint de Shirdi.

Deés les premiers jours suivant cette déclaration publique, les gens commencerent a affluer dans le
petit village ou les routes étaient presque inexistantes. Les premiers pélerins indiens durent s’y rendre
en charrette tirée par des beeufs et traverser la riviere a gué. Les pelerins, de plus en plus nombreux,

8



devaient étre logés et nourris durant leur séjour, ce qui causait un grand probleme d’intendance
puisquaucun lieu d’hébergement n’existait. Sathya Sai Baba voyait a tout pour le bien-étre de ces
pelerins et, lorsque la nourriture venait 2 manquer, il multipliait les aliments au grand émerveillement
de tous.

Durant les trente deux premicres années de sa vie, Sathya Sai Baba accorda une certaine
importance aux « miracles » parallélement a 'enseignement. Il voulait démontrer avant toute chose
quil n’était pas un homme ordinaire, mais une incarnation de nature divine. A maintes occasions,
soit en présence de plusieurs milliers de personnes soit en présence de petits groupes, Sathya Sai
Baba utilisa son pouvoir de création afin de matérialiser divers objets : statuettes représentant des
divinités indiennes, bagues, colliers, médaillons, pierres précieuses, rosaires, fruits, fleurs, cendre
sacrée et autres choses ou objets qu’il distribuait alors autour de lui sans rien demander en retour.

Les guérisons accomplies par Sathya Sai Baba ne se comptaient plus tellement elles étaient
nombreuses. 1l a redonné la vue a des aveugles, fait entendre des sourds, guéri des cas de cancer en
phase terminale, de SIDA, de lepre, et il a méme ressuscité plusieurs personnes décédées.

La matérialisation de « lingams », pierres de forme ovale, était et restera toujours pour tous un
grand mysteére. Chaque année, a la nouvelle lune de février, et ce jusqu’en 1977, Baba sortait de sa
bouche une pierre qui s’était formée dans son ventre. Dans les années suivantes, et ce jusqu’en 1998,
ce « lingam » ne sortait plus de sa bouche, mais il était matérialisé d’un simple geste de sa main. De
nouveau, le 14 février 1999, Sathya Sai Baba a fait sortir un « Lingam » en or de sa bouche devant
une foule de plusieurs milliers de personnes. Cette pierre, aux grandes propriétés curatives, symbolise
I'univers et la création. Cet « ceuf cosmique » était et est encore aujourd’hui remis a un fidele pour
son bien-étre et celui de son entourage.

Tout ce que Sathya Sai Baba accomplissait avait un but précis et démontrait qu’il n’était pas un
étre humain ordinaire, mais une incarnation divine sous forme humaine. Une telle incarnation divine
en Inde est connue sous le nom d’Avatar.

L’Avatar Sathya Sai Baba

Dans la Bhagavad Gita, texte sacré de I'Inde et vieux de plus de 5000 ans, il est écrit : « Chague fois
que ['ordre défaille, 6 Bharatide (I'Inde), et que le désordre s'éleve, c’est alors que moi, je me produis moi-méme.

Pour la protection des bons et la destruction des méchants pour rétablir I'ordre, d'dge en age, je viens a l'existence. »
Bhagavad Gita, ch. IV, Verset 7 et 8.

En effet, a chaque période critique de lhistoire de ’humanité, un Etre divin descend sur terre
dans un corps physique afin d’éclairer et de guider '’humanité souffrante. Depuis 'origine de notre
monde, des AVATARS (descente de la Conscience Divine) se sont manifestés parmi nous afin de
rétablir Pordre universel (la loi morale) et nous conduire vers la paix et I'unité entre les peuples.

Un Avatar est un étre réalisé qui n’a plus rien a apprendre du monde ou il se trouve. Il vient
enseigner aux peuples de la terre, la fraternité entre les hommes et la paternité de Dieu. Un étre de
cette nature est un guide, un phare qui nous indique le chemin vers la réalisation du Soi, I'union avec
Dieu.



La venue d’un Avatar apporte toujours des changements majeurs dans le pays ou il habite ainsi
que dans la vie de tout homme qui cherche Dieu; cette venue a pour but d’élever la conscience du
genre humain et de lui faire découvrir le beau, le bon, le vrai et le juste en toute chose. Bien qu’il ait
choisi de s’incarner dans une période difficile, ce n’est jamais au hasard que cette descente s’effectue.
Elle survient pour contrer la décadence sur terre et répond a 'appel des sages et des saints qui ont
prié avec dévotion. Seul un appel fait avec ferveur et dénué d’égoisme peut atteindre les hautes
sphéres célestes et ainsi recevoir une réponse favorable.

La venue d’'un Etre divin sur terre est chose rare et peut étre précédée par lenvoi d’énergie
particulicre dans le monde afin que humanité soit préparée a recevoir ce réformateur. Cette
libération d’énergie provoque l'affrontement des forces des Téncbres contre les forces de la Lumiere.
Cette guerre entre ces deux grandes puissances est tres bien décrite dans le Mahabharata, livre tres
ancien de I'Inde, qui relate le combat entre les Pandavas, qui représentent les forces du Bien et les
Kauravas, qui représentent les forces du Mal. Ce combat historique avait mis en jeu le sort de
'univers tout entier. Cet affrontement des forces opposées au cours des millénaires passés décrit une
situation semblable a celle de notre monde moderne, avec ses conflits d’envergure mondiale d’ordre
politique, économique, social et religieux, lesquels se sont soldés en guerres dévastatrices.

L’objet de ce livre n’est pas de discourir longuement sur la doctrine des Avatars et la venue des
Maitres dans le monde. D’autres auteurs mieux qualifiés sur le sujet I'ont fait dans le passé. Mais il
semble intéressant de mentionner que, dans « Un Traité sur le feu Cosmique », le Maitre Djwal Kohl,
par 'entremise d’Alice A. Bailey, nous décrit ce qu’est un Avatar :

« I est lui-méme les trois aspects de la Déité. 1] est le Soi et le Non-Soi, I/ est Shiva, 1ishnu et Brabma en
synthese dans la manifestation. 1/ est le moyen par lequel la 1 olonté, I'Amonr et le Mental de Dien deviennent
intelligibles et apparents. 11 est la force électrigue positive et négative, I'équilibre. I est la flamme, le fen, ['étincelle en
manifestation. »

Dans cet exposé, le Maitre tibétain mentionne qu’un Avatar est la synthese de la Trinité divine en
manifestation dans la maticre. Il est ce que nous pouvons appeler un Avatar complet, ce qui veut dire
qu’ll posseéde les seize attributs divins. Cet Avatar pleinement réalisé est doté d’une Conscience
absolue dés sa naissance. Il est Dieu en manifestation sur terre. Aucune autre forme ne peut étre plus
¢levée que lui : il est la totalité et le tout.

Sathya Sai Baba a souvent mentionné dans ses discours qu’il était un Avatar de Vishnu (Pere pour
les Chrétiens) et qu’il représentait la Trimurti (Trinité) hindoue formée des trois dieux qui
symbolisent respectivement le pouvoir de destruction de Shiva, de conservation de Vishnu et de
création de Brahma.

Nous pouvons reconnaitre I’Avatar complet par I'observation de ses pouvoirs de Création, de
Conservation, de Destruction, de Connaissance des existences précédentes et de Dispense de la
grace. Ces pouvoirs s’appliquent au passé, au présent et au futur : ce qui constitue les quinze premiers
attributs d’un Avatar. Ces attributs, tels que présentés, ne s’appliquent qu’a des étres de nature divine.

Le seizieme élément est le plus important; il comprend les trois qualités suivantes :
I’Omniprésence, ’'Omnipotence et 'Omniscience. ’Avatar qui possede ces trois qualités, en plus de
la maitrise totale des quinze autres, est appelé un Avatar complet. Il peut étre partout a la fois, créer
ou matérialiser par la pensée tout ce qu’il veut quand il le veut et en outre, il a la connaissance de

10



toute chose sans jamais I'avoir étudiée.

Dans « Mon Baba et Moi », John Hislop raconte une conversation au cours de laquelle Sathya Sai
Baba a expliqué les quinze attributs de base qu’un homme ordinaire doit maitriser sur le plan
physique avant de s’approcher du seizieme attribut. Ce sont la maitrise totale des cinq sens d’action :
parler, prendre, marcher, éliminer et manger; des cinq sens d’aperception : ouie, le toucher, la vue,
I'odorat et le gout; des cinq éléments : la terre, le feu, 'eau, Iair et I’éther. Il se peut qu'une personne
arrive au cours de sa vie a maitriser partiellement 'un de ces quinze attributs. Cette maitrise ne fait
pas de cette personne un étre réalisé pour autant. Seule une démarche spirituelle sincere, sur une des
multiples voies de la réalisation, en complémentarité a cette maitrise, fera d’elle un étre réalisé.

Nous reconnaissons toujours un arbre a ses fruits. Il en est de méme pour un Avatar dont les
actions et les paroles doivent étre en harmonie constante. Sathya Sai Baba a toujours dit : « Ma vie
est mon message et mon message est amour ». Durant sa vie, Baba a démontré plus d’une fois,
par ses actions, qu’il était bien un Avatar complet. Par amour pour ses fideles, il est apparu
physiquement a plus d’un endroit a la fois; il a été vu sur tous les continents du monde venant
secourir des fideles en difficulté. Les millions de fideles qui ont eu la chance de le cotoyer de pres
peuvent témoigner que Baba sait tout de leur passé et de leur futur. Tous ont observé Son
Omnipotence, ses « jeux divins » ou « miracles ».

Sathya Sai Baba connait tout et sait tout. Il peut facilement interpréter les écritures sacrées de
toutes les religions du monde, et méme en corriger les erreurs d’interprétation.

Par exemple, au mois de mars 1940, alors qu’il n’avait que treize ans et qu’il habitait chez son frere
a Uravakonda, un village voisin de Puttaparthi, Baba composa des poe¢mes et interpréta le Védanta
considéré comme l'achévement philosophique des Védas, les plus anciennes Ecritures sacrées de
I'Inde. Poursuivant ses révélations, il fit venir Pérudit de l'endroit et le corrigea dans son
interprétation du Bhagavatam, un traité sur la vie de Krishna et sur la dévotion.

Dans un discours fait le 25 décembre 1972, Sathya Sai Baba a signalé une omission la Bible en ces
mots : « A Linstant oir 1/ se fondit dans le supréme principe divin, Jésus communiqna a Ses fideles une chose qui,
depuis, a ét¢ mal interprétée par de nombrenx commentatenrs. (...) Celul qui m’a envoyé viendra a
nouveau. Son nom sera Vérité. Il portera un vétement de couleur sang. Il sera de petite
stature, avec une couronne sur la téte. »

Toutefois, 'un des pouvoirs les plus émouvants et les plus saisissants de ’Avatar Sathya Sai Baba -
pouvoirs qui sont d’ailleurs bien au-dela de ce que nous pouvons observer par nos sens externes -
c’est la transformation du cceur de ’homme par 'amour. Cette transformation par 'amour est la base
de tout changement dans le monde. Baba a consacré toute sa vie a cette entreprise qu’il s’est engagé a
réaliser avant de quitter ce monde. Seul un Avatar peut accomplir un travail aussi grandiose. A
I’heure actuelle, la réforme de I’éducation, par le retour aux valeurs morales, telle qu’entreprise dans
ses écoles et colleges en Inde, se propage non seulement dans son pays natal mais aussi vers d’autres
régions du monde, ce qui est un signe indubitable que le travail de PAvatar est déja bien commencé.

11



Ma découverte de Sathya Sai Baba

I’Avatar est comme un phare; il projette sa lumicre dans toutes les directions a la fois afin
d’éclairer le chercheur de vérité. Pour ceux et celles qui sont sensibles a cette lumiere, 'appel qui les
conduira auprés du Maitre divin viendra a travers un réve, une expérience mystique ou psychique,
une lecture, ou encore a la suite d’un événement tragique ou heureux.

C’est en lisant la revue francaise « Le Monde Inconnu », en 1983, que je regus cet appel et que je pris
connaissance pour la premicre fois de 'existence de Sathya Sai Baba. Engagé a cette époque dans
I’Ordre de la Rose-Croix et le Martiniste, deux ordres traditionnels et initiatiques, j’avais appris que «
le maitre apparait lorsque I’éleve est pret. » Cétaient la des paroles connues de tous les mystiques et
qui donnent de I'espoir a tous ceux qui cheminent sur 'un des sentiers de la spiritualité. Je me
demandais comment le Maitre pourrait bien m’apparaitre. Il m’était difficile de me faire une idée
précise a ce sujet. Mon attente - infantile il est vrai - était toujours de voir un maitre se matérialiser
devant moi et me dire : « Voici, je suis le maitre que tu attends. » Mais cet événement tant attendu ne
se réalisa pas ainsi.

Le Maitre avait employé, avec moi, un moyen tout autre; il avait utilisé cet article de revue pour
apparaitre a I’éléve que j’étais, mais I’éleve ne I’a pas reconnu, pas immédiatement du moins. Cing ans
se sont écoulés avant que je ne m’intéresse a nouveau a ce Maitre de I'Inde. Sans nier son existence,
I’éleve, pris dans sa recherche intellectuelle, n’était pas encore assez prét pour découvrir toute
I'importance de ce divin personnage qui désirait se manifester a lui. Mes lectures se poursuivirent
encore des années. Les ouvrages de Michel Coquet, en 1988, Lz Doctrine des Avatars et Demenre de Paix
Supréme vinrent éveiller a nouveau ma curiosité, mais pas assez pour m’inciter a chercher a rencontrer
Sathya Sai Baba que je trouvais toujours hors de ma portée.

Un doute persistait toujours dans mon esprit et je ne voulais pas m’aventurer dans une voie
orientale dont je ne connaissais pas tous les fondements et les buts. Deux autres années passerent
avant que je ne lise L ncarnation de I'amonr de Peggy Mason/ Ron Laing et Le Saint homme et le psychiatre
de Samuel H. Sandweiss. Je lus ces deux volumes presque d’un seul trait. Ils décrivaient Pexpérience
des auteurs et leurs relations avec Sathya Sai Baba. Leurs témoignages touchants et sincéres ont su
éveiller en moi le besoin d’amour véritable que je cherchais.

Le récit de Peggy Mason vint toucher une corde sensible au fond de mon cceur. Je fus tres ému de
lire I’histoire de sa vie et son long cheminement spirituel; ce ne fut qu’a 'age de 70 ans qu’elle put
enfin trouver la lumiere qui transforma sa vie. Peggy Mason, cette adepte de la nature, par son amour
pour les étres humains et son ouverture du cceur pour tout ce qui vit, a éveillé en moi mon besoin
intérieur de me rapprocher de Dieu, chose que j’avais négligée durant toute ma vie. ’expérience de
cette grande dame a dissipé, en grande partie, mes doutes. Elle a non seulement fait germer la
semence dans mon cceur, mais elle a été également le fertilisant qui a fait grandir en moi ce besoin de
recevoir et d’exprimer 'amour.

A la lecture de ces ouvrages, il m’était plus facile de m’identifier a Ron Laing et Samuel Sandweiss
qui étaient de formation scientifique et de nature plus rationnelle. J’ai observé leurs questionnements
et leurs expériences avec Sathya Sai Baba. Tous deux, indépendamment 'un de lautre, recurent lors
de leur rencontre avec cet homme divin, tant et tant d’amour. Les larmes de joie qu’ils laisserent
couler sur leurs joues firent fondre leurs doutes, comme neige au soleil, au sujet de la divinité de

12



Sathya Sai Baba. Je fus treés ému par leurs témoignages au sujet de leur transformation intérieure. Cela
fut un des éléments qui m’indiquait que je ne faisais pas fausse route. La certitude était présente dans
mon cceur. Au fond de mon étre, je savais que ce personnage de I'Inde était celui dont j’attendais
depuis toujours le retour, celui que mon cceur avait tant souhaité rencontrer.

J’eus l'occasion de lire et relire ces ouvrages dans les années qui suivirent. La semence qui avait été
déposée dans mon cceur sept ans auparavant avait germé et était préte a se manifester dans ma vie de
tous les jours. Ces lectures inspirantes mettaient du baume sur mon cceur et m’apportaient une lueur
d’espoir pour les années a venir; elles venaient contrebalancer toutes les prophéties pessimistes que
certaines revues et livres dits du Nouvel age voulaient me faire croire.

Il ne me restait qu'une chose a accomplir pour étre vraiment sur de ne pas me tromper : ¢’était de
me rendre en Inde et de vérifier par moi-méme les propos de ces merveilleux récits. Mais je ne me
sentais pas encore prét pour un tel voyage. Auparavant, je voulais faire le point sur ma démarche
antérieure et, au besoin, couper les liens avec les organisations dont je faisais partie et ou je ne me
sentais plus utile. Durant cette période de ma vie, je m’éparpillais dans plusieurs mouvements, je
cherchais la « meilleure voie », celle qui ne me demandait pas trop d’effort, de travail sur moi.
Grandes étaient mon erreur et mon illusion. La réalité est toute autre. J’avais compris qu’il était
impossible d’avancer spirituellement et, par le fait méme, de reconnaitre le Maitre qui veut «
apparaitre », sans un travail en profondeur sur soi.

I’Avatar est venu pour m’aider, me guider et m’offrir la possibilité de le servir, mais ma résistance
au changement était tellement grande que j’ai da attendre encore quelques années avant de vraiment
m’engager sur la voie. Cette voie, que Sathya Sai Baba nous propose, est celle de la libération, celle
qui nous permettra de sortit du cycle des « téncbres » dans lequel nous sommes pris,
individuellement et collectivement.

Le message de Sathya Sai Baba

La voie de la libération que Sathya Sai Baba nous propose fait partie de sa grande mission de
transformation du monde. Depuis le début de sa vie publique en 1940, Baba a déclaré a maintes
reprises les raisons de sa venue parmi nous, en particulier a travers ses discours adressés a ses
étudiants et 2 ses fidéles.

Le 23 novembre 1968, jour de son quarante-troisiéme anniversaire, Sathya Sai Baba livra au
monde un exposé tres révélateur intitulé : « Pourquoi Je M'incarne » publié dans I aube d’une nouvelle
ére de A. et S. Craxi. I’introduction de son discours reprenait les paroles de Krishna dans la Bhagavad
Gita comme étant les siennes, témoignant ainsi de sa nature divine.

« Je m'incarne d'ere en ere pour protéger les hommes vertuenx, pour détruire cenx qui se complaisent dans le Mal,
pour rétablir la Moralité et la Vertu sur une assise ferme. A chaque fois que le désordre régne de par le monde, le
Seignenr s'incarne et prend forme humaine de facon a indiguer a I'bumanité le chemin de la Paix. »

*

« Ma véritable mission n'est pas senlement d'accomplir des guérisons, de controler ou de soulager les miseres
individuelles. Non, Ma tiche est autrement plus importante, et le soulagement que Je peux: apporter a certains est pour
ainsi dire fortutt, comparé anx véritables desseins que Je me suis assignés. Ma mission est la protection des 1 édas et

13



des Sastras (écrits sacrés) afin d'en montrer la valeur a tous les peuples. Je réussirai, rien ne pourra m’arréter ou me
retarder, car lorsque le Seignenr décide de faire quelque chose, rien au monde ne peut 1.°en empécher. »

*

« Je suis venu pour protéger le Sanathana Dharma c'est-a-dire la Sagesse des Anciens (la loi morale et la vertn).
Ma mission est de répandre la joie autonr de moi et Je suis toujours prét a venir parmi vous, non pas une, mais denx
ou trois fois, et aussi souvent que vous Me voulez. »

*

« Essayez; done de vous rapprocher de Moi, mais dans votre canr et vous serez récompensés, car vous aussi ponrre
acqueérir une fraction de cet amour supréme. C'est une grande chance qui vous est offerte. Soyez, certains que vous sereg
tous libérés. »

*

« La plupart des gens hésitent a croire que les choses iront beaucoup mienx dans un futur proche, que la vie
sera heurense et pleine de bonheur, et que l'dge d'or fera a nouvean son apparition. Je vous affirme que ce corps
divin n’est pas venu en vain et qu’ll réussira a écarter la crise qui menace I'humanité. »

*

Dans des exposés subséquents, Sathya Sai Baba a dévoilé 'avenir de ’humanité en ces mots :

« Une révolution est en marche, qui n’a rien a voir avec la politique, ['économie, la science ou la technologie et
qui est bien plus puissante et profonde qu’ancune autre révolution jamais faite auparavant, et c'est la révolution
spirituelle. Son rile est d’éclaircir la vision intérienre de I'bomme. »

« Je suis venu pour allumer la lampe d’amour dans vos caurs, de maniere a ce qu'elle brille, jour apres jour
avec encore plus d’éclat. Je ne parle pas an nom d'une religion spécifique. Je ne suis pas venu faire de la réclame
pour quelgue secte que ce soit, ni pour ancune cause ou principe. D’aillenrs, je ne rassemble pas des partisans pour
quelque doctrine que ce soit et je ne me propose pas d’attirer des disciples ou dévots a ma cause. Je suis venn pour
vous parler d’'une foi universelle, de cette voie d’amont, de la vertu d'aimer et de cette nécessité d'aimer. »

*

« Un des buts principaux de ma mission est d'engendrer la renaissance spirituelle de humanité par la
démonstration et l'enseignement des valenrs suprémes de VERITE, d’AMOUR, de PALX, de CONDUITE
JUSTE et de NON-IVIOLENCE »

14



Chapitre 2

LE COSMOS ET LE MONDE

L’unité de Dieu par dela Pillusion

Hermes Trismégiste, nom donné par les Grecs au dieu du Savoir égyptien Thot, aussi appelé le «
trois fois grand », nous a laissé cette phrase célebre : « Ce qui est en haut est comme ce qui est en
bas. » Par ces mots, nous devons comprendre que ’homme est le reflet de I'univers, le microcosme
dans le macrocosme. I’homme est a I'image de I'infiniment grand.

Comprendre le cosmos et saisir le sens réel du monde n’est pas chose facile. Notre intellect et nos
facultés psychiques n’étant pas pleinement développés, notre compréhension globale de I'univers en
est nécessairement restreinte. L’illusion qui découle de notre interprétation faussée par nos
perceptions nous induit en erreur et parfois méme nous fait voir ’homme comme le centre de
'univers. Nous avons cette facheuse tendance a ramener tout ce qui nous entoure a nous-meémes et
oublions que nous sommes aussi des particules de cet univers.

Pour bien illustrer cette réflexion, imaginons que nous sommes des petites fourmis de nos jardins
qui essaieraient de comprendre 'immensité de la terre sur laquelle elles vivent. La terre est tellement
grande comparativement a leur fourmiliere qu’elles ne peuvent en comprendre la totalité. Alors, elles
pourraient émettre toutes sortes de tentatives d’hypotheses limitées par leur perception restreinte.

Les astrophysiciens et les astronomes tentent depuis fort longtemps de découvrir les confins de
notre univers, au moyen de leurs puissants télescopes, mais ils n’y parviennent pas. Cet univers
semble s’étendre encore et encore, jusqu’a l'infini. Tout récemment, grace au télescope Hubble, des
savants ont découvert dans le cosmos un ensemble de particules qui seraient composées d’une sorte
d’intelligence créatrice responsable de expansion et de la contraction de 'univers.

Avec cette découverte, nous pouvons nous demander si la science n’est pas sur le point de «
découvrir » Dieu. Il est fort possible que ce soit le cas. C’est d’ailleurs ce que Sathya Sai Baba a
confirmé a Isaac Tigrett, un fervent fidele américain, au cours de 'année 1995. Cette découverte
serait un point majeur dans le rapprochement de la science et de la spiritualité.

Sathya Sai Baba, dans sa grande sagesse, nous enseigne que Dieu est partout, qu'll est présent

dans tout ce qui existe dans 'univers et qu’ll serait Lui-méme 'univers. Par exemple, Baba nous dit
5
que Dieu est comme I'eau de 'océan qui entoure le poisson : I'eau est en dessous, au-dessus, a coOté,

15



en arriere, en avant et a lintérieur de lui. Enfin, le poisson est lui-méme composé d’eau et de
quelques autres matieres qui sont aussi Dieu.

C’est une illusion qui nous empéche de voir Dieu dans tout. Cette illusion nous le fait chercher a
Iextérieur de nous et nous le fait situer quelque part dans le cosmos ou ailleurs dans un endroit
inaccessible a I'ceil nu. Le fait de limiter notre vision intérieure et notre existence divine engendre le
phénomene de I'illusion, alors qu’en fait tout est éternel et divin au niveau de 'ame.

Pour trouver Dieu au-dela de Iillusion, nous n’avons pas a vérifier dans un puissant télescope;
nous n’avons qu’a regarder autour de nous. Dieu se trouve dans la nature, dans les arbres, dans les
plantes, dans ’eau, dans les roches, dans tous les étres. ’homme n’est pas séparé de la nature; nous
en faisons partie a part enticre. Dieu est en ’homme comme dans toutes choses. Ce sont nos limites
humaines qui nous empéchent pourtant de voir cette Energie divine qui compose chaque partie de
notre corps. En fait, elle constitue la totalité de notre étre.

C’est ’Energie qui unit toutes les choses et tous les étres selon les grandes lois de univers de
Iattraction, de la répulsion, de la cause a effet, de I'apparition des cycles, etc. Ces lois de 'univers -
qui sont divines - introduisent la notion d’ordre universel ainsi que la logique et les conséquences qui
s’ensuivent. Notre perception de cette Energie divine et de 'ordre universel est limitée du fait méme
de notre nature humaine et de notre tendance a tout réduire a cause de la perception de nos sens.
Outre nos sens, notre mental et notre ego veulent également tout ramener a eux; ils veulent controler
toutes nos perceptions et nous projettent alors dans I'illusion que le moi est le centre de notre étre,
voire méme de tout ce qui nous entoure.

Sathya Sai Baba dans son merveilleux livre Diex est Unité, patle de la création et du cosmos en ces
mots :

« Beancoup sont hantés par le probleme de l'origine du cosmos, et se demandent comment il a bien pu prendre
Sorme. Ils avancent de nombreuses théories et des hypotheses contrastantes, mais un cherchenr digne de ce nom n’a pas
besoin de tonrner antour du pot! Comment les réves naissent-ils et comment prennent-ils forme? Quelle en est la canse?
La réponse est simple : cest le sommeill C'est ainsi que l'illusion est la canse du cosmos. Ce dernier est aussi
fantastique et éphémere qu’'un réve. I est impossible d’établir des lois qui puissent expliquer et gouverner ses mysteres
infinis. C'est une perte de temps que de vouloir déconvrir l'origine du cosmos ou quand il prendra fin! 1 ous étes une
partie de la création, alors essayeg plutot de vous connaitre vous-mémes et ne perdez, pas de vue vos destinations. »

Dieu est Unité ch. II. 8

Comment sortir de cette illusion? Pour y arriver, nous devons nous tourner vers lintérieur de
notre étre afin de trouver le chemin qui nous conduira a 'union avec Dieu, la voie qui nous fera
découvrir que tout ce qui existe est Dieu. C’est ce chemin que Sathya Sai Baba est venu nous montrer
durant cette période difficile de I'histoire de ’humanité appelée I'ére de Kali ou encore I'age de fer
qualifié d’age noir.

L’age noir de Kali

Dieu est a origine de 'univers. Par la Pensée suivie du Verbe, le son « OM », Dieu a créé tout ce
qui existe et vit dans ce grand univers qui nous entoure. Baba, a ce sujet, dit ceci :
« Ce monde manifesté que 'on percoit, on le nomme cosmos. 1/ est action ou effet. Toute action est précédée d'une
canse. Cette cause, c'est Dien. Donc, Dien et le cosmos sont liés en tant que cause et effet. La relation est
16



interdépendante et inséparable. »
Sanathana Sarathi, avril 1993

Dieu a donné I'impulsion premicre. Le mouvement dans la maticre et I'ordre universel se sont
manifestés avec tous les rouages subtils de leur organisation. La loi des cycles a imposé son rythme et
a donné les jours, les saisons, les années et les eres cosmiques.

L’étude de Pexistence des cycles peut devenir captivante si nous nous y intéressons de pres, qu’il
s’agisse de la précession des équinoxes avec ses douze signes basés sur le zodiaque, aussi connus en
Occident sous les noms d’eres du Poisson et du Verseau, termes que nous utilisons a notre époque,
ou encore, dans le « Manvantara » hindou, sous les noms de quatre ages : age de fer, d’airain, d’argent
et d’or. Ces approches, qu’elles soient occidentales ou orientales, ont leur fagon propre de décrire les
périodes qui régissent le temps. Toutes deux, par des calculs astronomiques et mathématiques, ont
établi la durée de chaque ¢re cosmique pouvant s’étendre sur des milliers d’années. (Lire a ce sujet
Secrets du Maitre Divin du méme auteur)

Nous devons admettre que peu de personne, a ce jour, connaisse avec certitude la date précise du
changement d’une ¢re vers une autre. Entendons ici le changement réel, non le changement établi
par calcul mathématique. Un changement d’¢re ou de cycle, bien qu’établi de fagon approximative
dans le temps, ne peut survenir définitivement que lorsque le comportement des individus change; ce
qui se traduit par I'adoption de nouvelles attitudes dans les facons de penser et d’agir, jamais
autrement. Pour les Occidentaux, nous avons beau dire que nous sommes dans I’ére du Verseau
depuis les années soixante, en réalité rien de majeur n’a changé dans la mentalité des gens; nous
sommes encore dans ’ére du Poisson.

Tant et aussi longtemps qu’une transformation personnelle des individus n’aura pas lieu, nous
allons demeurer dans le cycle précédent. Méme si nous admettons que nous sommes dans une
période de passage entre deux eres, cette transition ne prendra fin que lorsqu’un certain pourcentage
de gens seront éveillés a leur propre transformation intérieure et que ce nombre sera suffisamment
élevé pour influencer et modifier les vieux concepts de notre ¢re déchue.

L’¢re du Poisson qui se termine est, en beaucoup de points, semblable a I’ére de Kali de I’Orient.
Toutes deux sont caractérisées par I'immoralité dans le monde, I'injustice sociale, la déchéance
religieuse, I’égoisme, la confusion et la discorde entre les gens ainsi que par la déviation des voies qui
conduisent a Dieu.

Sathya Sai Baba est beaucoup plus explicite a ce sujet et décrit la situation de I'ere de Kali, ’age
noir, en ces Mots :

« Les richesses sont vénérées comme un Dien, l'orgneil est devenu un credo, ['égoisme est camouflé dans l'intellect.
L ego s'étale et le désir est une parnre. La droiture n'a plus que valenr de symbole dans le monde. La compassion s'est
asséchée, la gentillesse est sur le déclin. 1.°ypocrisie est devenne la « griffe » de la vie actuelle. 1.’ Amonr et la tendresse
sont devenus indécents. 1es Saintes Ecritures n’intéressent plus personne, la vie est un fardean et esprit humain est a
la deérive, la gratitude en tant que vertu s'est évaporée; dans I'ere de Kali, ce sont la les qualités d’une personne bien
éduquée. »

Quaterly Magazine - Printemps 1994. Prema 22

17



Nous pouvons dire que la notion du devoir a disparu dans le comportement de bon nombre
d’individus. La réclamation de droits, souvent légitimes, a pris beaucoup de place. La pricre et la
dévotion occupent peu de temps. Le sport, de méme que les divertissements, captivent Iattention a
un point tel que les vedettes sont les nouveaux héros, voire de véritables dieux vénérés par des foules
en délire.

Ces signes ne mentent pas; ils sont la réplique exacte de ce qui avait été prédit il y a plus de 5000
ans dans les « Puranas », textes sacrés de I'Inde ou 'on décrivait déja la décadence de notre époque
actuelle, a savoir ’age noir de Kali.

Toutefois, ces mémes écrits mentionnent que nous nous dirigeons vers une ére nouvelle : une ¢re
de paix, d’harmonie et d’amour. Ils affirment également qu’a chaque changement d’ére, un Etre divin
se manifeste dans le monde afin de nous donner une nouvelle ligne de conduite pour I’ére a venir.
C’est pour cela que nous avons parmi nous, durant cette période de transition, la présence de I’Avatar
Sathya Sai. Sans son aide précieuse, il nous serait difficile de passer d’une ere a une autre en évitant
'autodestruction, compte tenu de P'agressivité et de I’égoisme de 'homme. Par sa présence et son
action constante, ’Avatar contient nos pulsions de destruction et développe notre pouvoir divin.
C’est ainsi que le chaos est évité, grice a son Energie divine qui se répand en permanence sur le
monde.

La transition entre ces deux ¢res de méme que la transformation des individus se font a un rythme
a peine perceptible. Elles sont comme I’eau d’un lac qui baisse d’un degré tous les jours a 'approche
de I’hiver. Un beau matin, lorsque nous regardons attentivement a I'extérieur, nous réalisons qu’une
couche de glace recouvre enticrement le lac. Le gel a fait son ceuvre, la transformation s’est effectuée
au cours d’une seule nuit sans que personne n’ait eu de pouvoir quelconque sur la date et ’heure de
ce phénomene.

Cette transformation lente est en marche grace a des millions d’individus conscients. Ils travaillent
sans relache a la création de l’avenir par la transformation de leur présent. Rien ne peut les arréter,
car ils savent intérieurement, dans leur cceur, qu’il est possible de vivre la paix et 'amour dans le
cadre de sociétés multiples et différentes.

La société

L’homme, afin de bénéficier de certains services, a choisi de s’organiser et de vivre en société avec
ses semblables. 11 est donc de notre devoir d’étre reconnaissants envers la socié¢té que nous avons
créée puisque nous en retirons d’immenses bénéfices. Donner, recevoir, redonner, voila notre role a
tous.

Soutenir ’entraide mutuelle et le service dans les diverses activités sociales de notre milieu est I'un
de nos premiers devoirs. Notre but doit toujours étre le bien-étre de notre prochain afin que nous
puissions vivre en harmonie les uns avec les autres.

Dans notre société, I'un des probléemes majeurs découle de 'obsession de certains a satisfaire leur
intérét personnel sans tenir compte des autres membres de cette méme société. Ne sachant maitriser
ses désirs, I’étre humain s’épuise a les satisfaire. Il affiche une certaine considération pour le bien-étre
des autres, mais en réalité c’est pour lui-méme qu’il accomplit ses actions.

18



Notre société actuelle vit une grande remise en question; aucun domaine n’est épargné : les enjeux
économiques, les relations sociales, la conception de la justice, la structure du monde du travail,
Porientation de I’éducation, etc. Les élus des différents paliers gouvernementaux tentent, sans trop de
succes, de trouver des solutions a tous les problemes. Il est regrettable qu’on consacre beaucoup de
temps a la critique, au dénigrement ou a des débats favorisant des opinions partisanes au lieu de
considérer réellement les vrais problémes, soit le bien-étre de la population.

Sathya Sai Baba mentionne souvent qu’une nation sans pureté dans le service, sans moralité et
sans amour est une nation condamnée. Ces comportements conduisent toujours les peuples vers une
autodestruction irréversible. Seul 'amour de soi et des autres peut « soigner » et « guérir » le monde.
C’est un devoir pour chacun d’entre nous de développer cet amour pour que le monde retrouve le
sens de la bonté.

La société dans laquelle nous vivons, au méme titre que chacun des individus qui la composent,
démontre des signes évidents de déclin propre a I’age de Kali, I'age noir.

La société doit, elle aussi, se transformer et trouver sa voie dans la nouvelle ere qui s’ouvre devant
nous. Baba enseigne que les manifestations principales de la société sont 'expression de la Divinité.
C’est pourquoi nous devons investir notre temps et notre énergie dans le but d’aider, de réconforter,
de consoler, de supporter et d’aimer les autres autour de nous. C’est la seule facon de trouver I'unité
entre nous et Dieu.

L’engagement que nous assumons individuellement et collectivement envers la société
conditionne notre évolution spirituelle et nous rapproche davantage les uns des autres afin que nous
puissions tous ensemble créer une grande fraternité de paix et d’amour sur terre.

Mon besoin de comprendre

Depuis mon enfance, je m’interrogeais sur les grands mysteres de la vie : « Qui suis-je? », « D’ou je
viens? », « Ou je vais apres la mort? », « Quelle est la raison de notre monde? », « Pourquoi vivons-
nous en société alors qu’il semble y avoir tant de discorde entre les gens? », « Pourquoi le sexe est
considéré comme mal? », « Pourquoi la religion catholique se prétend la meilleure? », « Pourquoi ceci
et pourquoi cela? ». Les réponses de mon entourage, parfois simplistes, loin d’étancher ma soif de
connaissances, suscitaient de nouveaux questionnements qui restaient eux aussi sans réponse.

A 'age de 23 ans, j’ai commencé a ressentir un besoin plus pressant de connaitre le secret de ces
mysteres. Par manque de littérature spécialisée sur le sujet dans nos librairies et bibliothéques au
milieu des années soixante, je me suis tourné vers les livres et les revues américaines qui ont su
apaiser momentanément cette soif.

Plusieurs années plus tard, dans le cadre de mon travail de policier, j’ai occupé un poste de
gestionnaire pendant plus de douze ans. Mon horaire de travail étant régulier, je disposais de mes
soirées pour entreprendre des recherches en ésotérisme et occultisme. C’était pour moi tout un
monde a explorer. Je voulais lire tout ce qui me tombait sous la main, je voulais tout connaitre, ¢’était
devenu une véritable passion.

19



En plus des interrogations de mon enfance, la connaissance des origines de ’homme, des cycles
cosmiques et de P'existence du monde invisible me préoccupaient autant et méme davantage que ma
vie quotidienne. J’avais besoin de lire pour satisfaire ma curiosité et, par la méme occasion, ces
nouvelles connaissances rehaussaient mon prestige. Tout mon étre en réclamait tant et plus a cette
époque.

Cétait difficile pour moi d’exprimer mes émotions et je me repliais sur moi-méme; j’étais ma
propre prison. L’expression de soi n’avait pas été encouragée alors que j’étais enfant et ce n’était pas
un hasard si javais choisi un milieu de travail rigide et fermé. Par moments, dans un élan de
libération, j’avais besoin de m’exprimer, je répétais donc aux autres ce que j’avais appris dans les
livres et j’ajoutais mes propres commentaires. Par ce verbiage intellectuel, j’avais I'impression d’étre
important et jattirais a moi la reconnaissance dont j’avais tant besoin.

Les belles paroles écrites sur le sens des mysteres de la vie par des auteurs que je considérais
comme étant crédibles me gardaient dans une illusion de grand savoir intellectuel. Je prenais plaisir
aussi a comparer les versions différentes et parfois contradictoires de ces auteurs sur le méme sujet
ou les approches philosophiques des différents mouvements d’éveil spirituel. Comment discerner ce
qui semblait vrai de ce qui semblait faux? Comment choisir entre toutes ces « vérités » se disant
inspirées? Cela devenait un probleme insoluble pour moi.

Comme profane, je me suis grandement égaré dans ce besoin inné de comprendre. Ma curiosité
fut satisfaite a beaucoup de points de vue il est vrai, mais je n’étais pas plus comblé intérieurement. Je
vivais un manque existentiel, je cherchais encore le sens profond de mon existence et le but réel de
mon incarnation.

Les expériences de visualisations, de régressions dans les vies antérieures et de renaissances n’ont
que partiellement répondu a mon interrogation. Ils m’ont permis d’explorer différents niveaux altérés
de conscience et de satisfaire une curiosité qui, autrement, n’aurait pas été comblée. Heureusement,
aucune conséquence négative n’a découlé de ces expériences méme si beaucoup d’émotions les
accompagnaient. Elles furent toutes relativement bien assimilées apres leur dénouement, ce qui ne
fut pas le cas pour d’autres participants qui assistaient a ces ateliers de croissance personnelle.

Je devais continuer a chercher encore et encore par divers moyens : mouvements spirituels,
lectures, cours, ateliers, séminaires et expériences personnelles avant de m’arréter sur les
enseignements de Sathya Sai Baba. J’ai mis beaucoup de temps a comprendre que la vraie recherche
devait étre celle du Soi a lintérieur de nous et nonla recherche d’expériences psychiques, de
pouvoirs occultes ou de connaissances livresques qui, dans bien des cas, ne font qu’enorgueillir notre
ego et nous maintenir dans une forme d’illusion qui nous empéche d’avancer.

Sathya Sai Baba et le monde

Lors d’un discours, au printemps 1992, Sathya Sai Baba a da répondre a un étudiant qui
s’interrogeait sur la réalité de Dieu et du monde dans lequel nous vivons. A ce sujet, Baba a déclaré
ceci :

« Mon garcon, ne perds pas ton temps a réfléchir a de telles questions. Pourguoi te soucies-tu de la réalité on de
Lirréalité dn Créatenr et du monde? Laisse cette question a Dien et an monde. Tout d’abord, déconvre la vérité a ton
sujet. "Tu penx penser que tu es réel. Mais n’est considéré comme réel que ce qui ne subit aucun changement pendant les

20



trois périodes de temps que sont le passé, le présent et le futnr. A la lumicre de ce critére, puisque ton corps subit
constamment des changements et puisqu’il est susceptible de périr a tout moment, il est considéré comme illusoire. 1/ en
est de méme pour le reste du monde. »

Sanathana Sarathi, juillet 1992. Premal8

Le monde, du point de vue divin, est un réve, une illusion cosmique, mais pour le commun des
mortels, il est réel. Cest le lieu qui nous permet d’exister et d’expérimenter la vie sous une forme
humaine. Cette réalité est notre et nous ne pouvons y échapper sous aucun prétexte. Sathya Sai
Baba, parlant du monde, de la société et des individus riches et pauvres qui la composent, s’exprime
ainsi :

« La société est un groupement d’étres humains constituée de gens riches, pauvres et de classe moyenne. Servir la
S0ciété ¢'est avant tout servir 'homme. Si un homme est riche, ¢'est qu'il a pu s'enrichir grice anx autres hommes de la
société. Sans laide et la coopération des antres, I'homme serait incapable de s'élever dans la société. Les choses étant
ainsi, le devoir le plus important de I'homme est de servir son prochain. Dans la société, chague homme est responsable
de sa qualité et de sa grandenr. »

« Ceuxc qui sont cultivés et instruits devraient sanctifier lenrs connaissances en se chargeant d’instruire les antres.
Le vrai role du médecin serait de s'occuper des malades. Ses connaissances médicales devraient étre mises gratuitement a
la disposition de cenxc qui n'ont pas les moyens de payer. L’homme d’affaires devrait se fixer un revenu minimum et
consacrer le revenu excédentaire an bien-étre de la société.y

Discours du 19 novembre 1990.

Le monde est notre demeure. Nous n’avons qu’une seule terre ou nous pouvons expérimenter la
vie sous une forme humaine; selon Baba, 'incarnation sur terre est un privilege rare et la vie ne doit
pas ¢tre gaspillée. Nous devons considérer 'ensemble de '’humanité comme une grande famille issue
de la méme source divine.

« Nous sommes tous unis les uns anx autres. Nous sommes tous nourris par la méme terre et réchauffés par le
méme soleil. Nous sommes tous issus de la méme Divinité. Chaque pays est un espace dans la Maison du Pére. »

« Les dangers qui guettent toujours la société dans laquelle nous vivons sont :

La politique sans principe.
L éducation sans caractere.
La science sans humanité,
Le commerce sans morale.
La richesse sans travail.

La dévotion sans foi.

La vie humaine sans vertux»

Discours du 20 février 1992 et du 7 mars 1997.

21



22



Chapitre 3
LA NATURE DE I’HOMME

Les quatre catégories d’homme

Les dictionnaires nous décrivent 'homme comme étant un étre (male ou femelle) appartenant a
I'espece animale la plus évoluée de la terre. Selon Baba, dans chaque étre humain, il y a une partie
d’animalité, d’humanité et de Divinité. La différence marquante entre I’animal et ’homme, c’est que
ce dernier posséde un mental qui lui confere le pouvoir de se renseigner sur le pourquoi et le
comment des choses. L’homme, grace a son intellect, peut discerner entre le bien et le mal, le vrai et
le faux.

Cette faculté de discernement a été grandement affectée au cours de la période de I’age noir qui
caractérise notre époque. L’homme est devenu completement inconscient de sa vraie nature, celle qui
est amour et compassion. Selon Baba, 'homme se conduit plus mal que les animaux, car il ne
cherche que la satisfaction égoiste de son intérét personnel et 'accumulation de possessions. Il a
perdu le vrai sens de la vie et, par le fait méme, le chemin qui le conduisait au Divin.

L’homme, dans son entier, n’est pas seulement composé d’un corps qu’il doit satisfaire a tout
point de vue et d’un intellect, mais d’'un mental qui lui permet de comprendre ses actions et d’une
ame qui est de source divine. De ces quatre parties, le mental a une part treés importante a jouer dans
le déroulement de sa vie. C’est le mental qui maintient ’homme parfois dans un état animal ou le fait
cheminer vers un état plus humain et qui, un jour, le conduira infailliblement vers le Divin.

A ce sujet, Sathya Sai Baba a décrit, dans un discours fait le 25 mai 1993 au collége de Brindavan,
les quatre catégories d’hommes selon leur inclinaison mentale :

« ’Homme Animal »

« Est considéré comme Homme Animal celui qui gaspille sa vie a la recherche uniquement des plaisirs sensuels, de
sa naissance a sa mort. On peut en fait affirmer qu'il est pire que les animaux;, car au moins ces derniers agissent par
instinet tandis que cette brute d'homme n’a aucune considération pour guoi on gui que ce soit, puisqu’il n’exerce auciun
contrdle sur ses tendances de plus en plus démoniaques.

« ’Homme Démoniaque »

Est considéré comme Homme Démoniague celui qui prend plaisir a boire des boissons alcoolisées. 1. homme
démoniaque passe son temps dans des activités d'inertie : telles que manger, boire, dormir. 1l ne s'intéresse égoistement
qu’a ses propres intéréts et plaisirs et ne pense jamais a rendre les antres heurenx. 1/ ne connait ni la gentillesse ni la
compassion. On ne trouve en lui pas méme la plus petite trace de discernement on d’objectivité. C'est dans sa nature de
railler, d’abuser et de heurter les autres. 11y a pire, la vue méme d’hommes grands et sains éveille en lui des sentiments
de jalousie et de haine. Une personne dont I'esprit est remplie de pensées et de sentiments aussi manvais est appelée

23



Homme Démoniague.

« Homme Humain »

Est considéré comme Homme Humain celui qui se réjonit de la vérité et de la droiture et qui a foi dans les
directives des Saintes Ecritures. Il met en pratique dans sa vie quotidienne les principes de vérité et de droiture,
considére que le devoir on les responsabilités sont plus importants que les droits et les priviléges et est doté de vertus
telles que la gentillesse, la compassion, la générosité, la charité et la tolérance. Ainsi, 'Honme Humain meéne la vie

tranquille d’'un chef de famille.

« L’Homme Divin »

Est considéré comme Etre Divin celui qui se réjouit d'étre en communion avec Dien, d'étre toujours établi en Dien,
de consacrer toutes ses actions a Dieu, de considérer que toute chose est Sa manifestation et de ressentir joyeusement
toute forme en tant que reflet du Divin. Cet Homme Divin baigne dans une plénitude tout an long de sa vie.

87 on comprend bien ce qu’est le mental, si on le discipline et si on I'ntilise pour se débarrasser des qualités négatives
basées sur ['égoisme, il sera le guide qui aidera a mener une vie fructuense et bien remplie. Cest tout simplement a
cause de ses pensées égoistes que I'homme ne réussit pas a réaliser le but de la vie humaine (. ..).

De la naissance a la mort, I'homme consacre tout son temps et toutes ses énergies a manger et a dormir. Cela est-il
digne de la condition d’homme? 11y en a qui se vantent de leur érudition oun de lenr pélerinage ou de leur dévotion ou
des rituels qu’ils accomplissent ou de leurs positions importantes. Croire que de tels accomplissements sont élevés est une
errenr.

Un homme ne pent étre qualifié d’homme véritablement supérienr que lorsqu’il reconnait que tont ce qu'il a, il le
doit a Dien. »

Sanathana Sarathi, octobre 1993.

Apres la lecture de cet énoncé de Baba, nous pouvons déterminer avec justesse dans quelles
catégories ou combinaisons de ces dernieres nous nous trouvons. Le but premier est de savoir ou
nous situer dans I’échelle de I’évolution spirituelle et, apres réflexion, étre déterminé a progresser vers
un état plus élevé. I’homme éveillé, a la découverte de lui-méme, dans son empressement, voudrait
franchir tous les stades d’évolution dans une seule existence. Bien que cela soit possible, Baba le met
en garde a ce sujet et dit : « Ne prenez qu’une marche a Ila fors. »

« Ne regardez pas en arriére pour savoir oi vous en étes, une marche a la fois doit suffire a vous donner assez de
conrage pour affronter le prochain effort. Faite attention de ne pas glisser. Chaque pas vous rapproche de la victoire
finale, ne perdez pas un instant. »

Sathya Sai nous parle. Vol. 1

Les « marches » parfois trop hautes que nous nous mettons a enjamber portent a I'essoufflement
et au découragement et sont causes d’abandon en cours de route.

L’évolution intérieure est comparable a 'ascension d’une montagne, elle doit étre gravie lentement
avec persévérance et courage. Aucun alpiniste ne se lance au hasard dans une telle aventure
d’escalade sans avoir étudié en détail au préalable le parcours, les montées vertigineuses, les risques
possibles de chute et les haltes obligatoires. Il doit avoir en plus une motivation intérieure intense et
une grande détermination a vouloir atteindre le sommet, qu’il sait étre tres élevé.

24



Le cheminement spirituel nous permet de nous dépasser, de nous élever et d’aller au-dela de ce
que nous sommes. Il permet aussi de changer notre vision et de voir les choses sous un angle
différent. En somme, cette « escalade » intérieure nous permet d’évoluer vers quelque chose de
supérieur et de différent.

Pourquoi évoluer?

Rien n’est stationnaire dans la nature ainsi que dans 'univers. Tout est en perpétuel mouvement,
en mutation et en transformation. Les arbres poussent et les animaux évoluent. C’est une action
parmi d’autres dans leur plan de vie et leur but est d’atteindre une certaine maturité dans leur regne.
De méme que notre plancte et tout notre systeme solaire, apres qu’ils auront accompli le travail pour
lequel ils furent créés, retourneront a la Source qui les a fait naitre.

La nature et les étres de notre terre se transforment depuis des millions d’années, par une
mutation génétique, en liaison avec la sélection naturelle qui opére dans leur propre milieu de vie.
L’homme est apparu au cours de cette mutation, il était un simple animal avec tres peu de qualités
humaines. Au cours des ages, son role a été, et est encore, de devenir un étre complétement humain
sans aucune trace d’animalité. Et enfin, le but final de son évolution est de retourner a Dieu, son
Créateur. Baba a ce sujet nous dit ceci :

« La création est une manifestation de la volonté du Divin et tous les étres de la création sont des représentants dn
divin. La venue de 'homme a pour but de proclamer aun monde la gloire du Créateur car lhomme est a l'image du
Creéatenr. »

Si ’'homme est a I'image du Créateur, nous devons bien comprendre que ce n’est pas le corps
dans sa forme physique qui est a cette image, comme il nous le fut enseigné dans le passé, mais bien
I'ame qui est de méme essence que Dieu. Le corps - le véhicule de 'ame, - nous est prété afin de
permettre a notre étre de passer de ’état animal a I’état divin a travers ’homme.

La loi naturelle de I’évolution nous incite, comme étre humain, 2 nous élever a2 un niveau de
conscience supérieur afin que nous comprenions la vérité de toutes les lois qui nous entourent. Selon
une de ces lois, nous devons apprendre, au cours de notre cheminement, a transcender le cycle de
cause a effet qui est responsable de nos nombreuses incarnations sur terre. Nous devons aussi
transcender notre ego et arriver a un état qui nous permettra de controéler les forces de la nature et de
devenir maitre de notre destinée. Enfin, nous devons chercher par tous les moyens a nous unir a
Dieu, et, un jour, nous fondre avec la Source divine qui nous a donné la vie. C’est seulement apres
ces étapes que nous pourrons réaliser que nos nombreux passages sur terre sont arrivés a leur fin.
Ainsi, par notre évolution dans la matiere, nous avons participé au grand « Jeu » divin qui restera
peut-Etre toujours un mystere pour notre compréhension humaine limitée et restreinte.

Cette description peut paraitre excessive pour l'entendement humain. Pourtant, c’est le
cheminement normal de I’évolution que chacun d’entre nous doit emprunter un jour ou l'autre au
cours de ses existences. 1l n’y a aucun autre moyen d’échapper a la vie terrestre. Le but final restera
toujours le méme : atteindre la perfection compléte de son étre avant de retourner a Dieu et de se
fondre pour I’éternité dans ’Océan divin.

Le plaisir et Pattrait des sens, qui influencent le mental, nous retiennent dans les catégories
inférieures de la nature humaine. Cest le mental qui nous empéche de nous élever vers notre

25



destinée divine. Enracinés profondément dans le monde matérialiste, nous avons perdu le sens
spirituel de la vie. La compétition et la technologie d’aujourd’hui, dans beaucoup de cas, nous
maintiennent dans la servitude et la dépendance des biens matériels. Trés peu d’entre nous peuvent
se passer des appareils que la science nous offre. Nous vivons en fonction d’un systeme de
consommation qui nous pousse a accumuler encore et encore des biens de toutes sortes, nous
éloignant ainsi de notre but réel.

Depuis le début du vingtieme siecle, une évolution technologique sans précédent dans notre
histoire a eu lieu. Par contre, nous avons connu un appauvrissement spirituel et une stagnation pour
ne point dire un recul dans ce domaine. La cause de tout cela, entre autres, est la recherche du
bonheur par la possession de biens de toutes sortes, I'attachement au corps au détriment de 'ame qui
I’habite et la satisfaction de son « petit moi » par le plaisir des sens.

Evoluer intérieurement ne veut pas dire rejeter ce que la science nous offre, mais ne pas nous
attacher au bien de la science qui souvent éveille en nous des qualités inférieures de nature animale
comme I'envie, la jalousie et ’égoisme. Nous pouvons utiliser tout ce qui est mis a notre disposition :
maison, automobile, ordinateur et autres comme des instruments utiles 2 notre bon fonctionnement
d’étre humain et non les considérer comme une fin en soi.

Sathya Sai Baba nous rappelle a 'occasion dans ses discours que nous devons avant tout nous
libérer de 'animalité en nous et devenir hommes :

« Vous devez pouvoir affirmer : « Je suis un homme. Je ne suis pas un animal. » Pour cela, il faut se débarrasser
des caracteres animanx, comme l'ego, la _jalousie on la haine, et développer des qualités humaines d’amonr, vérite,
sacrifice et jote. Considérer les souffrances comme des nuages passagers. La félicité ne s'atteint que par I'union avec
Dien. »

Discours du 11 avril 1994.

Dans notre évolution vers Dieu, nous devons tenter par tous les moyens de nous défaire du
caractere animal que nous avons hérité de notre passé lointain. Pour atteindre ce but, nous devrons
connaitre Pexistence des trois qualités de la nature qui influencent notre comportement de vie et
tenter de les controlet.

Les trois qualités de la nature

Depuis les premicres recherches en psychologie humaine, la science a toujours tenté de classer les
gens selon leurs comportements, leurs qualités et leurs attitudes. Ce genre de classement s’est modifié
selon le temps et les chercheurs. Les uns ont dit que 'homme était soit indifférent ou méfiant, soit
sympathique ou froid. D’autres ont classé lindividu en types bilieux, sanguins, nerveux ou
flegmatiques ou, tout simplement, en auditifs ou visuels.

De récentes recherches tentent de classer ’homme selon le type d’intelligence : rationnel,

pragmatique, esthete ou intuitif. Plus tard, d’autres chercheurs apporteront de nouveaux qualificatifs
selon I’évolution de ’humanité.

26



Sathya Sai Baba, pour sa part, enseigne qu’il y a trois aspects de la nature ou qualités, qui
s’appliquent a tout ce qu’il y a dans 'univers. Ce sont les trois forces de création, de conservation et
de destruction a la base du grand « jeu divin ». Chaque chose sur notre plancte en est imprégnée et
nul ne peut y échapper. Ces qualités se remarquent chez les plantes, les animaux ou I’homme. Chez
Pétre humain, ces qualités sont observables dans son comportement, ses habitudes, sa facon de
penser et d’agir. Elles sont la base de sa vie et se manifestent dans son mental et a travers les cinq
sens de son corps. 11 s’agit des qualités connues sous les noms : d’équilibre, de passion et d’inertie.

La qualité de I’équilibre

La qualité de I’équilibre, appelée la blanche, comprend les aspects de la pureté, du calme, de la
douceur, de la santé, de la bonté, du courage, de la vertu et de I’énergie. Elle a des effets de 1égereté,
de tolérance, de joie, d’harmonie, de patience, de paix et d’amour. Elle se rapporte également a la
méditation, au recueillement, a la dévotion, a I'action juste et a la non-violence. Elle est en rapport
avec le contrdle total des sens et ’harmonie intérieure parfaite.

La nourriture qui est en relation avec cette qualité est saine, pure, douce et fraiche. Elle se
compose de fruits, de Iégumes doux, de lait, de fromage, de noix, de céréales a grains entiers et d’eau.
La langue ne prononce que paroles de vérité, de douceur, de tendresse et réduit son expression au
minimum. Les yeux ne regardent que ce qui est beau, agréable, paisible et joyeux. Les oreilles
n’écoutent que les paroles et les musiques inspirantes et douces. Les mains font le bien, la charité, la
générosité et agissent au service du prochain.

La qualité de la passion

La qualité de la passion, appelée la rouge, est en rapport avec tout ce qui est passionné, excitant,
actif, dynamique, frénétique, intoxicant. Les effets favorisent la passion, la colere, lorgueil, la
grossiereté, arrogance, la jalousie et la haine.

La nourriture est excitante, forte, piquante et riche. Elle se compose de viandes, de poissons,
d’ceufs, de piments, d’épices, de café, de sucre blanc et dérivés. La langue exprime des paroles de
critique, de commérage, de bavardage, de mensonge, de haine et d’'impertinence. Les yeux regardent
la violence, le mal, le scandale, la fausseté et la sensualité. Les oreilles n’écoutent que ce qui est
violent, agressif et fort. La main sert a blesser, a voler, a violenter, a détruire et a nuire a son
prochain.

La qualité de I’inertie

La qualité de l'inertie, appelée la noire, est en relation avec tout ce qui se rapporte a I'ignorance, la
lourdeur, la passivité, 'impureté, les ténebres et I'attachement des sens. Les effets sont le sommeil,
'indolence, la paresse, les désirs et les actions perverses.

La nourriture est lourde, enivrante et amere. Elle se compose de viande de porc, d’ceufs, d’ail, de
citron, de charcuterie. Des aliments faisandés, chauffés, bouillis ainsi que les « préts-a-manger », les
boissons alcoolisées et les vinaigres. Dans ce que la bouche recoit, nous devons considérer aussi le
tabac, les stupéfiants et les drogues. La langue exprime le commérage, la médisance, la grossiereté.
Les yeux regardent la pornographie, les horreurs et les scénes macabres. Les oreilles écoutent le

27



mensonge, le libertinage et la sensualité. Les mains impures ne recherchent que le plaisir, ’abus, la
sexualité, 'inertie, la faiblesse et la satisfaction du désir des sens.

Les trois qualités énumérées servent a faire passer ’homme de la joie au chagrin, de la peur au
courage, de la haine a 'amour. I’équilibre parfait n’arrive jamais, selon Baba, et ’homme voyage
continuellement a travers les trois aspects de la nature qui sont soumis a de multiples permutations,
combinaisons et modifications. Ces qualités empéchent I'individu de réaliser la Réalité supréme qui le
libérera de lincarnation. Pour y parvenir, ’'homme doit trouver I’équilibre entre ces trois qualités;
trop d’une et pas assez de lautre entrave le mouvement de l'action harmonieuse et I'empéche
d’avancer.

La Voie Royale

La Voie Royale est la voie du milieu, qualifiée de « saine ». Elle est 'équilibre que nous devons
tous rechercher pour notre Réalisation intérieure. A ce sujet, Sathya Sai Baba nous dit :

« Le sathwa-gouna (qualité de la santé et de ['équilibre) est lumiere, constance, pureté et altruisme. Ceux qui
possédent ces qualités n’ont pas de désirs et ils sont préts a recevoir la Connaissance de I'ame. Ceuxc qui sont influencés
par la qualité de passion accomplissent des actions teintées par l'ego. Quant a cenx qui sont sous l'influence de la
qualité de la lonrdenr (inertie), ils sont enveloppés par les ténébres de Iignorance et avancent a l'aveuglette, sans pouvoir
discerner le bien du mal. »

Gita Vahini, ch. 23

La présentation de ces trois qualités de la nature nous fait voir que le travail de transformation
doit se faire a tous les niveaux de I’étre humain : le physique, le psychique et le spirituel. Ces trois
parties de I’étre sont directement influencées par les qualités de I’équilibre, de la passion et de l'inertie
et ne peuvent étre séparées 'une de l'autre. Travailler 2 une meilleure alimentation, et en méme
temps, avoir un comportement grossier et violent n’a pas de sens, de méme que prier et méditer
chaque jour et ensuite subvenir a ses besoins avec des revenus de provenances illicites.

Pour mieux illustrer la Voie Royale, nous devons prendre la qualité « de ’équilibre » comme base
ou voie du milieu : la voie entre les deux colonnes, la rouge et la noire, chére aux Francs-Magons,
Martinistes et autres sociétés initiatiques. Ou encore, nous devons considérer la voie de I’équilibre
comme le moteur central de toutes nos actions. Pour qu'un moteur électrique fonctionne
efficacement, il doit étre alimenté en énergie par le courant positif et négatif. De méme, pour que
nous trouvions I’équilibre et fonctionnions harmonieusement, nous devons utiliser la qualité de la
passion et celle de I'inertie avec grande modération. Trop d’énergie d’un coté et pas assez de lautre
entraine des difficultés de fonctionnement, de la la nécessité de trouver le juste équilibre entre les
forces de la nature.

Chacune de ces trois qualités de la nature est une énergie puissante qui a une influence
permanente sur toutes nos actions. Le but est de se défaire des tendances « animales » contenues a
I'intérieur des qualités de la passion et de linertie. Ces tendances négatives nuisent a notre
avancement, car elles nous maintiennent dans un état inférieur a notre nature humaine. Nous devons
par tous les moyens chercher le juste équilibre sur la voie du milieu, et plus tard, beaucoup plus tard
au cours de notre évolution, aller au-dela de cette voie, sur la Non-Voie, pour se fondre dans I’Océan
de la Divinité.

28



Nous sommes a une époque ou ’humanité enticre cherche sa voie. Influencée fortement par les
qualités de la passion et de I'inertie, elle n’a pas encore trouvé son équilibre. De méme, dans nos vies,
bien avant de connaitre l'existence de la voie du milieu, nous devons tous sans exception
expérimenter a des degrés différents, les qualités de I’équilibre, de la passion et de I'inertie afin de
trouver le bonheur, un bonheur qui n’est quéphémeére et de courte durée et qui demande
constamment a ¢tre renouvelé.

Ma recherche du bonheur

Lorsque j’ai lu pour la premicre fois les qualités de la nature enseignées par Sathya Sai Baba, un
flot ininterrompu de souvenirs a fait surface dans ma mémoire. La vision de mon attitude et de mon
comportement passés s’est montrée dans toute sa clarté : les joies et les manques de mon enfance,
ma recherche du bonheur, mon grand besoin de liberté et surtout mon besoin d’étre reconnu comme
individu a part enticre.

Dans cette introspection, j'observais comment je me butais a 'autorité des parents que je trouvais
trop restrictive a mon égard. Dans cette adolescence, dont je ne garde pas un treés bon souvenir,
javais avant tout besoin d’attention et d’amour. A défaut de combler mes manques de toutes sortes,
bien avant 'age de la maturité, je quittais la maison familiale afin de m’engager dans 'armée pour une
période de trois ans pendant laquelle mon réve de liberté et d’aventure fut grandement comblé.

En rejetant mon enfance, j’ai aussi rejeté Dieu de ma vie et méme refusé de lire ce Nom ou qu’il
soit ou de I’écrire. La simple vue du mot Dieu éveillait en moi de I'agressivité et de la colere, en
souvenir d’un Dieu vengeur et des punitions recues pour les « péchés » que j’avais commis aux yeux
de mes parents. Cette colere refoulée se tourna contre la nature, que je prenais plaisir a détruire dans
le sport de la chasse aux animaux petits et grands. A cette époque, j’étais loin de me douter que cette
activité serait un jour abandonnée pour un autre genre de destruction, celui de mes défauts et de mes
faiblesses.

Ne connaissant pas, faute d’exemple, ce que pouvait étre 'amour véritable pour tous les étres de
la création, je ne le transmis pas a mes enfants. Dans la recherche de 'amour et du bonheur, je
consacrais mes efforts a la satisfaction de mes désirs, soit par mes jeux de séduction aupres des autres
femmes ou la fuite dans la lecture. Je négligeais les besoins affectifs réclamés par mon épouse et mes
enfants. Je pensais 2 moi d’abord et avant tout. Je croyais aimer mais, en réalité, j’aimais ce que les
autres m’apportaient : le contentement de mes sens.

Mon comportement reflétait les qualités de la passion et de linertie tel que lues dans les
enseignements de Sathya Sai Baba. Cette vie ne m’avait apporté aucune satisfaction durable, ma
recherche de bonheur étant basée uniquement sur I’assouvissement de mes sens et la sécurité
matérielle. J’étais fortement attiré par le cheminement spirituel, mais je ne voulais pas perdre les
plaisirs des sens qui stimulaient ma vie. Je n’avais le courage de couper aucun de mes désirs méme si
les enseignements de Baba mentionnaient que le plus grand bonheur est celui de s’unir a Dieu, un
Dieu qui me semblait tellement inaccessible.

Délaisser le plaisir des sens dans la quéte du bonheur matériel pour rechercher le bonheur
supréme dans I'union avec Dieu était presque impensable pour moi. Cela me demandait un effort au-

29



dela de mes capacités a 'époque. Mon ego ne voulait rien perdre de ses acquis passés et mon étre
n’était pas prét a un engagement aussi profond dans la voie spirituelle.

Dans mes réflexions, 'anecdote du médecin qui voulait aider un patient trés mal en point dans
son corps physique me revint en mémoire. Il disait a cet individu, dans un dernier recours, qu’il
devait faire d’énormes sacrifices pour retrouver la santé. Il devait couper complétement les produits
alimentaires raffinés, les sucres, les viandes, les boissons alcoolisées, le tabac; changer ses pensées,
son mode de vie et son milieu de travail; réduire ses relations sexuelles au minimum et apprendre la
relaxation... Enfin, il lui dit aprés réflexion : « Tu ne vivras peut-étre pas plus vieux avec tout ce
régime de vie, mais tu vas trouver la vie plus longue. »

Je ne voulais pas trouver la vie plus longue, mais je n’étais pas heureux de la fagon dont je vivais.
Le manque n’était pas a 'extérieur dans la satisfaction des désirs, mais a I'intérieur, dans mon ame.
Jen étais a un point dans ma vie ou quelque chose devait changer. Je me sentais en équilibre entre le
matériel et le spirituel, entre un acquis qui ne me rendait pas complétement heureux et un bonheur
futur hypothétique qui, si je voulais y arriver, me demanderait beaucoup d’efforts personnels et de
renoncement.

Dans ma recherche du bonheur, javais surtout besoin d’apprendre a m’aimer avant d’aimer les
autres. La découverte de ce point m’apportait déja une joie au cceur, et en méme temps j’avais peur
du changement. Changer, c’était accepter de perdre certains acquis dans ma vie. Je me suis
sérieusement interrogé si j’étais prét a courir ce risque. Ma foi était-elle assez grande pour
entreprendre une discipline spirituelle sérieuse? Est-ce que ma conviction intérieure était plus forte
que mes doutes?

Je sais, pour les avoir lus et mis en pratique, que les enseignements de Baba sont imprégnés d’une
force et d’une énergie puissante et insoupgonnée qui peuvent transformer le mal en bien, le mauvais
en bon et 'amour sensuel en amour véritable. Les trois « P » de Baba me revenaient a la mémoire :
Patience, Persévérance et Pureté. Avec de la patience et de la persévérance, je devais ¢tre en mesure
d’atteindre la pureté intérieure.

Armé de la vertu de patience qui était innée en moi, je voulais m’engager dans le changement,
bien que craintif et hésitant au départ. Je voulais avant tout me défaire des tendances animales en moi
et atteindre au moins le comportement d’homme humain.

Sathya Sai Baba et ’homme

Sathya Sai Baba mentionne que dans cette période sombre de I’histoire humaine, nous assistons a
une augmentation de la tendance animale chez ’'homme, ce qui est la cause de son éloighement du
Divin.

« Etudier correctement Phumanité revient a étudier Uhomme. La vie humaine est trés précieuse et d'nne grande
valeur. Elle est sainte et sacrée. La vie est véritablement digne d’étre vécue. Mais anjonrd’hui, sans la connaissance
pour la valeur de la vie, les gens en font manvais usage, s'attachant a poursuivre des buts matériels et le plaisir des
sens. Méme les oiseaux: et les animanx jouissent des plaisirs sensuels. St les étres humains également ne font que gositer
anx plaisirs physiques, quelle est la différence entre I'homme et I'animal?

O est le genre humain aujonrd hui? C’est an niveau le plus bas que se situe la nature animale. 1. humain est an
& Y] q
30



milien et la Divinité en hant. Les hommes sont au milien mais doivent développer de plus hautes aspirations.
Auwjonrd’hut, les gens regardent toujours vers le bas, ¢'est pourguoi ils deviennent semblables anx animaux. »

Discours du 11 avril 1991

A une autre occasion, Sathya Sai Baba a mentionné que le vrai sens de la vie était autre que la
satisfaction des sens. Nous devons apprendre a nous différencier des animaux afin de nous définir
vraiment comme des étres humains.

« Ne vous illusionnez pas dans la croyance que la vie a été donnée pour manger, boire et profiter des antres plaisirs
physiques. Ceci n'est pas la raison de la naissance humaine, qui est une rare bénédiction. Quelle est la différence entre
Létre bumain et les animanx? Ce sont des qualités telles que la bonté, la compassion, la tolérance, la sympathie qui
distinguent les étres humains des animanx. Mais I'homme a tendance a oublier ces qualités tant il est absorbé par les
désirs égoilstes et mondains. Ceux qui portent les lunettes de ['égoiste ne voient que ['égoisme partout autonr d’enx. Une
vision défectuense donne limpression d’un défaut dans la création. Mais i1l n’y a rien de manvais dans la création.
Tous les défauts sont liés a nne vision défectuense.»

Discours du 23 novembre 1993.

Sathya Sai Baba mentionne que le monde en général est bon. C’est notre perception fausse,
influencée en grande partie par les médias, qui nous fait voir le monde mauvais. Si nous portons des
lunettes noires, nous allons voir le monde en noir, mais si nous portons des lunettes roses, nous
allons voir le monde de cette couleur. Par cet exemple, Baba veut que nous regardions le monde avec
nos lunettes de bonté et d’amour afin d’y trouver ces qualités chez les gens que nous voyons ou
rencontrons.

Nous voyons en général plus facilement les défauts des autres que leurs qualités. La perception de
ces défauts indique souvent que nous les avons a l'intérieur de nous. Le fait de les voir chez les autres
éveille en nous ce que nous n’aimons pas de nous-mémes. C’est pour cela que les qualités animales
de ’'homme sont toujours plus visibles que les vertus.

Dans notre recherche du bonheur et de I'équilibre, nous devons développer une vision plus
élargie de la vie et du monde. Nous devons non seulement apprendre a découvrir les qualités de
notre nature d’homme humain, mais apprendre a nous tourner vers notre étre intérieur afin d’y
découvrir le Soi.

La découverte du monde extérieur et du monde intérieur se fait dans la recherche de la

connaissance objective et de la connaissance de I'ame, deux formes de connaissance qui sont a la
base de notre vie.

31



Chapitre 4

LA QUETE DU SAVOIR

Les formes de connaissances

De la naissance a la mort nous recevons un nombre incalculable d’informations qui sont captées
par nos cinq sens. En particulier, ce sont nos yeux et nos oreilles qui ont les roles majeurs
d’intercepter les images et les sons qui nous entourent. Tout ce qui est vu et entendu s’enregistre
dans notre mémoire, et au besoin, nous pouvons faire appel a cette mémoire pour ramener a la
conscience objective I'information que notre mental réclame. C’est a partir de ce principe que les
institutions d’éducation ont été établies afin de transmettre la connaissance objective a ’homme.

Le gout d’apprendre et de connaitre nous est inculqué dés la petite enfance et en principe nous
poursuit toute la vie durant. La société démocratique dans laquelle nous vivons encourage fortement
I'accumulation du savoir intellectuel. Elle tente par divers moyens de libérer le peuple de Iignorance
afin que les gens se prennent eux-mémes en main. Nous pouvons facilement observer qu'un peuple
instruit est un peuple qui vit dans des conditions matérielles supérieures a ceux qui n’ont pas eu le
privilege de recevoir une instruction adéquate.

La connaissance intellectuelle est nécessaire et méme essentielle dans notre vie moderne. Avec les
années, elle a pris une place énorme dans toutes nos activités au point de nous faire oublier qu’il
existe une autre forme de connaissance, qui est beaucoup plus subtile: celle de I'ame. Cette
connaissance est percue au-dela des cing sens de ’homme. Elle est en relation avec un sixi¢me sens
que nous pouvons qualifier d’intuitif.

Sathya Sai Baba enseigne qu’il existe bien deux formes de connaissances: la connaissance
matérielle, celle du monde qui nous permet d’analyser et de comparer les choses et la connaissance
spirituelle, celle de 'ame, qui n’est visible que par les yeux du cceur. Les deux sont essentielles, car
sans la premiere, il nous serait difficile de saisir le sens de la seconde.

32



Connaissance matérielle

La connaissance matérielle est le fait et la maniere de connaitre les choses du monde. Elle est a la
base de la vie matérielle que nous connaissons tous. La connaissance intellectuelle et livresque nous
permet de comprendre ce qui nous entoure. Elle nous permet d’apprendre un métier ou une
profession et ainsi de gagner adéquatement notre vie. De nos jours, au nom de la science, beaucoup
de gens s’arrétent a cette connaissance temporelle et profane, bien que changeante, afin de trouver
une explication et une compréhension de la vie.

La connaissance intellectuelle que nous avons acquise par DPétude devrait étre utilisée
convenablement soit pour notre propre épanouissement soit pour aider la société dans laquelle nous
sommes. A ce sujet, Baba dit :

« La connaissance sans l'action est inutile tout comme ['action sans connaissance n'est que sottise. »

Si la connaissance intellectuelle n’est pas accompagnée d’action ou si elle n’est pas utilisée
adéquatement, elle restera une érudition stérile qui risque avec le temps de développer en nous la
vanité et Porgueil. Mise a profit, elle peut rendre a notre entourage des services énormes par la
transmission d’un savoir ou par des actions concretes qui autrement seraient perdues.

Notre connaissance purement intellectuelle, bien que trés utile dans le domaine spécifique de la
science, peut étre un obstacle a notre cheminement intérieur. Elle peut nous limiter dans notre
ouverture d’esprit et nous garder prisonnier du monde rationnel. Elle peut méme, chez certains
individus, étre un élément défensif et devenir un paravent contre nos pires défauts qui seront cachés
sous le couvert de paroles intelligemment choisies.

La connaissance matérielle est celle qui domine le monde et n’a donc pas besoin d’¢tre élaborée
davantage, car elle nous est familiere a tout point de vue. Nous allons regarder de préférence un autre
genre de connaissance, qui est selon Baba, de loin la plus importante : la connaissance spirituelle.

Connaissance spirituelle

La connaissance spirituelle est la Connaissance de I'ame individuelle. C’est la connaissance qui
détruit I'illusion et qui nous révele Dieu qui habite en nous. Baba Iappelle : « /a juste Connaissance, la
Connaissance la plus proche de la 17érité. » La Connaissance de 'ame est de connaitre par l'intérieur, par la
voie du ceeur, elle nous fait comprendre que nous sommes avant tout une ame qui habite un corps
physique. L’ame individuelle c’est la vie sous forme d’énergie qui est a 'intérieur de notre corps. Elle
est composée de notre conscience, de notre personnalité et du Soi qui est Iétincelle divine. L’ame
individuelle est reliée 2 'Ame Universelle ou a P'Etre supréme, elle est une partie de Dieu sous forme
d’Energie divine qui habite en nous.

Cette forme de connaissance va au-dela du savoir rationnel, elle est en relation avec lintellect et
Pintuition. C’est elle qui nous donne la certitude intérieure que nous ne sommes pas seulement un
corps, mais une ame vivante qui utilise un corps comme véhicule a son expérience. Cette certitude de
croire qu'une chose existe va au-dela de la foi religieuse. Elle est une conviction intérieure qui se
présente sous forme d’expérience d’union profonde et indélébile avec Dieu. Cette expérience fait dire
a ceux qui la vivent : « Je ne crois pas, je sais. »

33



La Connaissance de 'ame ne s’apprend pas dans les livres, elle s’expérimente par une discipline
spirituelle assidue, le contréle des sens, le détachement du monde sensoriel et la dévotion exclusive a
Dieu. C’est pour nous tous la seule facon de découvrir réellement la vraie Connaissance, celle qui
nous unit au Divin, a la Source de toute chose.

Sathya Sai Baba, dans la Gita Vahini nous parle de la Connaissance de I'ame en ces mots :

« La Connaissance (de I'ame) est le trésor que les hommes gagnent par leurs propres efforts guand ils purifient lenr
mental et cherchent a obtenir la Grice de Dien. (...) La Connaissance est le chemin qui porte tout droit a la
Libération. C'est pourquoi l'on dit que c’est le plus sacré qui soit. 11 s'ensuit que !ignorance (de la Connaissance) est
la chose la plus méprisable qui soit an monde. »

Dieu et son disciple. ch. XI.

Nous devons bien comprendre que la Connaissance de I'ame, c’est de reconnaitre que Dieu habite
en nous sous la forme du Soi. Le Soi dénote 'unité de ’homme avec le Créateur. 1l est le résident de
notre étre sous la forme d’essence divine. De méme, le Soi est immanent, il est dans chaque étre et
dans chaque élément. Rien dans la nature n’est séparé de Dieu et de son Energie. Découvrir Dieu ne
demande pas un exercice mental mais nous oblige a « descendre » a I'intérieur de nous tout en faisant
abstraction du monde extérieur en oubliant le corps, son véhicule physique.

La connaissance de 'ame et du Soi sont les éléments essentiels qui permettent de réussir sa vie
spirituelle alors que la connaissance temporelle ne sert qu’a gagner sa vie matérielle.

Mon besoin de connafitre

Trois décennies me furent nécessaires avant que je prenne conscience du fait que 'essentiel était la
recherche du divin en toute chose, et non 'accumulation d’un savoir livresque qui ralentissait mon
avancement spirituel. Il va de soi qu’un bagage intellectuel est nécessaire et non négligeable dans
notre société. Nous avons le droit de poser des questions, de chercher des réponses et de nous
instruire sur des sujets spécifiques. Ce que je déplore dans mon cas, c’est que ce bagage de
connaissances ait pris beaucoup trop de place et en ait laissé si peu a la mise en application des bons
principes de vie enseignés.

Les quelques milliers de livres que j’ai lus sur la spiritualité, ’ésotérisme et le monde invisible ont
satisfait ma curiosité intellectuelle, mais n’ont pas réellement changé ma fagon de vivre. Ils ont, par
contre, ouvert ma conscience a des horizons nouveaux et préparé mon ame a une démarche plus
profonde. La lecture ne m’a pas rendu plus « spirituel » bien que je connaisse beaucoup de choses sur
le sujet. L’érudition n’a pas fait de moi un « homme humain » dans le sens que Baba I'entend, jai
préféré me cacher derricre cette érudition afin de ne pas voir les défauts que j’avais a corriger. Cette
connaissance livresque, bien qu’elle m’ait sensibilisé sur les avantages d’une vie meilleure, sur les
comportements et les attitudes que je devais changer dans ma propre vie, ne m’a que tres peu incité a
passer a action pour changer ma personnalité.

Apres toutes ces années de lecture, ma quéte du savoir m’a conduit aux enseignements de Sathya
Sai Baba, lesquels, par une force inconnue, ont graduellement transformé ma vision des choses. Son
message simple et clair, qui touche I'essentiel au-dela des concepts intellectuels, m’a incité cette fois-
ci a abandonner la théorie pour m’engager plus profondément dans une démarche intérieure.

34



« Abandonnez toutes les théories anxquelles vous tenez, les doctrines qui vous sont chéres, les systémes de
connaissance qui vous ont encombré le cervean, les préférences que vous aveg. accumnlées, la poursuite de la gloire, de la
richesse, de l'instruction, de la supériorité. .. 1 ous vous rendez; compte que tout n’est que jen de I'Esprit. »

Sathya Sai Baba dans Le Singe Piége.

A mon grand étonnement, j’ai réalisé que ce n’était pas I’accumulation de connaissances livresques
qui avait de 'importance, mais la transformation du cceur par 'amour et le service. Transformer mes
heures de lecture en périodes de réflexion et de méditation m’a demandé une grande force de
caractere que j’ai d’abord eu beaucoup de difficulté a acquérir. Avec la pratique, mon cceur m’a révélé
ses secrets. Cette expérience était de loin préférable a tous ces mots contenus dans mes livres qui
restaient, dans bien des cas, lettres mortes a mon esprit. Dieu ne s’apprend pas dans les livres, il est
vrai, mais c’est grace a ces livres, a cette connaissance rationnelle, je dois le reconnaitre, que je me
suis interrogé a nouveau sur le role de Dieu dans ma vie.

Baba et I’érudition

Dans un exposé daté du 2 aout 1984, Sathya Sai Baba a décrit en ces mots le vrai sens de la
Connaissance spirituelle :

« I/ exciste différentes variétés de connaissance dans ce monde, la musique, la peinture, la sculpture, la danse. C’est
ce que ['on appelle la connaissance séculiére. Parmi les différentes catégories de connaissance, celle du Moi supérienr est
la connaissance supréme. Les hommes ne trouvent ni la paix ni le bonbeur dans les arts temporels tels que la musique,
la sculpture, la peinture ou la danse. On ne peut les obtenir que grice a la connaissance spirituelle. Ce ne sont pas les
regles de grammaire qui vous sanveront a ['heure de votre mort.

La connaissance du Moi supérienr et la connaissance de Dieu sont une et méme chose. La Connaissance de ['dme
vous aide a comprendre et a voir I'unité dans la diversité. C'est ce qui vous fait gagner [immortalité. C'est ['éducation
spirituelle qui donne cette connaissance divine. »

Lors d’un exposé le 24 mars 1993, Sathya Sai Baba a expliqué a des étudiants leffet de la
connaissance livresque au détriment de la Connaissance de I'ame.

« De nos jours, les gens font des études lenr vie durant, mais ne mettent guére en pratique ce qu’ils ont appris. La
pratique est plus essentielle que la simple acquisition de connaissance. Ce qui importe, ce n’est pas
Paccumulation d’information, mais la transformation de soi. A quoi servent toutes ces données que
vous aveg, rassemblées? Combien en avez-vous mis en pratique? Quel bonbenr en avez-vous retiré? 1/ oila la réponse :
détre un héros pour ce qui est de rassembler des informations, et d’étre un éro pour ce qui est de les mettre en
pratigue. De cette fagon, on giche sa vie au lien de lui donner un sens.

Pour chacun, la premiere étape consiste a comprendre son vrai Moz, le Soi. Dans bien des cas, les gens développent
des doutes en grandissant et en étudiant de plus en plus de livres. A quoi leur servent les études si ce n'est a remplir
lenr téte d'un bric-a-brac livresque? 1] n’y a ancune différence entre un onvrage dénué de conscience et un mental rempli
de connaissance livresque. Les deux: sont pareillement stériles. »

Supplément Prema 8

La connaissance de I'ame nous fait découvrir le Soi qui est a l'intérieur de chacun de nous. Cette
connaissance nous permet de comprendre également que le but de la vie est vraiment la recherche de
I'union avec Dieu et non la satisfaction de notre ego dans les multiples voies matérielles qui s’offrent
a nous.

35



La connaissance de "ame nous conduit immanquablement vers une remise en question globale de
notre étre. Elle nous oriente vers une introspection de soi et permet de nous interroger plus
profondément sur la grande question de la vie : « Qui suis-je?

Chapitre 5

UN TEMPS D’ INTROSPECTION

En tant qu’étre humain, il est tout a fait normal au cours de notre existence de prendre un temps
d’arrét, plus ou moins long, afin de réfléchir sur ce que nous avons accompli dans notre vie jusqu’a
ce jour. Cette pause, volontaire ou non, peut nous révéler des secrets sur nous-mémes et étre une
occasion de rajuster notre facon de vivre. Ce processus exige cependant une attention particuliere.

Nous avons pu observer que nous sommes régis par des cycles qui nous influencent tout le long
notre existence. Nous savons aussi que des transformations majeures ont lieu lorsque nous passons
de l'enfance a I'adolescence ou de I'adolescence a I'age adulte. Au cours de la vie adulte nous
connaissons tous, - pour ceux qui ont atteint ces ages, - l'influence de la quarantaine ou de la
cinquantaine sur notre comportement. Ce sont des périodes ou souvent une remise en question
s’impose.

Nous devons nous observer et étre attentifs a tout changement dans nos comportements au cours
de ces périodes. Nous devons aussi surveiller notre fagon de réagir a certaines situations qui se
présentent a nous et réfléchir sur nos questionnements face au sens de la vie. Si nous passons pat-
dessus ces signes avertisseurs de changements qui surviennent pour nous inciter a un arrét dans notre
course a travers les ages, le corps peut se rebeller et nous obliger a un arrét, cette fois-ci involontaire,
sous forme de maladie, d’une période de dépression ou les deux 2 la fois.

Dans ces circonstances, nous n’aurons pas d’autres choix que de nous arréter pour un laps de
temps plus ou moins long afin de faire le point sur notre vie. Cette période est importante et ne doit
pas étre négligée. Elle ne doit surtout pas étre freinée par des médicaments trop puissants et encore
moins par la fuite dans la boisson, la drogue ou autres formes d’évasion. Ce moment d’arrét doit étre
considéré, pour chacun d’entre nous, comme une période de réflexion normale sur le chemin de la
vie, mais jamais comme une épreuve insurmontable ou une punition.

36



Baba nous parle, dans ses enseignements, de 'importance de I'introspection dans notre vie. Nous
devons apprendre a nous observer, a nous connaitre et a remplacer ce qui ne va pas par quelque
chose de meilleur, entre autres le mal par le bien et la haine par 'amour. Nous devons apprendre a
mettre en application dans notre quotidien les valeurs humaines que sont la Vérité, I’Action juste, la
Paix, ’Amour et la Non-violence. Sathya Sai Baba mentionne aussi toute I'importance de se
transformer soi-méme avant de vouloir, par des paroles et des actes, transformer le monde autour de
nous.

Avant de penser exprimer quelque conseil que ce soit autour de nous, il faut toujours commencer
par effectuer ce travail de changement sur nous-mémes. Le vrai message de transformation intérieure
doit étre véhiculé par notre exemple personnel et pas autrement. Sathya Sai Baba, en tant

¥y >
qu’exemple vivant de son enseignement, a toujours appuyé ses paroles par des actions qui étaient en
harmonie avec sa pensée, c’est pour cela qu’il dit souvent :
b
« Ma vie est mon message, mon message est amour. »

Bien avant d’avoir un regard sur notre objectif futur et avant méme de changer quoi que ce soit
dans nos vies, nous devons suivre un certain processus afin que le changement souhaité soit durable.
Nous devons reconnaitre que nous possédons tous a I'intérieur de nous ce processus d’analyse dans
notre inconscient et qu’il se manifeste de fagon spontanée lorsque les circonstances le demandent.
Mais dans beaucoup de cas, malheureusement, nous le faisons taire afin d’éviter de nous remettre en
question.

Processus de transformation

Ce processus simple de transformation comprend quatre étapes. Nous allons pouvoir I'analyser
objectivement et I'utiliser immédiatement pour une introspection. Il comprend la découverte de soi,
le lacher prise, la maturation et l'action.

1. La découverte de soi

La premicre partie du processus de transformation est la découverte de soi. Nous devons d’abord
commencer par nous regarder intérieurement avant de vouloir changer quoi que ce soit. Nous
devons faire notre examen de conscience et observer ce que nous n’aimons pas de nous-mémes ou
ce qui ne va pas dans notre vie. Nous pouvons observer aussi ce que nous désirons changer dans
notre facon de penser et de vivre. Ce processus dintrospection permet lidentification et la
reconnaissance de nos mauvaises habitudes, de nos erreurs, de nos faiblesses ou de ce qui nous fait
souffrir moralement ou physiquement.

Cette prise de conscience est capitale, car elle nous met en face de nous-mémes et nous incite a
faire le point afin de connaitre, avant toute chose, qui nous sommes. Nous avons besoin de voir et
comprendre clairement notre comportement avant de vouloir transformer quoi que ce soit. Nous
savons qu’une personne qui n’a pas reconnu sa colére, son égoisme, sa déception, son abus de
boisson, de sexe ou ses habitudes négatives, ne pourra rien changer.

Cet examen nous demande toujours une grande humilité basée sur la vérité et ’'honnéteté envers
soi-méme. L’analyse de soi est un pré-requis essentiel au lacher prise.

37



2. Le lacher prise

Apres avoir pris connaissance de nos comportements et apres avoir bien identifié nos habitudes
actuelles de vie, nous devons étre capables d’abandonner ce que nous ne voulons plus. C’est une
période tres difficile, car elle demande une grande détermination, de la patience et de la persévérance.
La résistance au changement fait partie de la nature humaine. Notre mental, qui a participé au
développement d’une habitude, ne cédera pas facilement la place a quelque chose d’autre, méme si
cette chose est pour notre bien.

Dans le processus de changement, le corps, aussi bien que 'esprit, demande de remplacer ce qui a
été enlevé. Ceci est tout a fait normal, le vide demande a étre rempli. C’est pour cela que nous devons
présenter au corps ou au mental quelque chose de différent et de meilleur. Nous devons remplacer
les habitudes bien ancrées comme la colére, la jalousie, la haine ou autres, par le calme, la bonté et
I'amour. Les habitudes d’abus de boisson, de tabac et de drogue doivent étre remplacées par des
pensées saines de santé et de joie. Mais ces pensées seules sont insuffisantes pour que la
transformation soit durable. Cela demande en plus, de notre part, une conviction sincere, une foi
profonde dans le changement et surtout une implication active dans ce processus de changement.

Dans un commentaire sur la Gita, Sathya Sai Baba a fait a ce sujet une comparaison avec le
fermier qui désirait une bonne récolte dans son champ :

« Le fait de déraciner la haine pour y planter I'amour ne peut pas suffire pour assurer la béatitude. Avant toutes
choses, le champ doit étre préparé a recevoir la bonne semence, le canr doit étre débarrassé des broussailles et des ronces,
labonré de bonnes actions, irrigné de bonnes pensées. Les jeunes plants doivent étre protégés et nourris par une
discipline et une foi constante. Nous devons laisser le temps a la récolte de miirir avant d’étre engrangée. »

Gita Vahini. ch. XXII

Ceci démontre la nécessité non seulement d’entretenir des pensées positives ainsi que la foi dans
le processus de changement, mais surtout d’entreprendre les actions appropriées pour que le
processus s’établisse progressivement dans notre vie. Nous devons faire en sorte que ces habitudes
deviennent permanentes et durables. Pour atteindre ce but, un autre facteur est nécessaire : la
maturation.

3. La maturation

La maturation est un facteur important dans la transformation. Le changement rapide n’est pas
toujours durable. Vouloir se débarrasser de toutes ses mauvaises habitudes en peu de temps est
presque impossible. Le temps est nécessaire en tout. La graine de semence que nous mettons en terre
ne nous donnera pas de fruits plus rapidement que son cycle naturel de croissance. Tout ce qui existe
dans la nature respecte un rythme et un cycle qui lui est propre et ’homme n’en est pas exempt.

De méme, comme ¢étre humain, lorsque nous sommes préts a nous libérer de ce que nous ne
voulons plus et nous engager dans une transformation, nous devons respecter notre rythme de
maturation et notre cycle de croissance afin de ne pas étre perturbés.

38



Dans ce processus de changement, nous devons méme accepter le droit a erreur et a la rechute
dans nos vieilles habitudes du passé, sans pour autant tout abandonner. Comme I’'adage populaire le
dit : « chuter est humain, se relever est divin. »

« 87 un échec survient, considérez-le comme un défi pour un nonvel effort. Analysez les raisons de votre échec et
profitez de cette expérience. Apprenez, en tant qu’étudiants de la V'érité, comment réussir a travers les turbulences de
la vie. »

Sathya Sai Baba

Portia Nelson cité dans Healing the child within, fait mention d’un processus de changement qui
représente bien la voie de la transformation humaine. Voici 'exemple intéressant qu’il donne :

« - Je marche dans la rue et rencontre un trou béant dans le trottoir. ]’y tombe; je me sens perdu,
impuissant et découragé, je blame les autres. Ce n’est pas ma faute. Il me faut une éternité pour en
sortif.

- Je marche dans la méme rue et rencontre un trou béant dans le trottoir. Je fais semblant de ne
pas le voir et 'y tombe encore une fois. Je n’arrive pas a croire que je suis tombé dans le méme
endroit. Ce n’est pas ma responsabilité si le trou est sur ma route. Il me faut encore longtemps pour
en sortir.

- Je marche dans la rue et je rencontre un trou béant dans le trottoir. Je le vois, je tente de Iéviter,
mais j'y tombe encore une fois. C’est devenu une habitude. Cependant, mes yeux se sont ouverts; je
sals ou je suis et pourquoi |’y suis. J’assume l'entiére responsabilité de ma situation et je reconnais
mon erreur. J’en sors immédiatement.

- Je marche dans la rue et rencontre un trou béant dans le trottoir. Je me souviens de toutes mes
erreurs passées et de ma tendance a tomber dans ce trou. Riche de toute cette expérience, je décele
rapidement le danger et je contourne le trou. »

A cette étape de la transformation, nous devons reconnaitre les progrés que nous faisons et en
méme temps étre conscient que cette habitude peut rester attachée a nous le reste de nos jours, mais
que, si elle n’est pas nourrie ni entretenue par des pensées négatives émises par notre mental, nous
pouvons en avoir la maitrise presque parfaite.

Ceux qui ont consommé longtemps de 'alcool ou des drogues ou qui ont eu a se défaire de la
passion du jeu en savent quelque chose. I’habitude prend du temps a étre délogée et demande une
vigilance constante et sans relache dans 'action. Nous devons avoir beaucoup d’admiration pour
ceux et celles qui ont réussi a changer leurs comportements qui les maintenaient dans une
dépendance quelconque.

4. L’action

Dans les enseignements de Sathya Sai Baba, une attention particuliére est accordée a 'action. Eta
ce sujet, Baba dit ceci :

39



« Laction est la base de notre existence. Cest pour cela que ce corps nous a été donné. 1/ est nécessaire que la vie de
Lhomme soit sanctifiée par ses actions et purifiée par la_justesse de ce qu’il accomplit. La connaissance sacrée guide le
déroulement de ces actions et nous conduit finalement vers les étapes les plus élevées de la réalisation. »

En effet, si nous ne passons jamais a ’action avec détermination, il nous sera impossible d’arriver
au but. I’action appropriée, dans le but de transformer une habitude, nous demande une grande
discipline personnelle, de la persévérance, une confiance en soi et la foi dans la réussite.

Dans l'action, nous devons aussi étre capables d’affronter nos peurs, nos angoisses et notre
insécurité. Pour nous en libérer, au besoin, nous pouvons, si les circonstances le permettent, les
partager avec d’autres personnes qui sont également dans la méme démarche que nous et qui savent
nous comprendre. Durant cette période critique du changement, il est préférable de choisir nos
fréquentations afin de ne plus étre influencés par ceux qui ont la mauvaise habitude dont nous
voulons nous défaire.

Dans cette étape de I'action, nous ne devons pas oublier 'engagement que nous avons pris envers
nous-mémes et envers Dieu. I’engagement n’est pas seulement un vceu pieux ou une promesse que
nous faisons a la légere, mais un acte de détermination dont rien ne pourrait nous détourner.

Dans cette implication active nous devons aussi tenir compte d’'un élément trés important: le
pardon. Se pardonner a soi-méme pour tout le mal fait aux autres, pour les souffrances mentales que
les autres ont subies a cause de nous. Le pardon c’est aussi le lacher prise face aux vieilles idées, face
a la rancune, a la jalousie ou a la haine. Le pardon sincére nous conduit a la guérison des souvenirs et
des attitudes passées et ouvre notre cceur sur un horizon nouveau.

Ce processus d’introspection en quatre étapes est celui, entre autres, enseigné par les grandes
écoles de psychologie. Il vient nous apporter une vision plus élargie de I'enseignement de Baba
lorsqu’il est question d’introspection. Aucune approche ne devrait étre négligée, qu’elle soit
psychologique ou spirituelle, pour notre avancement intérieur. Ce sont des outils mis a notre
disposition afin de mieux nous connaitre et nous faire découvrir notre potentiel humain.

Je fais le point

Je ne m’étais pas arrété pour faire sérieusement le point sur mon existence avant 'approche de la
cinquantaine. Pourtant, un mal de dos qui persistait depuis plus de 10 ans, me faisait souffrir et
restreignait mes activités physiques. Ce signal d’alarme en provenance de mon corps criait tellement
fort que parfois je devais m’immobiliser pour quelques jours. Selon les spécialistes consultés, il y avait
un probléeme d’usure anormale au niveau des vertebres lombaires.

Les multiples approches thérapeutiques du corps auxquelles j’ai bien voulu me préter ont
momentanément calmé la douleur lombaire. Mais, au moindre stress ou surmenage dans ma vie, la
douleur revenait de plus belle et affectait grandement mon moral et mon caractere. Insatisfait du peu
d’amélioration de ma condition, je me devais de faire quelque chose d’autre au lieu d’attendre une
solution en provenance de 'extérieur.

Par ignorance ou par crainte de me découvrir, j’avais toujours fui les occasions de me regarder
intérieurement. Je n’étais pas enticrement convaincu que la psychologie pouvait me venir en aide

40



dans un cas de probleme physique. Je croyais en la psychologie pour corriger certains troubles
émotifs, étudier le fonctionnement psychique, faire le point de sa vie ou encore développer la
confiance en soi.

Ce sont ces deux derniers points, et non mon probléme de dos, qui m’ont incité a m’inscrire a un
certificat en psychologie a I'université de ma région et, plus tard, a poursuivre cette démarche en
m’inscrivant a une formation de thérapeute en relation d’aide dans un institut privé.

Mon questionnement m’avait amené a m’interroger, a cette époque, sur la possibilité d’utiliser
efficacement les principes de la psychologie dans une démarche spirituelle afin de faire le
rapprochement de la téte avec le cceur sans perdre 'un ou l'autre. La confiance m’est venue dans la
probabilité d’une telle action aprés la lecture d’un discours de Baba qui faisait référence, dans sa
grande mission d’unification du monde, au rapprochement non seulement de la science et de la
spiritualité, mais aussi de la psychologie et de la spiritualité.

Jai da vivre ce rapprochement concrétement lors de ma formation de thérapeute. J’avais
I'impression que tout avait été mis en place 2 mon insu pour que je travaille en profondeur sur mes
émotions et mes sentiments refoulés, en apprenant a regarder bien en face mes faiblesses, mes
mangques affectifs, ma colére et ma relation au sexe opposé. Je devais apprendre a me libérer des
vieux concepts du passé et a m’ouvrir a une vision nouvelle de la vie en tenant compte de ma
démarche spirituelle.

Avec lapproche psychologique, jai du faire face a des contradictions par rapport aux
enseignements spirituels de Baba que je tentais tant bien que mal, a I’époque, de mettre en pratique.
I’enseignement spirituel me disait de transcender et de controler mes sens, d’annihiler mes désirs, de
penser aux autres et de rendre service, sans attendre de fruit de mes actions, et de tout dédier a Dieu,
meéme mes défauts.

Cependant, Papproche psychologique que j’étudiais a I’époque enseignait les principes suivants, a
savoir quil faut exprimer ses émotions, satisfaire ses désirs, écouter ses sens, penser a soi d’abord,
prendre sa place, étre vu et entendu des autres afin d’étre reconnu, et se donner de 'importance.

Mon conflit intérieur a duré plus de trois ans avant que la lumiere apparaisse au bout du tunnel.
Durant ces années, j’ai demand¢ plusieurs fois a Baba de m’aider, mais aucune réponse ne semblait
venir a mon secours. Je devais, dans un premier temps, par moi-méme aller en profondeur dans le
passé et toucher a chaque faiblesse de mon étre afin de découvrir ma voie, celle qui saurait me
propulser en avant vers un mieux-étre.

C’est avec beaucoup de discernement qu’au cours de ces années j’ai pu faire la part des choses et
pu trouver ce qui devait étre un équilibre pour moi. J’ai appris a mieux controler mes sens durant les
moments de faiblesses tout en ayant une pensée pour Dieu; j’ai aussi développé I'équanimité dans
mon regard sur les objets et les étres afin de ne pas toujours désirer les posséder; j’ai également
développé I’écoute active et empathique avec ceux et celles qui vivent d’une maniere différente de la
mienne sans porter de jugement destructeur. Je tente maintenant d’exprimer plus ouvertement mes
émotions sans me sentir coupable de mon comportement. Je ne pense plus seulement a moi, mais
aussi aux autres, dans un but de dévouement et de service, sans attendre de récompense en retout.

41



Ma démarche psychologique, conjointement avec mon cheminement spirituel, a eu pour effet de
me rapprocher de Dieu, au lieu de m’en éloigner davantage comme je le craignais au début.
L’expression de mes émotions refoulées a permis la libération de blocages et d’introjections de mon
enfance. Cette libération d’émotions me permet de vivre aujourd’hui plus intensément le moment
présent. La guérison n’a pas eu lieu seulement au niveau du mental, elle s’est répercutée dans tout
mon corps et en particulier dans la partie faible de mon dos. Les douleurs lombaires ont disparu a la
suite de ce travail en profondeur sur moi et ont laissé la place a une énergie nouvelle pleine de bien-
étre.

La transformation qui s’est opérée dans mon concept de pensée a également eu un effet sur mes
sentiments. Je commence maintenant a comprendre ce que peut étre 'amour véritable, celui qui est
au-dela des sens et qui se vit de l'intérieur. Dire a quelqu’un « Je t’aime », sans autre intention que
d’exprimer 'amour du cceur, n’a jamais été facile pour moi. C’est une chose que je n’ai pas apprise
étant enfant. Aujourd’hui, pour corriger cette situation, tout en méditant le matin, en face d’une
photo de Sathya Sai Baba, je regarde mon guide bien aimé dans les yeux et je lui dis : « Je t'aime ». Je
ne prononce pas ces paroles a la forme physique, mais au Sans Forme divin qu’il représente pour
moi. Ces paroles, je les répete mentalement le jour, a 'occasion, lorsque je rencontre des personnes
sur la rue. Ces paroles dites dans le silence ont pour effet de me faire sentir en harmonie avec les
autres et de répandre autour de moi un peu de baume.

La psychologie (mot qui veut dire entre autres « science de 'ame ») m’a révélé comment utiliser
efficacement des concepts psychologiques dans mon cheminement spirituel, de maniere a me défaire
des souffrances du passé et a créer une ouverture nouvelle face a la vie ainsi qu'une ouverture a la
grace divine. Tout ceci m’a demandé de nombreux efforts qui, apres un temps de maturation, ont été
récompensés par des résultats concrets.

Aide-toi...

Lorsque nous faisons un travail sur nous-mémes, nous devons nous attendre a ce que des efforts
personnels soient demandés. 11 serait utopique de croire que Dieu, 'Etre Supréme ou autres divinités
fassent le travail a notre place sur une simple demande de notre part. La vie n’est pas ainsi construite.
Chaque étre humain est appelé, d’'une mani¢re ou d’une autre, a faire ses propres expériences et a
avancer lentement sur le sentier de I’évolution.

Au cours des années, plusieurs personnes ont témoigné avoir fait appel a 'Omnipotence de
Sathya Sai Baba afin de régler un probléme personnel, de guérir une maladie incurable ou méme de
leur éviter un accident fatal. Un certain nombre de ces demandes ont recu une réponse favorable,
d’autres non.

Plusieurs se demandent pourquoi Sathya Sai Baba, dans sa puissance divine, ne répond pas
toujours aux demandes, n’enleve pas de la terre les famines, les épidémies et autres malheurs.
Pourquoi ne guérit-il pas toutes les maladies des hommes et les souffrances dans le monde? Pourquoi
ne regle-t-il pas toutes les guerres? Pourquoi ne fait-il pas ceci ou cela?

Sathya Sai Baba est parmi nous pour la transformation spirituelle du monde. II n’est pas venu
pour annuler les lois naturelles et enlever instantanément tout le karma de la terre en transformant

42



celle-ci en un paradis ou aucun effort ne serait déployé par nous. A ces questionnements, la réponse
de Baba fut la suivante :

« Toute solution instantanée irait a l'encontre de la loi fondamentale de la nature elle-méme ainsi que de la loi
karmique de cause a effet. Si je faisais disparaitre instantanément tous les maux;, laissant les gens dans lenr état de
conscience actuelle, le désordre réapparaitrait tout de suite; ils se sauteraient a nouveau a la gorge et le monde se
retrouverait tres vite dans le méme chaos. »

Sanathana Sarathi, novembre 1993,

Baba n’est pas venu pour annuler instantanément tous les problémes de la terre, mais pour nous
montrer comment les surmonter avec confiance et espérance. Si I’Avatar intervenait directement et
spontanément sur une échelle mondiale dans la résolution de conflits, cela pourrait arréter toute
évolution sur terre et nuire a notre développement humain.

Dans une autre alternative, I’Avatar nous propose une transformation a plus long terme en nous
élevant graduellement a un plus haut niveau de conscience afin que nous comprenions le vrai sens de
la vie. I’Avatar veut encore plus pour I'étre humain, il veut I'élever a un niveau divin afin que
’homme puisse par lui-méme maitriser les lois de la nature.

La transformation de ’homme doit se faire impérativement de I'intérieur avant de se manifester a
Iextérieur. Elle ne peut avoir lieu sans la guérison du mental et de 'ame. Le changement de nos
pensées négatives et de nos mauvaises attitudes est primordial dans tout cheminement spirituel car,
sans cela, notre avancement est non seulement difficile mais il devient impossible.

Le fait de trainer en nous depuis notre enfance des blessures émotionnelles, de l'agressivité
refoulée, de la rancune, de la haine, des pensées de rejet ou autres souffrances, nous empéche
d’avancer vers la Lumicre. Ces pensées non libérées de leurs émotions négatives nous maintiennent
prisonniers de nous-mémes. La responsabilité nous incombe de nous en libérer et c’est de notre
devoir de prendre tous les moyens nécessaires pour arriver a cette fin.

Apres avoir fait un effort personnel et avoir tenté par divers moyens de nous libérer de nos
difficultés, nous pouvons, dans certains cas, réaliser que rien ne bouge et méme avoir 'impression de
régresser. Dans ces cas vraiment difficiles, ou rien ne va plus, nous pouvons alors demander en toute
humilité ’aide du ciel, 2 Dieu ou a d’autres divinités.

... Etle ciel aidera

Sathya Sai Baba insiste beaucoup pour qu’un travail personnel et individuel soit entrepris avant de
solliciter une quelconque demande d’aide a Dieu. Dans sa grande compassion pour le genre humain,
Baba nous tend la main et nous offre son aide divine :

« 8 vous faites un pas vers moi, vous me verrez en faire dix vers vous. »

Sans une action positive de notre part rien ne peut étre transformé et aucun échec ne peut étre
surmonté selon la loi de cause a effet. Si nous nous engageons a faire un pas dans le sens du bien, le
ciel multipliera par dix nos efforts.

43



Nous savons que Dieu est omniprésent, omnipotent et omniscient. Mais ce pouvoir Divin ne
signifie pas qu’ll fera le travail a notre place, ou qu’ll nous enlévera la responsabilité de faire les
premiers pas.

Sathya Sai Baba a mentionné que dans les moments difficiles ou pour résoudre un probleme
particulier et apres des efforts personnels sans succes, nous pouvions demander de I'aide a Dieu.
Nous pouvons nous adresser au Seigneur, a Jésus, a Baba ou a d’autres divinités comme si nous nous
adressions a un pere, a une mere ou a un ami afin qu’il nous vienne en aide. Ces demandes peuvent
étre faites sous forme de priere, d’invocation et de supplication, mais, selon Baba, la demande simple,
sans formalité, comme celle qui suit, restera toujours la meilleure :

« Parlez-moi librement. Dites-moi vos aspirations, confieg-moi vos déceptions et vos échecs, aussi vos inquiétudes et
vos problemes. Parlez-moi a haute voix et aussi par votre caur. »

« Je suis toujours avec toi, a coté de toi, derriere toi, devant toi et en toi. »

Nos pricres et nos invocations faites au Seigneur ne sont pas toujours exaucées et ce pour diverses
raisons de nature karmique ou autres. Dans ce cas, nous devons nous abandonner complétement
dans les bras du Seigneur et déposer toutes préoccupations ou probléemes a ses pieds. Dans une
entrevue accordée a un groupe de fidéles italiens, Baba a déclaré ceci :

« Latssez-Mot prendre soin de toutes vos affaires. C’est Moi qui y penserai. Je n’attends rien d'antre que votre
abandon a Moi. Je n'interviens que lorsque vous save vous abandonner complétement a Moi et des lors, vous ne
devez, plus vous soucier de rien. »

Revue Prema 33

Lorsqu’on fait un effort personnel d’abandon a Dieu, celui-ci en guise de réponse a nos pricres
nous aide a transformer nos souffrances en joie, nos faiblesses en forces, nos défauts en qualités et le
mal en bien. C’est la voie de Iévolution humaine tracée par Dieu qui fera de nous un Homme dans le
sens large du mot.

Dans la premicre partie de ce livre, nous avons fait un survol de ’homme en décrivant les qualités
de sa nature et les catégories inférieures qui le gardent prisonnier a la mati¢re. Nous avons vu aussi
que nous pouvions, dans un moment d’introspection, identifier les qualités animales attachées a notre
mental et que nous pouvions prendre les moyens nécessaires pour nous en défaire. Ce travail
préparatoire est essentiel si nous voulons nous libérer définitivement de notre nature inférieure
animale et entreprendre un cheminement personnel vers un sommet plus élevé.

La libération de nos tendances animales nous demande un effort soutenu et une mise en
application de certaines regles de vie. Le but avant tout autre chose est de devenir un homme
entierement humain. La deuxieme partie de ce livre sera consacrée entierement a ce but.

44



Deuxiéme Partie

DE L’HOMME A L’HUMAIN

Des ténébres a la Lumiére
« O Seigneur
si je me sens attiré par les biens
de ce monde, chasse Pobscurité
qui cache le Soi, la véritable
réalité de chaque chose. »

Sathya Sai Baba

Chapitre 1

LA VIE HUMAINE

Tous les individus de notre humanité sont en trelation les uns avec les autres, car nous sommes
tous issus de la méme source et nous portons tous en nous une parcelle de étincelle divine comme
nous le dit Baba dans ses enseignements. A partir de ce principe, nous devenons conscients que
toutes les actions que nous accomplissons, bonnes ou mauvaises, ont une répercussion sur
Iensemble des autres membres de la communauté humaine, car nous sommes tous liés les uns aux

autres par la méme énergie de Dieu.

Le réle premier de chaque individu est donc de devenir un étre humain dans le sens que Sathya

Sai Baba lui a donné lors d’un discours fait le 25 décembre 1992 :

45



« L humain suit la voie de la V'érité et de la Droiture. 1/ s'investit dans des activités strictement en accord avec la
Veérité et la Droiture et il use de son sens du discernement avec sagesse. 1] s’acquitte de ses responsabilités sans chercher
la notoriété, le pouvorr, la richesse ou la célébrité. Une telle personne vit en harmonie avec ses semblables et accomplit
son devoir avec foi totale en ces trois préceptes : la fuite du péché (I'erreur), l'amonr de Dieu, et la moralité sociale. »

Sanathana Sarathi, janvier 1993.

Devenir enticrement humain, voila le but que nous devons tous nous fixer a 'approche de la
nouvelle ¢re qui s’ouvre devant nous. Par notre rayonnement nous pouvons ainsi influencer
favorablement les autres et ceuvrer a la création d’une société meilleure basée sur les valeurs morales,
les vertus et les bons principes de vie commune.

L’humanité de ’homme ne peut se développer qu’a travers les valeurs morales et la voie spirituelle
préconisée par Baba. Mais pour arriver a ce choix de vie et prendre conscience de notre role humain,
nous devons nous éveiller a notre propre spiritualité.

L>éveil spirituel

11 suffit d’observer le monde pour constater que depuis quelques années un changement de valeur
et de mentalité se prépare. Si nous regardons bien autour de nous, nous pouvons constater que
quelque chose se passe : les vieilles structures s’effritent et sont prétes a s’effondrer et les nouvelles
ne sont pas encore définitivement en place, ce qui crée a I’heure actuelle une insécurité et une
instabilité chez I'individu.

Nous assistons, parallélement au changement de valeur, a une montée de la spiritualité qui a pour
effet de conduire ’homme vers une nouvelle vision de la vie et de I’élever au rang d’homme humain.
L’¢élément moteur de cette révolution est ’Amour : le besoin inné que nous avons tous de recevoir et
de donner de ’Amour.

11 serait souhaitable que I’élément amour soit a la base de toutes les formes d’éveil spirituel, mais il
n’en est pas encore ainsi. Nous devons tenir compte que d’autres éléments et circonstances de la vie
peuvent nous placer aussi sur la voie de I'éveil. C’est pourquoi nous devons prendre en considération
les crises importantes qui surviennent dans notre vie. Elles peuvent étre des occasions de remise en
question et d’ouverture a la croissance spirituelle. Malheureusement, nous ne les voyons pas toujours
ainsi. Nous considérons souvent les événements qui nous arrivent comme des épreuves, des
malheurs et nous laissons le temps arranger les choses afin de continuer notre vie comme par le
passé. Tres peu d’entre nous considerent les épreuves comme une opportunité d’éveil spirituel
susceptible de nous faire un jour découvrir notre potentiel divin.

« Dieu n’épronve Ses fideles que pour les élever a un nivean supérieur sur léchelle spirituelle. »

Sathya Sai Baba

46



Les trois formes d’éveil

L’expérience de 'éveil spirituel peut se présenter a nous sous trois formes particulieres comme le
mentionne Baba. Elle peut étre occasionnée par la peur, I'épreuve ou l'expérience intérieure - ou
encore une combinaison de ces trois formes.

La premicre forme d’éveil peut se manifester a la suite de notre inquiétude profonde face aux
événements qui se déroulent a travers le monde, aux difficultés matérielles de notre entourage, aux
pertes d’emploi et a linsécurité par rapport a lavenir de notre société, a la mort et a ses
conséquences douloureuses, ou a I’éventualité prochaine de la fin du monde. La peur est 'élément
principal de cet éveil, elle nous pousse a la réflexion, réveille notre foi qui est profondément
endormie ou cachée en nous. Cette peut, justifiée ou non, nous incite a prier individuellement ou en
groupe afin d’implorer la clémence divine. Cette forme d’éveil atteint un fort pourcentage de notre
population occidentale, car le concept de peur a été habilement exploité depuis des siecles par nos
milieux judéo-chrétiens.

La deuxiéme forme d’éveil peut survenir a 'occasion d’un choc émotionnel important a la suite
d’un accident, d’un probléme de santé, d’'une dépression, de la perte d’un étre cher, de la naissance
d’un enfant handicapé, d’une faillite importante, d’une défaite morale, d’un incendie, d’un événement
bouleversant de la nature ou encore d’une expérience surprenante parce qu’inattendue.

Ces épreuves, qui surviennent lorsque l'on s’y attend le moins, doivent étre considérées comme
des expériences d’avancement sur le chemin de la vie. Aprés un moment de murissement et a la suite
d’une réflexion profonde, nos expériences vécues peuvent devenir des éléments de transformation
majeure et nous conduire a un véritable éveil spirituel.

Dans beaucoup de cas, ces événements peuvent étre accompagnés de moments d’angoisse, de

5 g g 5
peur, de tristesse, de peine, de découragement ou d’autres émotions reliées au choc et a I'insécurité
du moment. Ces réactions sont tout a fait normales bien que difficiles parfois a supporter.

Dans ces moments d’épreuves difficiles, nous serons tentés d’exprimer ouvertement a ceux qui
nous entourent ce que nous vivons a I'intérieur de nous. Nous serons tentés aussi de faire des choses
que normalement nous ne faisions pas avant I’épreuve. L’environnement social, en particulier la
famille, peut s’opposer activement a notre changement de comportement et tenter par divers moyens
de nous distraire et de nous détourner de notre période de remise en question. Si nous cédons a cette
pression familiale, nous risquons de nous priver ainsi d’une occasion privilégiée d’avancement
spirituel.

Les expériences troublantes et quelquefois tres douloureuses que nous vivons peuvent
s’échelonner sur des années avant d’étre intégrées. Lorsqu’elles sont bien assimilées, elles nous
conduisent presque infailliblement vers de nouvelles valeurs, une vision élargie de la vie et, dans
beaucoup de cas, ces expériences ouvrent notre horizon sur des actions altruistes, humanitaires et
une plus grande compassion envers tous les étres de la terre.

La troisieme forme d’éveil est celle qui est la plus naturelle chez I’étre humain. Elle est I'énergie de
I’ame qui cherche I'union avec la source Divine. Elle est innée depuis notre venue en ce monde.
Normalement, si elle n’est pas freinée par notre culture ou autre élément extérieur, elle se développe
lentement au cours de notre vie. Pour y parvenir, elle peut utiliser divers moyens : la lecture d’un livre

47



inspirant, le réve, la méditation, une rencontre avec un personnage hautement évolué, un cours de
croissance personnelle ou nos facultés psychiques seront stimulées afin d’éveiller notre clairvoyance
ou notre médiumnité, ou encore un événement fortuit de contact avec la Conscience Cosmique qui
remettra en question notre facon de vivre et nos valeurs passées.

Cette forme d’éveil peut survenir aussi lors d’événements simples de la vie, par exemple lorsque
nous nous émerveillons devant un magnifique coucher de soleil, lorsque nous vivons un moment
d’exaltation devant la beauté d’une fleur ou encore lorsque nous nous sentons uni au cosmos en
regardant un ciel étoilé. La nature nous propose de multiples facons de contacter l'infini. C’est a nous
d’étre attentifs et de ne pas minimiser la stimulation qui peut se produire, mais, au contraire, de la
nourrir afin qu’elle puisse nous faire grandir.

De ces trois formes d’éveil, la dernicre est la plus souhaitable, car elle n’implique pas la peur de la
premiere ni de souffrance de la deuxieme. Cette forme d’éveil naturel, si elle est bien assimilée, peut
nous conduire en toute confiance a une démarche plus intérieure et nous permettre de nous engager
sur les multiples sentiers de la spiritualité avec courage, foi, conviction et détermination.

Nous sommes rarement maitres du choix d’éveil et de transformation qui peuvent se présenter a
nous. Nous devons des lors considérer cette opportunité comme étant celle qui nous est destinée
selon la loi de cause a effet. La refuser, c’est refuser d’avancer sur le chemin qui nous conduit a Dieu.

Pour nous, I’éveil c'est maintenant. C’est pour cette raison que nous devons considérer chaque
épreuve ou expérience comme un début de transformation, qu’elle ait muri longuement a la suite
d’un événement particulier survenu dans notre vie ou qu'elle surgisse spontanément sans
avertissement.

La transformation spontanée

Nous savons que la transformation normale de I’étre humain prend un certain temps. L’homme et
la nature évoluent a un rythme qui leur sont propres. Mais il arrive qu’une plante, lorsqu’elle recoit
une attention et des soins particuliers se développe plus rapidement quune autre et dépasse de loin
sa croissance normale. De méme, ’'homme qui re¢oit une attention particuliere sur tous les plans de
son étre, peut non seulement s’éveiller a sa spiritualité, mais se transformer enticrement et plus
rapidement qu’un autre.

Selon plusieurs observations faites dans le passé, il est reconnu généralement quun individu
malade qui recoit non seulement des soins sur le plan physique, mais sur les plans psychiques et
spirituels, recouvre plus rapidement la santé. Nous devons alors reconnaitre 'homme dans son entier
et considérer qu’il ne peut étre séparé des trois plans de son existence.

Nous sommes unis au Divin et nous ne pouvons en étre fractionnés d’aucune fagon. Alors, a
partir de ce fait, nous pouvons reconnaitre que la Conscience Supérieure, qui est en relation avec
notre ame, peut jouer un role capital dans notre guérison. Selon les circonstances et lintensité de
notre dévotion, nous pouvons qualifier certains retours a la santé de guérison spirituelle.

Au-dela de cette forme de guérison spirituelle qui survient plus ou moins rapidement dans notre
vie, il existe une autre forme de guérison beaucoup plus rapide et méme instantanée que nous

48



pouvons qualifier de guérison christique ou divine. Cette forme de guérison consiste a éveiller de
facon soudaine la conscience de guérison dans I'ame de l'individu. A la suite de cet éveil, il peut
s’ensuivre, dans le corps, une manifestation de transformation spontanée.

Si nous prenons Jésus en exemple, ses pouvoirs de guérison ne sont aucunement contestés. Par
un simple regard, une parole, un toucher ou autre geste, Il pouvait transformer spontanément une
personne malade de corps ou d’esprit. La guérison se manifestait sur les trois plans : 'ame, le mental
qui est le siége de tous les maux, puis le corps. Plus tard, les apotres, par leur pureté intérieure et leur
altruisme, ont continué le travail de « guérisseurs d’ame et de corps » pour le bien de tous.

Plus prés de nous, nous avons eu des personnages que nous pouvions qualifier de guérisseurs
christiques qui, par leur dévouement et leur amour inconditionnel, ont accompli beaucoup de
guérisons autour d’eux. Nous pouvons penser entre autres a Padre Pio, le maitre Philippe de Lyon,
Saint Benoit, le curé d’Ars et quelques autres. Tous ont ceuvré au service du Christ avec amour et
charité.

Aujourd’hui, de par le monde, bien que rares, nous pouvons découvrir encore des guérisseurs
christiques. Ils travaillent dans le silence et la discrétion au service de ’humanité. Ils ne demandent
rien pour eux-mémes en retour de leurs actions sacrées. Ils donnent continuellement d’eux-mémes
en union avec Dieu.

En Inde, Sathya Sai Baba, a tous les pouvoirs du Guérisseur christique et du Thérapeute divin.
D’un simple regard, d’un geste, d’une parole, il a, a ce jour, transformé la vie intérieure de dizaines de
millions ’hommes, de femmes et d’enfants qui se sont approchés de lui. Ces personnes ont vu leur
colére, leur agressivité, leur angoisse ou leur haine disparaitre spontanément au seul contact de cette
Energie divine en manifestation. Plusieurs n’ont méme jamais demandé de transformation
personnelle, mais le fait d’étre prés de cette Energie christique était amplement suffisant.

Sur le plan physique, des personnes ont retrouvé l'usage de la parole et des aveugles ont pu voir a
nouveau, d’autres furent guéris de paralysies, de maladies incurables, de cancers en phase terminale et
méme des personnes décédées furent ramenées a la vie. La transformation a eu lieu non seulement
au niveau de leur corps, mais sur tous les plans de leur étre.

Selon des milliers de témoignages, ces guérisons christiques, pour ne point dire « miraculeuses » se
sont produites également a distance, partout a travers le monde dans le secret des foyers, grice a
I'omnipotence, 'omniprésence et Pomniscience divines de Baba.

Le « miracle » de la transformation se produit presque toujours lorsque la personne s’y attend le
moins. ’amour, la compassion et la grace qui émanent de Sathya Sai Baba font fondre les cceurs les
plus durs et les egos les plus coriaces. Son regard nous transperce et unit notre ame a Dieu. L’énergie
divine qui émane de son Etre est AMOUR, AMOUR, AMOUR.

Notre premiére expérience avec Baba

Une émanation divine d’Amour : voila ce que nous avons ressenti, mon épouse Lucille et moi,
lors de notre premier voyage en Inde au cours de 'année 1992. Lors de notre pelerinage, nous avions
choisi de visiter le nord de ce pays en premier, soit Delhi, Agra, Vanarasi et autres, suivi d’un court

49



séjour a Katmandou au Népal. Durant la troisi¢me semaine de ce séjour, nous nous sommes rendus
a Bangalore dans le sud de I'Inde, dans I'espoir de rencontrer Sathya Sai Baba. A notre arrivée dans
cette ville, premicre déception, Baba était déja parti pour une autre destination.

Selon moi, Sathya Sai Baba ne pouvait qu’étre retourné a Puttaparthi, son lieu de naissance ou est
situé 'ashram Prashanti Nilayam « Demeure de Paix Supréme ». Je ne peux dire si c’est a cause d’une
confusion de la langue, une erreur de I'agence de voyage locale ou un « jeu » de Baba, mais le
lendemain matin nous partions pour Puttaparthi par une chaleur de 40 ° C, sans air climatisé, dans
une voiture taxi qui était sur le point de rendre ’ame, a cause de son age avancé.

A notre arrivée, deuxiéme déception, Baba n’y était pas non plus. Selon les informations, il était a
600 kilomeétres dans une direction opposée. LLe méme jour, nous revenions a Bangalore avec le méme
transport, dans les conditions identiques a l'aller. Nous étions épuisés et découragés. Que faire?
Rentrer a la maison ou poursuivre notre quéte alors que nous étions si pres du but?

Une force intérieure me disait de continuer. Apres échange d’opinions avec mon épouse et une
bonne nuit de sommeil, dés le lendemain nous reprenions la route vers le sud, dans une voiture plus
confortable, conduite par un chauffeur treés sympathique a notre démarche. Apres plus de huit heures
de route, nous arrivions enfin dans le village de Kodaikanal situé a 2000 metres d’altitude dans les
montagnes du Palani. Un décor magnifique empreint de calme et d’harmonie nous attendait. Selon
notre chauffeur et guide, Baba devait y sé¢journer quelques semaines afin d’y visiter ses écoles.

Avant mon départ pour ce voyage mémorable en Inde, j’avais secretement demandé a Sathya Sai
Baba « Pouverture du cceur », mais sans rien préciser de plus. Plusieurs semaines s’étaient écoulées
depuis et j’avais oublié cette demande.

Dans le village en question, apres plusieurs démarches, nous avions enfin déniché une chambre
dans une auberge située a plus de deux kilometres de I'endroit ou résidait Sathya Sai Baba. Depuis
notre arrivée dans ce village, quelque chose se passait en moi. Je trouvais euphorique le fait que tous
les gens que je rencontrais voulaient me rendre service. J’avais la nette impression de « flotter », de
vivre dans un réve. Je n’avais jamais gouté, avec autant d’intensité, ce sentiment de fraternité et
d’amour qui pouvait unir les étres humains sur la terre. J’avais impression d’étre en union avec
chaque personne que je croisais et étre ami depuis de longue date avec celles qui m’adressaient la
parole.

J’étais ému sans pouvoir exprimer ce qui se passait par des mots. Moi qui ai toujours refoulé mes
émotions, je sentais un malaise et tentais de le cacher du mieux que je pouvais.

Plus tard, assis sur le lit de notre chambre, afin de prendre un peu de repos avant de nous rendre a
cette premicre rencontre avec ’Avatar, je fus pris soudain d’une vive émotion au cceur. J’ai eu
I'impression que quelque chose se déchirait en moi. J’ai éclaté en sanglots et pleuré pendant de
longues minutes sans arrét. C’est comme si je recevais un flot d’amour inconditionnel qui inondait
tout mon étre. De l'intérieur de moi s’est exprimé un élan d’amour et de compassion qui semblait
avoir été emprisonné la depuis ma venue dans ce monde. Mon épouse cherchait par divers moyens a
me consoler, mais sans succes. Ces larmes libératrices avaient besoin de couler afin de dégager toute
cette accumulation de peine et de souffrance retenues qui m’empéchait de vivre. Apres un certain
moment, je me suis senti soulagé et en méme temps géné par mon comportement.

50



Par cette « ouverture du cceur », j’ai vécu la libération de mes émotions refoulées qui furent
remplacées par une paix intérieure et un mieux-étre face a la vie.

A mon retour au Canada, plusieurs mois se sont écoulés avant que je parle ouvertement de cette
partie de mon voyage. Je craignais le jugement de mon entourage et la banalisation de mon
expérience. Des souvenirs de confidences trahies étaient encore présents a ma mémoire. J’avais
appris a me protéger en ne révélant rien de moi-méme aux autres.

Les années ont passé et je suis encore impuissant a trouver les mots pour décrire ce qui est
réellement survenu cette journée-la. Il est difficile de décrire cet état de compassion et d’amour car
un état d’étre se vit et les mots sont superflus. La téte ne peut expliquer le sentiment du cceur sans en
diminuer I'essence divine.

Mon mental avait de la difficulté a accepter une telle évidence et cherchait par divers moyens a
analyser pour mieux comprendre. C’est pourquoi j’ai pensé que cette émotion était présente en raison
de Penthousiasme des gens a 'approche de Baba ou encore a la fatigue du voyage. Pourtant, durant
les années qui ont suivi, chaque fois que le souvenir de cette expérience me revenait a la mémoire ou
que je tentais d’en parler autour de moi a des amis, j’étais ému et les larmes se remettaient a couler.
La « fleur », symbole de mon cceur, s’ouvrait a nouveau et laissait s’échapper autour de moi un peu de
sa fragrance.

Cette expérience, que je qualifierais de spirituelle, s’est intégrée lentement a mon étre pour se
fondre avec les autres souvenirs heureux de ma vie. Avec du recul, je me rends compte qu’elle fut
une expérience d’éveil importante; je pourrais méme dire qu’elle fut Pexpérience principale du début
de ma transformation intérieure.

Pour Lucille, ce fut quelque chose de différent, mais de tout aussi important. Elle décrit son
contact avec Baba comme suit :

« Nous venions juste d’arriver dans ce petit centre de Baba, sur le haut d’'une montagne, dans le
sud de I'Inde. J’ai pris place avec les autres femmes dans une cour intérieure afin de voir en personne
Sathya Sai Baba pour la premicre fois. Je n’avais aucune attente de ce qui pouvait se passer. Sathya
Sai Baba se promenait dans les allées et ramassait quelques lettres sur son passage.

Lorsque Baba fut en face de moi, j’ai da retirer mes pieds pour ne pas le toucher tellement il était
proche. Sathya Sai Baba s’est arrété, s’est tourné momentanément vers moi et m’a regardé droit dans
es yeux. J’al senti au méme instant un amour inconditionnel qui pénétrait mon ame et j’ai eu
les y ’ai ti méme instant mour i diti 1 qui trait me et jai
I'impression de perdre la notion du temps. En signe de bénédiction, il a levé la main droite a la
hauteur de son visage avant de poursuivre sa route et enfin retourner a I'intérieur du centre.

A partir de cet instant, j’ai su que quelque chose d’important venait de se passer. Je sentais une
jole intérieure immense, un bonheur que je n’arrivais pas a décrire avec des mots. Apres mon retour
chez moi, cet état d’exaltation a duré plus d’un an avant de commencer a diminuer lentement.

Avec un recul de plus de trois ans, je me rends compte que ce fut le début d’une transformation
profonde qui s’est opérée en moi. Ma facon de penser et de voir la vie était différente. Je décidai alors
de mettre graduellement les enseignements de Baba en pratique afin de devenir une meilleure

51



personne et me rapprocher davantage de Dieu. Avec Sathya Sai Baba, je venais de trouver ma voie, le
chemin qui conduit a la Lumiére. »

Mon épouse et moi-méme avions été profondément touchés par cette premicre rencontre avec
Sathya Sai Baba. A notre retour au pays, nous aurions pu refuser ce nouvel éveil intérieur. Nous
étions conscients qu’en disant non a appel de Baba, nous ne faisions que remettre a plus tard un
travail qui devait étre fait d’'une facon ou d’une autre.

Le « OUI » ou le « NON »

« 87 vous nr’acceptez; en disant « Oui », je répondrai : « Oui, Oui, Oui. » Si vous me répondez en disant « Non »

Je ferai écho « Non. »

« Quand vous nr’avez dit « OUI », vous avezg abandonné le droit d’étre comme quicongue. 1V vila pourquoi vous
attirez a vous des expériences qui vous purifieront de tout ce qui ne vous convient pas. V'ous ferez cela maintes fois et
maintes fois, encore et encore jusqu’a ce que je fasse voir que le passé ne fonctionne plus.

Je vous mets an défi et vous tente chaque jour avec votre passé de facon a ce que vous puissiez voir que le passé est
une grande illusion. Quand vous m'avez dit « Oui », vous m'avey donné votre corps, vos pensées et vos actions.
Lorsque cenxc-ci ne satisfont pas le nouvean « vous », le malaise est insupportable. 11 en sera toujours ainsi jusqu’a ce
que vous réalisie3 entierement ce que vous faites. Alors, et seulement alors, vous abandonnerez tout désir. C'est
uniquement de cette fagon que vous apprendres.

L homme apprend rarement par de simples rappels. Son désir est assailli de piéges qui sont placés la de fagon a ce
que je puisse faire mon travail. Ce n'est que lorsque vous vous abandonnez complétement a moi que toutes les
tentations s évanouiront. Je ne vous abandonnerai jamais.

Chague fois que vous glisserez, ce sera dur a supporter et il vous sera plus difficile d’y remédier. Finalement, vous
vous fatiguerez, de votre bétise.

Je vous aime, et méme si vous n'en étes pas completement conscient, vous aveg. dit « oui ».

Sathya Sai Baba. Sanathana Sarathi.

Notre réponse est « Oui »

Au retour de ce premier voyage en Inde, mon épouse et moi-méme étions en mesure de
témoigner de la grande influence de Baba sur nos vies. Rien n’était plus comme avant, nous avions
été touchés par la grace divine lors de notre rencontre avec ’Avatar. Nos amis et les gens que nous
rencontrions nous disaient qu’il y avait une radiance qui émanait de nous, que quelque chose était
différent dans notre regard et dans notre facon d’étre. Notre attitude en présence des gens avait aussi
changé. Nous les voyions différemment alors que ¢’était nous qui étions transformés.

Dans les mois qui ont suivi, toutes sortes d’événements sont venus changer nos vies. Nous avons
vendu notre commerce, une librairie spécialisée en spiritualité et en ésotérisme, alors que cette vente
n’avait pas été prévue, bien que Lucille ait demandé mentalement avant notre départ s’il était bon
pour nous de vendre. En ce qui me concerne, au retour de ce voyage, j’ai entrepris ma formation de
psychothérapeute en relation d’aide. Nous avons agrandi notre maison d’un étage afin de faire un

52



emplacement approprié¢ a I’étage inférieur pour des rencontres de groupe. Et enfin nous avons formé
un groupe dévotionnel Sai chez moi pour étudier les enseignements de Sathya Sai Baba.

Nos habitudes de vie se sont transformées beaucoup plus rapidement aprés ce retour, au point ou
nous avions de la difficulté a suivre tous ces changements. Notre alimentation est devenue de plus en
plus saine, nos pensées se sont purifiées et notre mode de vie s’est simplifié.

Est-ce que tous ces événements sont une coincidence? Je ne crois pas. Je connais également
d’autres personnes qui, apres avoir été en contact avec I'Inde et en particulier avec Sathya Sai Baba,
ont vu leur environnement et leur vie complétement transformés. Pour d’autres, cette transformation
ne peut avoir lieu quapres plusieurs années, quand ils sont vraiment préts a faire un travail en
profondeur sur eux-mémes. Ils comprennent alors le privilege qu’il leur fut accordé de rencontrer un
étre Divin incarné sur terre pour les aider.

Ma vision intérieure s’est éclairée le jour ou j’ai rencontré Sathya Sai Baba. Cest a ce moment-la
que j’ai compris le vrai sens de la vie et le but profond de mon cheminement spirituel. Je me suis
engagé avec Sathya Sai Baba sans condition, chose que je n’avais jamais réussi a faire dans le passé
avec les diverses organisations spirituelles que j’ai cotoyées. Une force intérieure puissante venait de
s’installer en moi afin de me supporter dans mon travail de transformation. J’ai dit « Oui » a Baba
parce que je n’ai aucun doute sur sa parole, ses actions et sa divinité. Il est pour moi un guide, un
mode¢le de droiture et un exemple de comportement d’Homme-Divin sans précédent dans ma vie.
Tout cela m’incite 2 m’engager corps et ame sur la voie de la réalisation du Soi.

Dans mon cheminement présent, je veux avant toute chose devenir un homme complétement
humain. A cet effet, les enseignements de Sathya Sai Baba que j’ai choisis sont une réponse a ce que
je cherchais depuis des années. Le retour aux valeurs morales et a la vertu enseignée hors de tout
dogme est un outil essentiel 2 ma transformation intérieure. Ces valeurs, si elles sont acceptées par
Pensemble de ’humanité, deviendront I’élément de base de la transformation du monde.

53



Chapitre 2

LES VALEURS MORALES

L’essence de 'individu

La mise en pratique des valeurs morales ou humaines est un des éléments importants dans la
transformation du monde proposée par Sathya Sai Baba. Il s’agit des valeurs de base selon lesquelles
I’homme devient un véritable étre humain. Ces valeurs se retrouvent potentiellement en chaque
individu dés sa naissance, quelle que soient sa race ou sa croyance. C’est pour cela que nous devons
les considérer comme Pessence de notre étre. Baba, dans un discours fait le 21 novembre 1995 a ce
sujet, a déclaré ceci :

« Quelles sont les Valeurs Humaines? Ce sont les valenrs intrinseques de I'homme. Ce ne sont pas des choses que
Lon pent acquérir, vous naissez avec. De méme qu’il n’y a ancune différence entre vous et votre ombre, il n'y a pas non
Pplus de différence entre vous et vos valenrs. Elles sont en vous. Si vous ne les utilisez, pas, elles s'éloignent. .. »

Proposées dans un contexte plus universel, les valeurs humaines des enseignements de Baba n’ont
aucune portée dogmatique en soi bien qu’elles aient été véhiculées dans le passé par toutes les
religions. Ce sont des principes innés auxquels nous devons redonner vie et que nous pouvons tous,
si nous le voulons bien, appliquer a des degrés différents dans notre quotidien.

Au cours des milliers d’années de notre histoire humaine, les valeurs morales ont toujours servi de
base aux bonnes relations entre les individus. La parole donnée était sacrée et respectée par les
parties impliquées. L’entraide était fréquente et la majorité des peuples voulaient vivre en paix avec
leurs voisins.

De nos jours, le besoin de vivre en harmonie, en paix, en coopération et en fraternité est toujours
présent dans notre société. Au passage de ce vingt-et-unieme siccle, nous pouvons observer qu’il y a
une volonté de paix qui veut s’installer dans la majorité des pays de la terre. La négociation est

54



préférée a la guerre et les grandes puissances coopérent afin de trouver des solutions durables au
bien-étre de I’humanité.

La situation présente est complétement différente de ce que nous avons connu au cours de la
premiére moitié du vingtieme siecle, ou ’humanité était tombée dans le piege du pouvoir, de la haine
et de la destruction. Le non-respect des valeurs morales a failli conduire le monde entier a une
destruction totale et irréversible.

La venue de Sathya Sai Baba durant cette période difficile de I’humanité n’est pas un hasard. Le
Seigneur se manifeste toujours sur la terre lorsque la situation est critique afin de venir en aide a son
peuple. Jésus, a son époque, alors que la Palestine était en crise et occupée par les Romains, est venu
enseigner Pamour et la fraternité entre les hommes. Baba, a notre époque, nous rappelle le méme
message d’amour et de fraternité afin que tous les hommes se liberent définitivement de leur
animalité et deviennent entiecrement humains.

A cet effet, Sathya Sai Baba nous propose dans son enseignement les cinq valeurs humaines
suivantes :

La Vérité, I’Action Juste, la Paix, ’Amour et la Non-Violence.

Les cinq Valeurs Humaines
La Vérité

Quand nous disons la vérité sur ce que nous voyons et entendons, cela constitue une vérité
relative et changeante. Cette vérité differe d’un individu a un autre selon sa perception des choses.
Elle est différente également selon la culture, 'époque, 1'age et I'expérience de vie de chacun.

Cette vérité est la cause de grande confusion dans le monde et en particulier chez les scientifiques
et autres chercheurs de « vérité ». Ce qui est vrai aujourd’hui, ne le sera pas nécessairement demain,
car tout ce qui nous entoure est en perpétuel changement, en maturation, en mutation et en
transformation.

« Rien n’est absolument vrai ou tout a fait réel. Le fait d’étre réveillé est aussi irréel que d’étre endormi. Quand
vous dormez, profondément, le monde n’existe absolument plus. »

Sathya Sai Baba. S. S. S. 4

Mais qu’est-ce que la vraie Vérité?

« C'est celle qui est absolue, universelle, sans changement et unique. Elle n’est pas modifiable ni par le temps ni
par l'espace.

La vérité absolue, c’est celle qui est a lintérienr de nous. Elle est le Divin caché en nous, elle est le Soi. »

« Le devoir primordial de 'homme est de déconvrir la vérité. La vérité ne pent étre atteinte que par le dévonement
et la dévotion; et ils dépendent tous denx de la grice de Dien qui inonde les canrs saturés d’amonr»

Sathya Sai Baba. S. S.S. 6
55



Les religions, par leurs enseignements, proclament toutes détenir le monopole de cette Vérité
absolue. En réalité, elles ne détiennent que des parties de la grande Vérité universelle dont seul le
Divin peut contenir le Tout. En fait, la Vérité n’appartient a personne, elle est a la disposition de tout
chercheur sincere.

Dans ses enseignements, Sathya Sai Baba mentionne que dans chaque étre humain il y a une
étincelle de Vérité et que personne ne peut vivre sans cet élément essentiel a la vie. Cette étincelle est
le Dieu a I'intérieur de nous, c’est la source de toute Vérité et de tout Amout.

La Vérité qui vient d’étre mentionnée ici fait partie de la Connaissance ultime de toute chose et de
Dieu. Mais il existe une autre forme de vérité, celle que nous pouvons attribuer aux valeurs morales.
Elle est le fait de dire la vérité avec respect et amour, faute de quoi on se tait.

Comme parents, nous avons un réle important a jouer dans I’éducation de nos enfants en ce qui a
trait a la vérité. Le simple fait de demander a notre enfant de répondre au téléphone a notre place et
de dire que nous sommes absents, alors qu’il n’en est rien, incite enfant a2 mentir des le plus jeune
age. Pouvons-nous nous étonner si plus tard Penfant ne dit pas la vérité.

Au sujet de la vérité, Sathya Sai Baba a raconté une belle histoire indienne dans son discours fait le
14 aott 1984.

« Un _jour, un sage était en train daccomplir ses prieres, il avait fait le ven de suivre la voie de la vérité et de la
non-violence, quoi qu’il arrive. Un chassenr cruel qui avait entendu parler de lui, tenta de lui faire rompre sa promesse.
17 poursuivit un cerf de maniere a ce qu’il passe juste devant le sage qui était plongé dans ses prieres. Le sage vit le cerf
passer devant lui et se cacher derriére un buisson. Le chasseur arriva quelques secondes plus tard et lui demanda : «
Swami, avez-vous vu un cerf passer par ici? » Le sage était bien ennnyé, §'il disait la vérité le cerf risquait de mourir et
cela serait pure violence, mais d’autre part §'il se taisait, se serait un mensonge. 1/ adopta donc un subterfuge et
répondit d’un ton énigmatique : « Mes yeux qui voient, ne peuvent parler et ma bouche qui parle, ne peut pas voir. »

Ceux que Dieu aime

Ainsi, le sage protégea sa vertu de vérité et la vie du cerf. Selon Baba, nous sommes tenus de dire
la vérité dans toutes les circonstances, sinon nous devons garder le silence au lieu de dire un
mensonge. Bien que toute vérité ne soit pas bonne a dire, nous ne devons pas non plus tomber dans
les opposés comme Swami le mentionne si bien :

« Nous devons éviter la vérité qui blesse et le mensonge qui plait. »

Avant d’atteindre la Vérité absolue, nous devons adopter dans nos vies certains principes de vérité
simples :

Etre vrai en pensées, en paroles et en actes.
Développer de I'intégrité dans nos relations.

Etre optimiste face aux épreuves de la vie.

Avoir un comportement honnéte avec nos semblables.
Accepter de se remettre en question sans tricherie.
Faire confiance a notre voix intérieure.

Rechercher la manifestation du Divin en toute chose.

56

Nook~rwdbE



L’Action Juste

Dans le livre Dharma 1V abini, Sathya Sai Baba décrit 'action juste comme suit :

« Le « dharma » (l'action juste) est la voie de la moralité, la voie de la moralité est lumiere, la lumiére est
béatitude. 1.e « dharma » ('action juste) se caractérise par la sainteté, la paix, la vérité et la force d’ame. 1e « dharma
» (Paction juste) est yoga, union, fusion, vérité. Ses attributs sont la justice, le controle des sens, le sens de I'honnenr,
Lamonr, la dignité, la méditation, la sympathie, la non-violence. Tel est le « dharma » (Iaction juste) qui se perpétue a
travers les dges. 1 mene a I'amonr universel et a I'Unité. »

« L'action juste ou loi morale comporte un certain nombre de principes fondamentaux qui devrait guider
Lhumanité dans sa progression vers ['harmonie intérieure et l'espace extérienr. »

Sathya Sai Baba. S. S.S. 3

Selon Baba, I'action juste se manifeste en cultivant la vertu afin de vaincre la colére, la luxure,
I'envie et la jalousie. Nous devons intégrer cette valeur morale a notre facon de vivre si elle n’y est
pas déja, car cette valeur nous conduit a la paix intérieure. Cette valeur nous incite a éviter de faire du
tort a nos semblables, tout comme Jésus I'avait proposé : « Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais
pas que l'on te fasse. »

Cette loi morale nous incite a une réflexion consciente avant d’accomplir une action de quelque
nature qu’elle soit. Elle se présente de facon simple. Nous pouvons la traduire ainsi :

Aide toujours. - Ne blesse jamais.
Fais le bien. - Ignore le mal.

Agis avec bonté. - Evite la critique.
Patle avec douceut. - Bvite la colére.

Dis la vérité. - Ecarte le mensonge
Exprime 'amour. - Chasse la haine.
Rends service. - Ne trompe personne.

La loi morale ou action juste en relation avec le « karma », est 'ensemble de toutes les actions qui
ont été accomplies sur terre dans le passé et qui nous sont retournées, en bienfait ou en épreuve,
selon la loi de cause a effet. Dans notre vie, 'ensemble de ces actions passées nous est présenté
individuellement sous forme de plan de vie. A la naissance, nous recevons notre propre plan de vie,
appelé « karma » par certains ou plan d’action par d’autres. Il s’agit d’'un ensemble de lecons
personnelles que nous devons apprendre au cours de notre existence.

Notre plan de vie, ou devoir individuel, ne peut se changer ni se modifier par une simple action de
notre volonté. Il est ce que nous devons accomplir comme action dans cette vie en tant qu’individu.
Le refus de suivre notre plan de vie ou la dérogation de ce qui a été tracé pour nous devient, selon la
loi de compensation, du « karma » négatif accumulé, c’est-a-dire une réaction a nos actions. Cette
réaction négative devra, un jour ou l'autre, elle-méme étre compensée par d’autres actions.

57



Le but final de toutes les actions justes et des devoirs que nous devons accomplir au cours de
notre existence est ’élévation de notre conscience afin de nous unir a Dieu et, un jour, de nous
fondre dans le Soi Supréme.

Pour arriver a ce but supréme et divin dans notre quotidien, il nous est proposé d’accomplir
certaines actions justes :

Témoigner de la gratitude pour un service rendu.

Etre digne de confiance et honnéte en affaires.

Avoir de bons comportements et de bonnes maniéres.
Mener une vie saine sous toutes ses formes.
Développer le sens du renoncement.

Etre serviable, patient et courageux.

Nook~owbdE

Devenir responsable et avoir confiance en soi.

« Le devoir sans amonr est déplorable.
Le devoir fait avec amonr est désirable.
L'amonr sans devoir est divin. »

La Paix

Nous pouvons nous demander sérieusement si un jour la paix peut étre possible dans le monde.
Lorsque nous regardons le mécontentement, I'injustice sociale et la non-tolérance qui se passent dans
nos villes, notre pays ou ailleurs, nous pouvons observer quun énorme travail reste a faire. Tant qu’il
y aura de I’égoisme, de la haine et une soif de pouvoir entre les individus et les peuples, la paix sera
difficilement atteignable.

Nous sommes dans une société ou la satisfaction des désirs matériels et sensuels prend une
grande importance. Nous voulons toujours plus qu’hier. Dans notre besoin de possession, nous
accumulons des richesses matérielles de toutes sortes afin de démontrer notre supériorité, notre
prestige et notre pouvoir autour de nous. Par notre prestige, nous croyons avoir la paix, mais il n’en
est rien.

Ecoutons Sathya Sai Baba nous patler de la paix :

« La Paix intérieure garante de la Paix mondiale. »

« Personne n’est capable de définir ce qu’est véritablement la Paix. En effet, si I'on acquiert et expérimente la Paix
anthentique, on perd alors toute conscience de ['agitation et de la confusion qui régnent sur la terre. La Paix signifie
«renoncer anx activités lices aux sens». Si vous priex pour la paix dans le monde alors que vous n’étes méme pas
capable de vivre en bonne entente avec vos semblables, que vous les dénigrez ou les méprisez, ce n'est pas la Paix que
vous récoltez, mais plutit de l'agitation, avec toute la tristesse et la donlenr que cela implique»

« Dans l'énoncé, JE VEUX 1A PAIX.
Coupez le JE et le 1VEUX et la PALX se manifestera. »

« Ainsi, la paix véritable ne peut se trouver qu'en atteignant les profondenrs de lesprit, grace a la discipline du

58



mental, grace d la foi dans le fondement unique de cette multiplicité apparente. »
La Paix Supréme

Selon Baba, nous devons faire la paix avec nous-mémes avant de vouloir 'imposer aux autres. Les
bases de la paix mondiale se trouvent avant tout dans nos cceurs. Les actions suivantes conduisent
immanquablement a la paix intérieure et extérieure :

1. Ftre calme et développer la confiance en soi.
Avoir un comportement honnéte.

Pratiquer la tolérance et la compassion.
Développer la patience et la discipline.
Rechercher le bonheur intérieur et 'amour.
Respecter ses limites et celles des autres.

Noakown

Etre satisfait de ce qu'on possede.

« 8"l y a droiture dans le canr, il y anra de la beanté dans le caractere.
S’il y a beanté dans le caractére, il y anra de 'barmonie a la maison.
S’il y a harmonie a la maison, il y aura de l'ordre dans la nation.
Quand il y aura ordre dans la nation, il y anra la paix dans le monde. »

Sathya Sai Baba. S.S.S.7

L’Amour

Sathya Sai Baba s’est incarné dans notre monde sous le théme de ’Amour. Son enseignement, ses
paroles et ses actions sont tous imprégnés d’un profond amour pour ’humanité qu’il veut aider. Baba
est venu parmi nous dans un geste d’amour afin de nous faire découvrir la qualité de 'amour qui est
dans nos cceurs et nous apprendre a répandre cet amour autour de nous.

Nous allons laisser la parole a Baba afin qu’il nous décrive 'amour. Personne mieux que lui peut le
faire, car il est lui-méme Amour. Dans un discours fait a No€l, le 25 décembre 1993, il a parlé
longuement de cette qualité en ces mots :

« Le monde entier est rempli d'amonr. Le monde est Amonr et I'Amonr est le monde. En chaque étre humain, la
présence de l'amour est semblable a une splendeur brillant a travers ses sentiments. 1. amour est la vie et la vie est
amonr. De méme que le fen a le pouvoir naturel de briiler et 'eau celui de rafraichir, I'amonr est un trait de caractére
naturel chez homme. Lorsqu'il en est dépourvn, il cesse d’étre humain. »

« L amour est une qualité innée chez I'homme. Elle est son souffle vital. De nos jours, les hommes ont tendance a
oublier la relation qui existe entre I'amonr et la vie. Aujourd’hui, l'amonr est teinté d'intérét personnel. La vie de
chaque étre humain est comme un arbre qui porte des fruits appelés ANMOUR. Pour apprécier ce fruit, il fant d'abord
dter ['écorce qui le reconvre et retirer les pépins a l'intérienr. Le jus sucré ne pourra étre apprécié que lorsque ['écorce et
les pépins auront été enlevés. 1. ¢corce du fruit de arbre de la vie, c'est 'égoisme et les pépins sont les intéréts égoistes
gue poursuit Ihomme. C'est seulement lorsque l'ego et I'égoisme sont éliminés que l'on peut goditer le jus sucré de
Lamonr, ce nectar Divin qui est la vie méme, qui est la Splendeur Divine. »

« L>Amour est Dien. Dien est Amonr. Vivez dans I"Amonr. »

59



Dans un autre exposé fait le 20 novembre 1993, au sujet de la purification du cceur par 'amour,
Baba nous donne ce précieux conseil :

« Purifiez votre canr! Menez; une vie remplie de sentiments bons, servez d’une maniére désintéressée, partagez, votre
amonr avec dix personnes au 7m0ins par jour, et votre vie sera purifice. Unifiez la téte, le canr et les mains. C'est cette
unité qui représente les véritables Valenrs Humaines. »

Le message d’amour de Sathya Sai Baba est immense et prend une place trés importante dans ses
enseignements. Baba répete sans cesse que, si nous avons 'amour véritable en nous, nous n’avons
plus besoin de rien d’autre. L’amour transforme tout sur son passage, 'amour confere la paix dans le
cceur, 'amour nous apporte la grace Divine et 'amour nous conduit a la réalisation du Soi.

Dans un autre exposé fait le ler janvier 1994, Baba ajoute ceci :

« L’amour éleve une personne de I'état animal an rang d’humain. 1. amonr est la force de vie de homme et la force
de vie elle-méme. Celui qui vit sans amour est comme un cadavre sans vie. L amour est révélé seulement anx personnes
qui sont en vie. Par conséquent, 'amonr et la vie sont interdépendants et intimement reliés.»

« Seule une personne qui a développé une attitude de pardon pent étre considérée comme douée pour l'amonr sacre.
Cela ne peut s’apprendre dans les livres. Pas plus qu'enseigné par un préceptenr ou par quiconque. C’est nous-mémes
qui devons le cultiver dans les périodes de difficultés, d’éprenves et de tribulations que nous sommes contraints
daffronter. C'est senlement lorsque nous sommes confrontés a des problemes et des difficultés qui nous causent
Souffrances et peines, que ces qualités d’indulgence et de pardon ont la possibilité de prendre racine en nous. »

Supplément Prema 15

Dans la pratique quotidienne, gardons présentes en notre cceur les pratiques suivantes :
1. Apprendre a toujours pardonner aux autres.

Avoir de la compassion et de la sympathie.

Etre généreux en toutes circonstances.

Développer la tolérance dans nos relations.

Pratiquer le partage et la générosité.

Agir avec bonté et dévouement envers les enfants.

Noogk~own

Mener une vie de dévotion et de service.

« Commencez, la journée avec amonr,
Passez la journée dans I'amour,
Remplissez la jonrnée d'amonr,
Terminez; la jonrnée avec amonr,
C'est le chemin qui méne vers Dien. »

Sathya Sai Baba. S.S.S. 8
La Non-Violence
Patler de non-violence dans un monde qui n’a pas connu autre chose que la violence dans son

évolution a travers les ages, nous demande beaucoup de souplesse. Chaque jour, de nouvelles
violences captées par nos cing sens s’emmagasinent dans notre mémoire et viennent s’ajouter a tous

60



les autres souvenirs de violence que nous transportons avec nous, dans nos cellules, depuis 'origine
de ’'humanité.

Nous défaire de cette violence n’est pas chose facile, car elle fait partie de la vie. Cette violence est
tolérée pour ne point dire entretenue dans notre société de fagon indirecte et parfois directe par les
gouvernements en place et supportée par les médias d’information. Au nom de I’économie et de la
création d’emplois, les pays industrialisés participent tous a la fabrication d’explosifs, d’armements,
de produits dangereux ou hautement radioactifs. Nous sommes encore « assis » sur des milliers de
bombes atomiques bien qu’il y ait une volonté de paix chez les grandes puissances et un accord de
désarmement.

La violence est partout sous de multiples formes. Elle est exploitée au maximum au cinéma sous
forme visuelle et sonore, dans les jeux pour enfants, les jeux vidéos et méme dans les bandes
dessinées soi-disant pour amuser et divertir. Les médias d’information nous bombardent également a
chaque heure du jour avec la souffrance, le malheur et la violence qui sévissent dans notre société.

Que ce soit dans un but d’information ou de divertissement, la répétition des images de violence
projetées et enregistrées par notre mental, a un effet dévastateur sur notre facon de voir et de
comprendre la vie. Ces images recues de facon consciente ou inconsciente entretiennent I’'agressivité,
Iintolérance, la vengeance et méme la haine chez certains individus. Les formes-pensées ainsi
accumulées dans notre mental, si elles ne sont pas purifiées par des pensées d’amour, servent a
nourrir les formes négatives qui planent au-dessus de nos tétes, dans 'aura de la terre.

Méme si notre société actuelle semble accepter ce genre de chose, cela ne veut pas dire
qu’individuellement nous ne pouvons rien faire. L.a non-violence est avant tout une question
d’attitude personnelle dans nos pensées, dans nos paroles et dans nos actions.

Dans son discours du 20 novembre 1993, Sathya Sai Baba a mentionné ce qui suit au sujet de la
non-violence :

« La non-violence signifie ne pas heurter qui que ce soit, par nos cing sens : un regard manvais est violent, une
manvaise éconte aussi est violence, de manvaises pensées et de manvaises actions sont aussi violence. Ne voyez pas le
mal, voyez le bien. N écoutez pas le mal, écoutez le bien. Ne parlez pas du mal, parlez du bien. Ne pensez pas mal,
pensez, bien. Ne faites pas de mal, faites le bien. »

Notte but est d’atteindre une certaine forme de non-violence. A cet effet, nous devons par tous
les moyens, dans notre quotidien, éviter les abus de toutes sortes, qu’il s’agisse de consommation de
nourriture, de boisson, d’exercice exagéré, de risques dans le travail ou dans le sport. Avec les années,
a cause de notre identification excessive au corps et aux choses matérielles, nous avons fait violence a
notre corps et nous avons surtout oublié¢ qu’il était le véhicule de notre ame.

Selon Baba, si nous désirons créer un monde de non-violence, nous devons commencer par nous-
mémes avec des comportements applicables a notre vie quotidienne :

1. Développer des pensées de compassion.
2. FEviter de blesser en paroles et en gestes.
3. Pratiquer le pardon et la tolérance.

61



Rechercher ce qui est bon a I'intérieur des autres.
Respecter la vie sous ses formes différentes.
Etre un loyal et bon citoyen de son pays.
Refléter 'amour universel autour de soi.

No ok~

« La non-violence est une antre facette de la vérité. Une fois que vous sere, conscient de la fraternité, de 'unité en
Dieu, de I'nnité fondamentale dn Soi, personne ne fera volontairement de mal ou de peine a antrui»

Sathya Sai Baba. S.S.8S.6

Nous devons adopter avant tout un comportement de non-violence dans chacune de nos actions
ou réactions face aux circonstances de la vie et aux épreuves que nous subissons. La violence faite a
notre corps est souvent minime en comparaison avec la violence que nous nous faisons mentalement
par nos pensées négatives, qu’elles soient d’inquiétude ou de vengeance. Ces pensées destructrices
sont de loin plus dommageables pour notre santé que nos actions réelles.

La non-violence dans nos pensées et nos actions est un travail de chaque instant. Elle est le
couronnement d’un long travail sur soi. Selon Baba, cette qualité de non-violence renferme les quatre
valeurs humaines qui la précedent. Si nous avons la non-violence, nous avons déja en nous les
qualités de Vérité, d’Action Juste, de Paix et d’Amour.

Baba et la pratique des Valeurs Humaines

Selon Baba, les cinq Valeurs Humaines doivent étre développées chaque jour a titre d’exercice
spirituel tout comme le boire et le manger. La mise en application de ces valeurs dans notre vie
purifie notre cceur, aide a former notre caractere et a transformer notre comportement.

Lors d’un discours fait a ses étudiants et ses enseignants le 20 novembre 1993, Sathya Sai Baba a
parlé de 'importance de la mise en pratique des Valeurs Humaines afin de créer un monde meilleur.

« Il fandrait développer les 1 alenrs Humaines jour apres jour. 1 ous faites des exercices spirituels, la répétition du
nom de Dien, vous chantez des chants dévotionnels, vous faites dn yoga, et malgré tout cela le corps est plein de
souffrances. Quelles sont ces souffrances, ce sont votre facon erronée de penser, vos manvaises pensées. Si vous les gardez;
dans votre canr, a quoi cela sert-il de faire du yoga? PURIFIEZ 1VOTRE CQEUR! Menez une vie remplie de
sentiment bon, servez d'une maniere désintéressée, partagez votre amour. »

« C'est Labsence des 1V alenrs Humaines qui est responsable de toutes les miseéres, de la tristesse et des problemes
qui existent aujourd hui dans le monde. Vous devez done développer les 1V aleurs Humaines. Rien n'est facile, et il
Sfaut d'abord mettre en pratique et ensuite enseigner. Travaille beanconp. Sans pratique on ne peut rien faire.
Apprendre a marcher, a parler, a écrire, a lire, tout vient avec la pratigue. Pratiquez, les 1 alenrs Humaines. Sathya
Sai ne désire gu'une chose : Que tous les étres soient bons et lunivers sera heurenx! Aide tonjours, ne blesse jamais. »

Selon Baba, a cause de notre attachement au corps, nous n’avons conscience que de la partie
physique de I'existence de 'homme. Nous avons oublié nos qualités humaines, celles qui feront de
nous des étres entiecrement humains. Dans notre recherche des plaisirs des sens, nous avons aussi
perdu notre but véritable : le retour vers Dieu. Pour nous libérer des attaches des sens et du corps et
nous élever un peu plus dans notre état d’étre humain, nous devons mettre en pratique les valeurs
morales et ses corollaires, les vertus.

62



Chapitre 3

LA FORCE D’AME : LES VERTUS

La définition de la vertu, que nous trouvons dans la plupart des dictionnaires, nous mentionne
qu’il s’agit d’une énergie ou d’une force morale vers laquelle 'homme tend. La vertu se rapporte a un
effort ou a un acte de volonté dans le but de s’élever plus haut dans la condition humaine.

Nous devons considérer chacune des cinq valeurs morales, du chapitre précédent, comme des
vertus. A Pintérieur de chacune d’elles, nous pourrions trouver une certaine quantité de valeurs
complémentaires que nous pouvons décrire également comme des vertus. Elles comprennent entre
autres : la sincérité, le controle des sens, le détachement, 'équanimité, la dévotion, la propreté,
Phumilité, le pardon, ’honnéteté, la gratitude, la persévérance, la patience, le discernement, la
bonté, le partage, la loyauté, la sympathie, le calme, le respect, le devoir et bien d’autres.

Outre ces vertus, Sathya Sai Baba mentionne que pour étre un homme vraiment humain, cing
autres vertus sont nécessaires a posséder : ce sont la gentillesse, la compassion, la générosité, la
charité et la tolérance. Ces vertus sont la force d’ame que chacun d’entre nous se doit d’acquérir s’il
veut s’approcher de Dieu en toute humilité.

63



La gentillesse

La gentillesse chez I’étre humain peut étre qualifiée de vertu maitresse. Elle conduit I'individu a
devenir noble de cceur et aimable envers les autres. La gentillesse nous incite a rendre service avec
générosité et bonté tout en s’oubliant soi-méme.

La vertu de gentillesse est un élément important sur la voie spirituelle, elle nous incite a bannir
toute agressivité et grossicreté envers les étres qui nous entourent. Par nos habitudes de douceur et
de délicatesse, nous n’avons pas a heurter les autres pour démontrer notre supériorité ou imposer
nos idées.

La gentillesse doit étre a la base de toutes les actions que nous accomplissons pour les autres ou
pour nous-mémes. Nous pouvons la considérer comme une sous-valeur de la Non-Violence. En
imprégnant toutes nos actions de douceur et de délicatesse, cette vertu ne peut que nous conduire a
une plus grande compassion pour toutes les formes de vie.

La compassion

La compassion est une sous-valeur de ’Amour. Nous pouvons définir cette vertu comme suit : un
élan du cceur ou une force d’ame intérieure qui nous pousse a aider nos freres et sceurs dans le besoin
physique ou moral. La vertu de la compassion nous incite au service désintéressé et au dévouement
pour les autres. Elle est une forme d’amour pur que nous répandons librement autour de nous.

Lors d’un discours fait le 23 novembre 1993, Sathya Sai Baba nous patle de la compassion en ces
mots :

« Quand le caur est rempli de compassion, les mains sont dévouées au service d'autrui. 1e corps est engagé dans
une aide constante envers les antres. Ainsi, la vie d’une telle personne est sacrée, utile et noble. »

« C'est seulement lorsque les hommes développeront les qualités de tolérance, de compassion et d'unité gue naitront
des sentiments fraternels entre enx et que se répandront 'égalité et la justice. »

Nous ne devons pas considérer la compassion comme de 'apitoiement sur le sort des autres, mais
plutot comme une forme d’empathie aimante afin de soutenir le moral de ceux qui sont dans
I'épreuve. Aupres des personnes malades, notre compassion devient un rayon d’espoir et
d’encouragement. Dans certains cas, notre acte de compassion peut susciter 'élément de foi qui
manquait a la guérison de l'individu.

La compassion est un acte d’amour et de bonté. Elle est la vertu qui est en relation avec
I'ouverture du cceur. Nos actions de compassion nous conduisent immanquablement vers la vertu de
générosité.

La générosité
L’on décrit généralement la générosité comme une qualité qui éleve ’homme au-dessus de lui-

méme et le dispose a sacrifier son intérét personnel pour celui des autres.
64



La vertu de générosité doit étre vue dans le sens de 'oubli de soi afin de toujours aider et ne
jamais blesser. Elle est une forme d’altruisme et de dévouement envers autrui dont I'objectif est de
rendre service par des actions justes, honnétes et généreuses.

La générosité est en relation avec I’Amour, car elle en est une sous-valeur. Elle est tout le contraire
de I’égoisme qui ne cherche qu’a prendre et a posséder. La générosité nous incite a donner de notre
temps, de notre énergie et méme une partie de nos biens matériels afin de supporter une cause ou
une ceuvre en laquelle nous avons confiance. Sans générosité, les ceuvres humanitaires et religieuses
n’existeraient pas. L’écart entre le pauvre et le riche serait énorme. Le manque de générosité est
encore malheureusement trop fréquent dans certains pays totalitaires ou une minorité de despotes
amassent des fortunes colossales et ne partagent rien avec le peuple qui vit sous le seuil de la
pauvreté.

La générosité individuelle est en grande partie responsable du développement humanitaire dans la
société. La générosité est la vertu qui a permis que nous partagions un peu de nous-mémes avec les
autres et que nous nous investissions dans le beau et le bon. Les ceuvres d’art, les architectures
grandioses et les espaces verts que nous créons sont les conséquences de notre générosité que nous
laissons aux générations futures. Elles n’auraient jamais pu voir le jour sans notre générosité et la
vertu de charité.

La charité

Selon I’Eglise chrétienne, la vertu de charité consiste en I’'amour de Dieu et du prochain. Elle est,
avec la foi et 'espérance, une vertu théologale importante dans le salut du croyant.

Nous devons comprendre la vertu de charité comme étant 'impulsion d’aider ceux qui sont dans
le besoin. Notre role en relation avec cette vertu est d’apporter un soulagement sous forme d’aide
matérielle aux pauvres, aux défavorisés, aux personnes abandonnées ou laissées pour compte. La
charité, dans le sens du service et de I'action juste, va plus loin encore; elle nous incite a combler les
mangques dans notre société, comme nous explique Baba.

« En faisant la charité, il faut bien réfléchir an moment que 'on choisit pour le faire et la nature de celui qui en
sera le bénéficiaire. On doit par exemple construire des écoles la onr il n'y en a pas encore, et les hipitanx dans les
endroits o les maladies sévissent le plus. On doit nourrir les affamés dans les régions qui sont frappées par les
inondations, la sécheresse et la famine. On doit examiner la nature et la condition de ceuxc a qui l'on veut enseigner le
code moral et la Connaissance de Dien. 1/ en est ainsi de tous les genres de service que I'on veut rendre a autrui. On
appelle acte de «charité saine» tout ce qui comble, chez un individu, un certain manqgue qui représentait jusque la un
obstacle a son progres. »

Dieu et son disciple. ch. XXIV

Selon Baba, la charité n’est pas quelque chose que nous faisons a la légere. Nous sommes
responsables de chacun de nos gestes et des conséquences de notre charité. Le fait de donner de
Pargent aux mendiants et aux défavorisés n’est pas toujours valable, car nous ne savons pas a quelles
fins notre aumone sera utilisée. Si cet argent sert a 'achat d’alcool, de cigarettes ou de drogues, nous
encourageons les faiblesses de lindividu. Au lieu d’aider, leffet contraire se produit, nous le
maintenons dans un état de dépendance nuisible a son bien-étre.

65



Pour cette raison, Baba nous demande, avant tout acte de charité sous quelque forme que ce soit,
de déterminer les besoins réels de la personne. Nous devons donner de la nourriture si la personne a
faim, des vétements ou des accessoires si la personne en a besoin. Nous ne devons jamais donner de
choses nuisibles a qui que ce soit ni de surplus matériels de toutes sortes qui deviendront du
gaspillage s’ils ne sont pas utilisés.

La charité demande avant tout d’avoir du discernement dans nos actions. Mais lorsque nous
donnons, nous devons le faire avec le cceur et notre conscience sans attendre de récompense ou de
reconnaissance en retour. La vraie charité ne demande pas a étre affichée en public et ne sollicite
aucune publicité. La vertu de charité nous conduit a 'unité entre tous les étres et a une plus grande
tolérance.

La tolérance

Lorsque nous pensons tolérance, nous sommes portés a croire que cette vertu est la ligne de
démarcation entre la guerre et la paix ou la haine et 'amour. La tolérance nous semble étre I’équilibre
en ces deux extrémes, aussi ¢loignée d’'un pole que de 'autre. Nous ne haissons pas vraiment, mais
nous n’aimons pas non plus, nous tolérons. Nous usons de tolérance dans une attitude d’indifférence
sans égard aux conséquences qui peuvent s’ensuivre.

Pour Baba, la tolérance est beaucoup plus que de I'indifférence aux autres : c’est 'acceptation des
autres tels qu’ils sont, dans leur croyance, leur foi, leur race, leur opinion, etc. Nous devons accepter,
en premier lieu, les membres de notre famille qui peuvent différer de nous dans leurs opinions et
leurs comportements, puis accepter chaque individu d’un milieu semblable ou différent du notre.
Accepter nos voisins dans leur mode de vie qui peut étre contraire au notre. Et enfin, accepter toutes
les religions comme étant Une et guidées par le méme Dieu.

La tolérance, dans son sens élargi, est une forme d’amour. Elle nous incite a aimer tous les étres
humains dans leurs différences sans jamais les juger ni les critiquer. Cette forme d’amour indulgent
inclut la notion de charité, de bienveillance, de bonté, de compréhension et de générosité. Nous
pouvons la qualifier en toute justification de vertu morale et de force d’ame, car elle nous incite a la
fraternité entre tous les étres.

Sathya Sai Baba considere la tolérance comme un instrument puissant dans notre cheminement
spirituel et il s’exprime ainsi a ce sujet :

« La tolérance est un instrument puissant, pas un signe de faiblesse ou de lacheté. Aucune arme n'a la force de la
tolérance, et pas senlement sur le plan individuel : elle doit aussi étre une régle collective. C'est pourguoi les Saintes
Ecritures recommandent la tolérance comme point de départ de la quéte spirituelle. Dien est tout-puissant, mais en
méme temps Leffort humain est nécessaire; sans lui, il n'’y a pas de grace divine. »

Sanathana Sarathi, octobre 1993.

La vertu de tolérance joue un réle semblable a la non-violence dans les valeurs morales, elle inclut
toutes les autres vertus qui la précédent. Si nous avons la tolérance en pensées, en paroles et en
actions, nous avons les autres vertus en nous et nous pouvons nous considérer comme des étres
vraiment humains.

66



Mon implication morale

Sans la confiance en moi-méme et dans le Soi, - le Dieu a l'intérieur de moi - je n’aurais jamais pris
d’engagement aussi profond dans la mise en pratique des valeurs morales et des vertus dans ma vie.
Elles ont été les éléments qui ont motivé ma foi dans la transformation de mon étre.

Les valeurs morales, qui sont a la base des enseignements de Sathya Sai Baba, ont eu une
résonance favorable au fond de mon cceur. Les valeurs morales proposées ne démontraient aucune
tendance sectaire ni dogmatique, mais avalent au contraire une portée universelle. Elles ne me
semblaient pas étre rattachées a une croyance religieuse particulicre.

Le choix de mettre en pratique les Valeurs Humaines des enseignements de Baba ne fut pas
uniquement une décision consciente de ma part. J’ai été poussé par une force intérieure qui m’incitait
a me défaire de certains défauts et en méme temps a rechercher ce qui était beau et bien dans toute
chose.

J’ai tenté, il y a quelques années, de mettre en pratique toutes les valeurs morales en méme temps.
Cette tentative s’est soldée par un échec; cela représentait une « marche » vraiment trop haute pour
moi. Le plus sage était de suivre le conseil de Baba, soit de prendre une chose a la fois et de
persévérer avec confiance vers le but que je désirais atteindre.

La valeur morale que je devais travailler en premier s’est présentée d’elle-méme sans que j’aie de
choix a faire. Le seul fait de vouloir m’améliorer intérieurement a éveillé en moi les points les plus
faibles qui demandaient correction.

Ce choix involontaire s’est porté sur la valeur de la Vérité. Cela est remarquable, car la vérité est
une qualité que j"admire beaucoup chez les autres et que j’ai toujours voulu améliorer dans ma vie.
C’est ainsi que je me suis engagé tout naturellement dans la mise en pratique de cette valeur morale.

Mon but dans la pratique de la qualité de Vérité est tres clair maintenant, je veux étre entierement
vrai avec moi-méme et avec les autres. Je veux que chacune de mes actions reflete la vérité,
I’honnéteté et la droiture. Je veux que mes pensées soient en harmonie avec mes paroles et que mes
paroles refletent mes actions.

La Vérité est devenue pour moi, depuis plusieurs années, mon cheval de bataille. J’apprends a
m’exprimer sans heurter ni blesser, a dire les choses telles qu’elles sont sans rien déformer. Je tente
d’exprimer mes pensées et mes sentiments le plus clairement possible afin qu’il n’y ait pas de
confusion entre ma parole et mes actions. Cette forme de vérité est d’étre vrai en toute circonstance
sur le plan matériel. Mais il existe une autre forme de vérité que je désire acquérir dans mon cceut,
C’est la Vérité absolue, celle qui ne change jamais : Dieu.

Je n’ai pas a trouver Dieu, car il a toujours été la. J’ai a prendre conscience de Sa présence en moi
et dans chacun des étres et des choses autour de moi. Voir Dieu en toute chose. Voila une forme de
Vérité qui me demande un travail énorme de chaque instant et qui est, de loin, plus souhaitable que la
vérité relative.

Mais avant d’arriver a cet état de divinité souhaitable, je mets en pratique la valeur morale de
Vérité dans chacune de mes actions de la vie quotidienne. Apres plusieurs années d’effort, jobserve

67



que non seulement la qualité de Vérité s’est installée dans ma vie, mais que je me suis amélioré en
méme temps dans les autres qualités.

Le travail accompli dans la qualité de la Vérité a éveillé en moi le besoin des autres valeurs
morales, un peu a 'image des vases communicants : le liquide mis dans un des vases se répand dans
les autres. Mon amélioration dans la qualité que j’avais choisie a fait que je me suis amélioré dans
toutes les valeurs humaines et les vertus.

Cette expérience est tres révélatrice et confirme la parole de Baba lorsqu’il dit : « 87 2 fais un pas
vers moi, tu me verras en faire dix vers toi. » Je m’améliore donc dans une qualité et je vois le résultat dans
les dix qualités qui font de moi un étre vraiment humain. Non seulement ces valeurs morales et ces
vertus forment un ensemble de qualités que je dois mettre en pratique le reste de mes jours, mais
elles sont aussi la force d’ame qui me propulse en avant sur le sentier de la Réalisation et me conduit
vers un bonheur durable.

Baba et la force d’ame

Lors d’un discours fait le 5 septembre 1984, Baba a parlé de la force d’ame en ces mots :

« La force d’ame est le souffle méme de cenxc qui suivent la V'oie de la 1 'érité. La force d’ame est un véritable
sacrifice rituel et c'est la lumiére qui illumine le visage de cenx qui ont accompli lenrs austérités - rigueurs spirituelles -
avec succes. C'est la 1V érité des «1/édasy, écrits sacrés de I'Inde, c’est la loi morale et lessence de la non-violence. La
Jorce d'ame et la tolérance sont tout an monde, elles sont joie et compassion. La force d'ame est une qualité essentielle
que chacun doit cultiver. »

« La force d'dame ne pent étre acquise ni par la lecture, ni par les enseignements d'un guide spirituel. Seul Ieffort
spirituel et certaines pratiques peuvent la garantir. La force d'dame est un test qui nous permet de nous mesurer devant
certaines épreuves de ['excistence. Certaines faiblesses telles que la haine, la colére et I'égoisme sont latentes en nous et ne
se manifestent que dans certaines circonstances. C'est le moment idéal de cultiver la force d’ame. Sans cette qualité, on
ne pent trouver ni la paix ni le bonbeur. »

Philosophie de I’action, lecon 10.
La force d’ame s’acquiert a travers les Vertus et les Valeurs Humaines. C’est la force qui nous aide
a surmonter nos mauvaises habitudes et nous propulse sur le sentier de la Réalisation. Riches de cette

force d’ame a lintérieur de nous, nous pouvons maintenant travailler dans un domaine
complémentaire aux Valeurs Humaines : la limitation de nos besoins et de nos désirs.

68



Chapitre 4

LA LIMITATION DES BESOINS
ET DES DESIRS

Au cours de 'année 1983, Sathya Sai Baba a abordé plus ouvertement le sujet de la limitation des
désirs afin que ’homme puisse vivre une vie plus heureuse et plus satisfaisante.

Nous devons bien comprendre que le theme du désir dans la pensée orientale a plusieurs
significations et inclut toutes les formes de désirs, bonnes ou mauvaises, ainsi que les besoins de base
de Iindividu. La faim crée le désir de manger, le froid crée le désir de se réchauffer et la vue d’un
bijou peut créer le désir de I'acheter.

La limitation des désirs, dans son sens élargi, est un moyen qui nous est proposé pour réduire
toute forme de gaspillage et parvenir a un certain contréle de nos sens et de notre mental. La
limitation ou controle de nos désirs est un élément essentiel de notre démarche d’étre humain. Elle
nous libere de 'emprise de nos instincts animaux et nous rend maitre de notre mental.

Il est également enseigné par Baba que notre mental est un agrégat de pensées et de désirs qui
sont influencés par tout ce que nous voyons, entendons et touchons. Si ces pensées ne sont pas

69



soumises a un certain contrdle, elles peuvent, aprés un temps plus ou moins long, nous inciter a
commettre les actes les plus vils.

La presque totalité¢ des pensées de notre mental est le bagage que nos sens ont accumulé depuis
notre venue en ce monde. Lorsque ces pensées enfouies dans notre mémoire sont stimulées par nos
sens, elles créent le désir. Le désir, pour sa part, demande a étre satisfait. La satisfaction du désir nous
conduit a une forme de bonheur plus ou moins durable, parfois illusoire et la plupart du temps
passager.

Ce bonheur ne peut étre permanent, car il est en relation avec les sens, le corps et le monde
matériel. Il est donc éphémere et demande continuellement a étre renouvelé. Pour la plupart d’entre
nous, le manque de bonheur est directement relié aux désirs non assouvis, ce qui est, dans beaucoup
de cas, la cause de nos souffrances, de nos chagrins et de nos peines.

C’est pour nous éviter la souffrance que Baba insiste beaucoup sur le contréle de nos sens. Bien
que le controle total soit presque impossible a atteindre, nous devons au moins tenter de tenir nos
sens en laisse si nous voulons résister tant bien que mal a toutes les tentations auxquelles le monde
matériel nous expose.

Tant et aussi longtemps que nous n’avons pas compris le vrai sens de la vie et le but de notre
incarnation sur terre, il nous sera difficile de mettre ’accent sur la limitation des désirs et le controle
des sens. Pourtant, c’est une étape incontournable sur le chemin spirituel pour celui ou celle qui
souhaite atteindre I’état humain et méme celui de divin.

11 est souhaitable que le controle de nos sens se fasse en douceur afin d’éviter la rébellion de notre
mental et de notre corps. C’est dans ce but que Sathya Sai Baba nous propose de débuter par la
limitation de nos besoins et de nos désirs. Dans un discours fait le 24 mars 1993, Baba a déclaré ceci :

« La vie de I'homme, obsédé par le monde extérieur, préoccupé par l'acquisition d’objets matériels, devient plus
pesante chaque jour. On ne pent espérer accéder a des hantenrs spirituelles qu'en se débarrassant de ces fardeanx. »

« Engagez-vous dans la recherche spirituelle et pratiguez an moins une fraction de ce que vous avez appris. La joie
que vous éprouverez sera proportionnellement inverse a vos désirs. Plus vous avez de désirs, moins vous éprouverez de
bonheur. Par conséquent, essayez constamment de réduire vos désirs. Dans le voyage de la vie, tout comme dans nn
voyage en train, moins vous aveg, de bagages (désirs), plus vous serez a ['aise. »

« 1/ vous fant graduellement réduire vos désirs. On ne pent pas abandonner totalement tous les désirs. Mais
limitez-les an minimum vital. N entretenez pas de désirs excessifs on sans fin dans les domaines financiers on
matériels. Développer le sens du contentement. Seul celui qui est satisfait peut ressentir une joie authentique. L. homme
rempli de désirs sans fin est le plus misérable de tous»

Supplément Prema 8.

Les besoins

Nous avons, en raison de notre nature humaine, des besoins primaires qui doivent étre comblés.
Ces besoins de base sont nécessaires a notre survie. Sans la satisfaction minimale de ces besoins,
notre comportement individuel et social peut en étre grandement perturbé. Selon certains
chercheurs en psychologie, ces besoins sont au nombre de cinq :

70



le besoin de s’alimenter et de se reposet;
le besoin de sécurité et de protection;
le besoin social d’appartenance, d’amitié et d’amour;

le besoin d’estime de soi, d’étre reconnu, approuvé;
le besoin de réalisation, d’accomplissement, d’idéal.

A ces besoins matériels, nous pouvons ajouter le besoin de spiritualité - la recherche de I'union
avec Dieu - et le plus grand besoin de tous qui inclut tous les autres, celui de VIVRE.

Ce grand besoin de vivre touche I’étre tout entier : le corps, esprit et 'ame. C’est seulement dans
la satisfaction harmonieuse des besoins de base que nous pouvons vivre avec un certain équilibre
mental dans la société. Si uniquement une partie de ces besoins était satisfait, le besoin d’alimentation
et de repos par exemple, sans tenir compte des autres besoins, nous pourrions vivre de facon
biologique, mais nous ne serions pas heureux. Nous serions dans un état permanent de non
satisfaction a certains autres niveaux.

Les besoins de base demandent a étre satisfaits avant toute chose. Ces besoins n’ont pas a étre
comblés exagérément, mais a étre satisfaits dans une mesure raisonnable. Si nous avons un logement
ou une maison pour nous loger, pourquoi désirer un chateau? Si nous mangeons nos trois repas par
jour, pourquoi se gaver de choses non essentielles et méme parfois nuisible a notre santé? Si nous
recevons notre part d’affection lorsque nous sommes en couple, pourquoi chercher plus, ailleurs? Si
nous gagnons assez d’argent pour subvenir a nos besoins et a ceux de notre famille, pourquoi courir
apres la fortune, les honneurs ou la gloire?

Dans la satisfaction de nos besoins de base, nous devons chercher I’équilibre avant toute chose et
développer une sorte de contentement de ce que nous avons. Nous devons aussi apprendre a vivre
selon nos moyens dans une société qui nous pousse continuellement a la consommation.

La limitation de nos besoins nous conduit a un autre genre de limitation qui est de loin le plus
important pour notre évolution spirituelle : la limitation de nos désirs.

Les désirs

Le désir peut étre défini comme l'insatisfaction d’un besoin ou un sentiment d’inachevement. 11
peut aussi ¢tre un plaisir imaginé, un souhait, un gout, une attirance ou une aspiration. Le désir peut
méme susciter en nous divers sentiments comme ’envie, la convoitise et la passion.

Sathya Sai Baba mentionne que le désir stimulé par les sens est a I'origine de tous les maux, que
celui qui s’identifie uniquement au corps, sans tenir compte de sa partie spirituelle, n’a aucune chance
de mettre un terme a ses désirs et a la loi de cause a effet. Car plus ’'homme désire, plus il crée de
I'attachement aux choses de ce monde et plus il désire encore et encore plus. Ce comportement est
pour lui une source importante de souffrance dont il ne peut entrevoir la fin.

« Quand les désirs sont insatisfaits, ils meénent a la colere; quand ils sont satisfaits, ils menent a la convoitise. De
Léchec nait la colere, du succes nait lavidité : tous deusc sont des ennemis. »

71



Sathya Sai Baba. Discours du 19 avril 1993

Selon Baba, la satisfaction d’un désir peut donner naissance a plusieurs autres désirs, de méme que
I'insatisfaction mentale augmente en méme temps que les désirs se multiplient. Les désirs qui
jaillissent du mental semblent alors inépuisables. Ceci revient a dire que plus nous désirons des biens
matériels ou des distractions pour combler nos manques affectifs ou notre insécurité, plus
I'insatisfaction grandira et demandera encore davantage.

Etant donné qu’il nous est impossible de satisfaire tous nos désirs, notre but est donc d’artiver a
en réduire la manifestation par une volonté mentale. Nous devons apprendre a développer le
discernement dans le choix des désirs qui sont acceptables pour notre avancement intérieur et, enfin,
écarter ceux qui sont nuisibles. Contrairement aux animaux, nous avons recu le don de
discrimination justement afin de faire la différence entre ce qui est bon et ce qui est mauvais.

Dans notre sagesse humaine, nous devons étre capable de vivre avec cette constante émission de
désirs en provenance de notre mental, sans les condamner ni les refouler. Si nous ne pouvons pas
satisfaire les désirs pour des raisons que nous avons jugées valables, nous devons les laisser mourir
d’inanition afin qu’ils disparaissent lentement d’eux-mémes. Le fait de ne pas les entretenir par des
pensées possessives ni de les nourrir en énergie par la vue ou d’autres sens, fera en sorte que les
désirs s’éteignent lentement d’eux-mémes et ne soient plus une entrave a notre épanouissement
spirituel.

Baba insiste beaucoup sur la limitation des désirs relié aux sens, car ces désirs nous ¢loignent de
notre vraie destiné : le retour vers Dieu. Dans un discours fait le 5 mars 1995, Baba s’est exprimé sur
les désirs en ces mots :

« 11y a conflit entre désirs sensuels et aspiration spirituelle chez I'étre humain. Les sens sont si puissants qu’ils
penvent abuser méme dardents érudits. En terme spirituel, ce ponvoir est décrit comme une force hostile.
Scientifiquement, on l'appelle la force magnétique. »

« Aujourd’hui quatre-vingt-disc-neuf pour cent de la population s’adonne aux désirs sensuels, et ne cherche pas la
[félicité spirituelle. 1. ¢ducation de nos jours est principalement axée sur la poursuite des sens. Toutes les occupations
sont basées sur 'accomplissement des désirs sensuels. Tous les plaisirs sont liés anx sens. Méme 'acquisition des
richesses a pour but de jouir des plaisirs sensuels. »

« Dans le conflit entre la voie matérielle et la voie spirituelle, les gens se fourvoient en suivant la voie matérielle. ..
Ne devraient-ils pas dédier lenr vie a une plus hante vérité? »

Supplément Prema 31

Selon Baba, I'individu dont les seuls buts sont la jouissance des sens et 'accumulation de bien
matériels pour sa sécurité, sa vanité ou son accession a un rang social plus élevé ou encore, a I'autre
extréme, celui qui ne désire vivre que pour manger, boire ou se droguer, est un individu qui vit dans
la « pauvreté » au point de vue spirituel.

Connaissant les difficultés de transformation de la nature humaine et sachant que ’homme n’est
pas prét a abandonner sur-le-champ la satisfaction des ses désirs, Sathya Sai Baba, lors d’une

72



conférence mondiale qui a eu lieu en novembre 1985 en Inde, a proposé un programme de limitation
des désirs simplifié. Ce programme propose la réduction du gaspillage dans quatre domaines
spécifiques : largent, 'alimentation, le temps et énergie. Ce programme simple est a la portée de
tous et peut étre applicable en toute circonstance et lieu.

Une soigneuse compilation de ce programme fut présentée par Phyllis Krystal dans ses livres : [a
limitations des désirs et Le Singe Piége.

L’argent

L’argent est, a notre époque, un élément de pouvoir important dans le monde. Il n’est pas
mauvais en soi : c’est nous qui lui donnons une qualité bonne ou mauvaise. L’argent dans son
élément naturel est neutre. C’est surtout la facon dont nous nous servons de P'argent qui peut étre
néfaste et non autrement. I’argent doit étre considéré avant tout comme une forme d’énergie mise a
notre disposition pour facilité nos transactions commerciales.

Nous connaissons bien le diction populaire qui dit : « Pargent ne fait pas le bonheur ». Dans les
années quatre-vingt, une enquéte a été menée aupres des dix personnes les plus riches en Amérique
du Nord. Tous, a 'unanimité, ont déclaré que l'argent ne conduisait pas au bonheur et qu’il était
I’élément important a la base de tous leurs problemes.

Pourtant, depuis que I’économie est instable et depuis que les pertes d’emplois, le chomage et le
nombre d’assistés sociaux sont a la hausse, les ventes de billets de loterie ont augmenté dans notre
pays. Tous désirent atteindre le bonheur a travers I'argent qui leur donnerait un plus grand pouvoir
d’achat et leur permettrait donc de combler en grande partie leurs nombreux désirs.

Dans ses recommandations, Baba suggére que nous devrions nous limiter dans la possession de
'argent.

« Un homme ne doit posséder que les richesses qui lui sont nécessaires. Cest comme la pointure de ses sonliers. Si
les chaussures sont trop larges, il ne peut marcher. Si elles sont trop étroites, il ne peut les chausser. 11 est souhaitable
d’avoir uniquement la fortune nécessaire a ses besoins essentiels. »

Dans nos revenus ou autres compensations monétaires, nous devons éviter le gaspillage sous
toutes ses formes. Les dépenses pour la boisson, le jeu ou l'exagération dans certains plaisirs des
sens peuvent non seulement ¢tre nuisible a notre santé, mais peuvent nuire aussi grandement au
bien-étre de notre famille dont nous avons la charge.

Selon Baba, I'argent est une énergie qui ne doit pas étre gaspillée par des dépenses impulsives
ou excessives pour des choses inutiles et passageres, mais doit toujours servir a de bonnes fins.
Une de ces choses est I'alimentation du corps.

L’alimentation

Dans le domaine de la nourriture du corps par I'alimentation, nous devons éviter toutes formes de
gaspillage. Baba enseigne que nous devons préparer uniquement la quantité d’aliments que nous

73



allons consommer au cours dun repas. Préparer une trop grande quantit¢é de nourriture peut
engendrer du gaspillage si celle-ci n’est pas préservée adéquatement par la suite. Afin d’éviter de
manger des aliments vides de toute valeur nutritive, ce qui est une pure perte d’énergie et d’argent,
ceux-ci doivent étre le plus frais et le plus sains possible.

Tout aliment jeté a la poubelle est une perte en argent, temps et énergie. Pour éviter ce gaspillage
honteux, des organismes qui viennent en aide aux défavorisés tentent a I’heure actuelle de récupérer
les surplus alimentaires des hopitaux et de certains restaurants. Mais ce n’est guere facile, car au nom
de I’hygiene, beaucoup d’établissements refusent de coopérer et préferent jeter le tout a la poubelle.
Ils ignorent 'aide qu’ils pourraient ainsi apporter aux plus démunis de notre société.

Baba suggere de nous nourrir de légumes frais, de préférence crus ou légerement cuits afin de
bénéficier au maximum de leur valeur nutritive, ou de fruits. Notre consommation d’aliments doit
étre modérée dans le but de faciliter la digestion et la bonne assimilation. Toute consommation
excessive d’aliments doit étre évitée, car en plus de nuire a notre santé, elle constitue un gaspillage en
argent, en énergie et en temps.

Le temps

Le temps est une ressource importante dans la vie de chaque étre humain. Le temps doit étre
réparti équitablement entre le travail utile, le loisir créatif, le service, la dévotion et le repos. Baba
mentionne que tout bavardage inutile, tout commérage, toute flanerie, révasserie et tout sommeil
prolongé sont une perte de temps.

Le temps perdu est quelque chose qui ne reviendra jamais, quoi que I'on fasse pour le rattraper. Et
pourtant, beaucoup de gens perdent énormément de temps en activités complétement inutiles. Ils
perdent des journées enticres devant la télévision, ou simplement a ne rien faire, alors que leur
condition physique leur permettrait d’étre utiles a la société dans des actions bénévoles ou autres.
Pire encore, plusieurs de ces personnes, en plus de perdre leur temps, font perdre le temps des autres
en les retenant inutilement, sous divers prétextes, des heures durant au téléphone.

Selon Baba, le temps d’une journée doit étre planifié. Nous devons le répartir équitablement entre
le travail rémunéré ou non et les autres activités. Une de ces activités importantes que nous devons
inclure dans notre horaire de la journée est un temps pour soi. Une période ou nous serons seuls
avec nous-mémes pour prier, méditer ou pratiquer une autre forme de dévotion a Dieu. Ce temps
n’est jamais perdu, il est aussi important, sinon plus, que de subvenir a nos besoins ou de prendre du
temps pour le sommeil, car il est la nourriture et I’énergie de notre ame.

L’énergie

Le gaspillage d’énergie dont Baba parle est en premier lieu le gaspillage de I'énergie de notre corps
physique. Beaucoup de personnes actuellement ont un mode de vie menant au surmenage et au
stress. L.a majorité de ces gens sont constamment a la recherche de recettes miracles pour se
redonner de I’énergie afin de poursuivre leur course folle contre la montre. Pourtant, la solution n’est
pas de chercher a se redonner de nouvelles énergies, mais d’en éviter la fuite.

74



Parmi les autres causes de pertes d’énergie, nous retrouvons les émotions négatives, les
frustrations, la critique, la peur, la culpabilité, les ambitions exagérées et toutes les idées négatives et
destructrices. Selon Baba, une forte colére raccourcirait notre vie de plusieurs jours. Nous devons
donc étre vigilants en ce qui regarde notre énergie, car elle est la force vitale qui nous maintient en
vie.

Nous devons comparer le corps humain a une voiture : sa durée de vie est limitée dans le temps.
Si le corps est mal entretenu, mal alimenté en produits de basse qualité et utilisé de fagon abusive,
s’ensuivront de fréquents ratés, telles les maladies qui écourteront la vie.

Les autres formes d’énergie dont nous devons également éviter le gaspillage sont les éléments
nécessaires a notre survie : le pétrole, I'électricité, le bois, I’eau potable et les autres ressources
naturelles. Tous doivent étre utilisés avec beaucoup de discernement. Nous ne devons pas oublier
aussi que tout ce que nous jetons a la poubelle est un gaspillage énergétique et une source de
pollution pour notre plancte.

Depuis notre entrée dans I'ére industrielle, nous avons été habitués a jeter les choses non
utilisables a la poubelle et les produits toxiques et dangereux dans les cours d’eau. Il est difficile
maintenant de revenir en arricre et de prendre des habitudes différentes comme de récupérer ce qui
est récupérable ou d’éviter le gaspillage et la pollution sous toutes ses formes.

Une enquéte aupres des consommateurs, dans les années quatre-vingt, a révélé qu’au cours d’une
année, la presque totalité des familles s’adonnait consciemment ou inconsciemment au gaspillage.
Chaque famille achéte des choses qui ne seront jamais utilisées. Par exemple, un vétement dont la
pointure est trop petite, un outil au cas ou on en aurait besoin, de la nourriture qui se gate par
mangque de soins, un médicament qui ne sera pas utilisé et vite périmé ou des cadeaux non appropriés
pour ne nommer que ceux-la. Tous ces achats sont un pur gaspillage d’argent, d’énergie et de temps.

Eliminer le gaspillage sous toutes ses formes est chose difficile, mais non impossible. Si tous
ensembles nous faisions seulement un effort de penser sérieusement a chacune de nos actions avant
qu’elle se produise, nous pourrions éliminer beaucoup de gaspillage. Nous avons simplement a étre
conscient que les ressources dont nous disposons (argent, nourriture, temps et énergie) sont mises a
notre disposition pour un temps limité afin d’entretenir notre corps physique qui est le véhicule
extérieur de notre ame.

Nourriture et spiritualité

Le mot nourriture utilisé dans ce texte comprend tout ce qui entre dans le corps par les cing sens :
les aliments qui entrent par la bouche, les images recues par nos yeux, les sons captés par nos oreilles,
les odeurs enregistrées par notre nez et les sensations percues par le toucher.

La nourriture des cing sens est un sujet controversé dans le domaine de la spiritualité. Chaque
école de pensée spirituelle a sa philosophie sur ce sujet et en particulier sur I'alimentation du corps.
Certaines pronent le végétarisme, d’autres un équilibre entre le végétarisme et I'alimentation carnée,
et enfin, certaines écoles enseignent que I'alimentation n’a aucune importance sur le développement
spirituel de I'individu.

75



Dans la Bhagavad Gita, écrit sacré de I'Inde, lorsqu’il est question des qualités de la nature de
’homme, la nourriture sous ses diverses formes occupe une place importante. La nourriture est la
base de la vie du corps physique et du mental. Selon Baba, le corps est un don de Dieu et nous
devons I'entretenir comme un outil, car il est le radeau sur lequel nous devons traverser la mer agitée
que nous appelons la vie.

Baba mentionne aussi que si nous entreprenons une discipline spirituelle sérieuse, nous
commencerons par mettre de Pordre dans notre alimentation en éliminant toutes les viandes et les
boissons alcoolisées. Ces aliments apportent en nous, sous une forme subtile, des tendances
négatives de nature « animale » et nous impregnent de qualités indésirables.

La Bhagavad Gita dit bien que nous devenons ce que nous mangeons. La nourriture est la base de
la formation d’un individu, elle donne la force physique au corps et la paix a 'esprit. La force mentale
et Peffort spirituel dépendent tous deux de la qualité de la nourriture que 'on absorbe. Dans le
relachement éventuel de notre discipline spirituelle, nous devons regarder de pres si la mauvaise
alimentation n’en serait pas en cause.

Lors d’un discours prononcé le 21 janvier 1994 sur les maladies cardio-vasculaires, Sathya Sai
Baba dit cect :

« Aujonrd’huz, la pollution est partout : dans l'air que nous respirons, l'ean que nous buvons, les sons discordants
que nous entendons et la nourriture que nous consommons. A canse de cette pollution générale, la santé de Ihomme se
détériore. Par ailleurs, le mental de homme est également pollué, le rendant fragile aux maladies. 1/ faudrait qu’il
tente sérieusement de mener une vie saine et pure. »

Sathya Sai Baba explique dans le livre Diew et son disciple que la consommation de nourriture est un
des éléments importants dans la transformation du caractére, mais non le seul. Nous devons nous
assurer de I'endroit d’ou proviennent les aliments, de la fagon dont ils ont été cultivés et de I’état
d’esprit du producteur! Nous devons aussi étre plus vigilants dans le choix de nos fruits et légumes,
car de fortes quantités d’engrais chimiques, pesticides, herbicides et autres produits toxiques sont
utilisés en agriculture conventionnelle.

Baba mentionne également que les aliments doivent étre achetés avec de I'argent légalement gagné
et que notre facon de vivre doit étre honnéte et propre, car cela affecte ce que nous mangeons. Les
récipients qui servent a la préparation des repas doivent étre également propres, de méme que les
intentions du cuisinier ou de la cuisiniere qui prépare la nourriture!

La personne qui sert le repas doit, pour sa part, avoir de bonnes pensées, de bonnes intentions,
étre sans colére, sans problémes majeurs et de bonne humeur. Comme Baba le mentionne, le charme
et la propreté extérieure ne sauraient compenser les pensées et les mauvaises habitudes. II est bien
évident que la nourriture prise dans les restaurants est a nos risques et périls!

A table, il faut éviter les disputes, les critiques, la colere, les bruits de la radio et autres
interférences. Le choix de la compagnie est également d’une grande importance, afin de ne pas
rendre nulles toutes les précautions prises lors de la préparation. Et enfin, il reste une dernicre
opération que nous devons accomplir avant de prendre la premiere bouchée : la purification de la
nourriture par une priere.

76



Il existe une autre nourriture qui est aussi importante que celle du corps, c’est la nourriture de
notre esprit. Pour cela, Sathya Sai Baba recommande de regarder le beau et le bon en toute chose,
d’ignorer le laid et le désagréable. Nous devons donc étre tres sélectifs dans le choix de ce que nous
regardons au cinéma, a la télévision, dans les journaux ou ailleurs. Notre société actuelle nous inonde
de produits de violence, de cruauté, d’horreur, d’érotisme, de scandale, de luxure et d’actions
perverses parce que ces produits sont en demande et se vendent bien. Cest a nous que revient la
responsabilité de limiter Pentrée de ces produits dans notre esprit, d’utiliser notre discernement pour
faire une sélection de ce qui est acceptable pour notre équilibre spirituel et, enfin, de rejeter ce qui est
nuisible.

Sathya Sai Baba est tres ferme en ce qui concerne toutes les formes de nourritures qui nous
absorbons :
« Le désir nait des pensées. Les pensées naissent de la nourriture. La nourriture est sous le controle des sens. »

« Comment faire confiance a une personne qui n'a pas la force de s'imposer certaines régles alimentaires et espérer
qu’elle peut freiner ses impulsions sensorielles? Si un individu n’est pas capable de controler ses propres sentiments,
comment peut-il controler ses sens? Un homme esclave du café et des cigarettes peut-il Iutter avec conrage contre les
ennemis bien plus puissants de la colere, de la luxure et de la cupidité? Sil n'est pas capable de renoncer a la saleté,
comment peut-il renoncer au désir? »

Gita Vahini. ch. XXVI

Je restreins mes désirs

Avant ma premiere rencontre avec Sathya Sai Baba, je portais peu d’intérét a la limitation des
désirs ou le controle des sens. Au contraire, je cherchais par tous les moyens a satisfaire mes sens afin
d’en récolter le maximum de satisfaction. Influencé en partie par les campagnes publicitaires qui
m’incitaient continuellement a la consommation, je ne me privais de rien, ceci en tenant compte de
mes moyens financiers bien entendu.

L’argent gagné était aussitot dépensé : maison, voiture, ameublement, sorties et surtout voyages.
Une somme importante fut dépensée en moins de dix ans a des voyages en Amérique du Nord et du
Sud, en Europe, en Afrique et en Asie. Je n’al jamais cru a 'accumulation de sommes d’argent dans
les institutions financiéres et j’ai toujours considéré que cette énergie devait étre en continuelle
circulation.

Au retour de mon premier voyage en Inde, jai décidé de mettre les enseignements de Baba en
pratique et d’orienter ma vie vers une spiritualité plus profonde. J’ai senti qu’il était important que je
restreigne certains de mes désirs et que je travaille au contréle de mes sens, car ma fagon de vivre ne
reflétait pas mes aspirations et devenait un obstacle 2 ma démarche intérieure.

Dans la pratique du controle des sens, j’ai suivi la mise en garde de Baba : je ne devais pas tenter
de tout maitriser tous mes points faibles et mes sens en méme temps, mais je devais choisir un point
particulier sur lequel j’étais prét a travailler. Baba nous dit bien que sa méthode de transformation
sera lente mais durable, et que toute transformation doit se faire en douceur.

77



Le point principal que j’ai alors décidé de travailler était relié a plusieurs sens et occupait une place
non négligeable dans mes pensées. Mon désir d’étre en compagnie et en présence de femmes
m’apportait un plaisir et une satisfaction qui dépassait de beaucoup tout ce que j’avais connu. Cette
présence féminine éveillait en moi toute ma sensualité et les jeux de séduction qui pouvaient en
découler me nourrissaient émotivement autant qu'un bon repas et une bouteille de vin pouvaient le
faire pour le corps.

Je cherchais donc cette présence féminine au travail, dans les loisirs, dans les divers cours de
formation ou je m’étais inscrit ainsi que dans les ateliers de croissance personnelle ou la femme est le
plus vulnérable. Quel plaisir c’était pour moi de tenir dans mes bras une femme éplorée en besoin
d’affection et de consolation!

Me défaire completement de ce besoin vital, c’était contre ma nature d’homme. Je ne pouvais pas
simplement nier ce désir ni le refouler et encore moins tenter de annihiler; cela aurait été comme
tenter de contenir de la vapeur dans une casserole sous pression. Ce désir maintenu vivant par des
fantasmes aurait cherché par tous les moyens a s’échapper et aurait été difficilement controlable, une
fois manifesté. La seule avenue qui me restait était de le transcender.

Il me fallait aller au-dela de ce désir et le dépasser afin qu’il ne soit plus un obstacle sur la nouvelle
vole que j’avais choisie. Pour y arriver, les nombreuses thérapies explorées lors de ma formation de
thérapeute me furent d’un grand secours ainsi que l'aide de Dieu, a qui javais dédié mes pensées.
Mon recours a cette aide Divine ne consistait pas seulement a quémander une faveur par des pricres,
mais aussi a développer la vision de Dieu a l'intérieur de moi afin de me soutenir dans les moments
de faiblesse.

Je peux maintenant étre en compagnie de femmes sans ressentir cette pulsion qui, sans crier gare,
mettait le feu a mes sens et me faisait oublier mon engagement intérieur. Je vois maintenant la
femme comme une compagne de vie en qui je peux avoir confiance, une sceur au sens large du terme
et un modele de sensibilité pour éveiller ma propre sensibilité, non aux sens, mais au monde spirituel.

Controler mes sens, cela ne veut pas dire que je me coupe du monde et que je refuse tout contact
avec mes semblables. Au contraire, je continue a vivre dans le monde, mais l'influence du monde se
fait moins grande sur moi justement a cause du controle que je tente d’exercer sur mes sens.

La limitation des désirs proposée par Baba, afin d’éviter le gaspillage dans les quatre domaines
spécifiques, I'argent, la nourriture, le temps et 'énergie, ne furent pas une contrainte 2 ma fagon de
vivre. Dans le passé, je n’ai jamais gaspillé a tout vent les ressources matérielles qui étaient mises a ma
disposition. Avec mon penchant écologiste, j’ai a cceur la santé de la plancte, car elle est ’héritage que
nous allons laisser aux générations futures.

Je respecte largent pour ce qu’il m’apporte en satisfactions matérielles et culturelles. Jamais
Pargent n’est dépensé a la légere en boissons, jeux ou sorties extravagantes pour m’épater ou épater
les autres. Cette ressource ne m’a jamais manqué bien que j’aie apptis trés tot a ne pas dépenser ce
que je n’avais pas.

J’ai choisi une alimentation végétarienne, comme base alimentaire, en toute connaissance de
cause : le souci de ma santé et le respect des animaux. Les viandes furent éliminées graduellement de

78



mon menu et remplacées par des légumes et des fruits. L.a consommation de nourriture ne dépasse
jamais I'apaisement de la faim, évitant le gaspillage et les aliments vides de calories. Selon Baba, la
faim est une maladie qui doit étre soignée trois fois par jour. Tout comme un médicament, la
nourriture doit étre prise en petites doses afin d’éviter de faire plus de tort que de bien.

11 est souvent cité que « le temps, c’est de I'argent ». Le temps pour moi est précieux et je ne dois
le perdre d’aucune fagon. Retiré du marché du travail, je pourrais dire que j’ai beaucoup de temps a
ne rien faire. Mais non, je planifie encore chacune de mes journées afin qu’elles soient bien remplies.
Mes journées sont réparties entre les travaux manuels de la maison, la réflexion, I’écriture,
POrganisation Sathya Sai, le service aux autres et la dévotion. A la fin de chaque journée, satisfait de
moi-méme je peux dire cette priere : « Seigneur, les devoirs de ce jour dont j’ai, ce matin, déposé
aupres de Toi le fardeau, sont accomplis. »

Le gaspillage d’énergie personnelle est quelque chose que j’ai appris a mes dépens. Le mal de dos
qui avait duré de nombreuses années était un gros consommateur d’énergie vitale. Ce malaise me
permit de comprendre que le stress et les pensées négatives étaient a la base de cette perte d’énergie.
L’énergie vitale n’est pas tres éloignée des autres formes d’énergie que nous retrouvons dans la
nature. Riche de cette legon, je me suis impliqué davantage a réduire ma consommation en carburant
et en électricité et j’ai adhéré a divers programmes locaux de recyclage.

Le programme de limitation des désirs de Baba et la mise en pratique des Valeurs Humaines me
conduisent tout naturellement a évaluer chacune de mes actions et a déterminer instantanément si
ces actions sont valables ou nuisibles pour mon orientation de vie. Cette attitude qui s’est développée
d’elle-méme est en relation avec chacun de mes sens. Par conséquent, tout ce que je regarde, entends,
touche ou mange éveille un systéme d’évaluation dans ma conscience et me fait poser les questions
suivantes : « Est-ce que cela est bon pour moi? » « En ai-je besoin? » « Est-ce que cela nuit a
orientation spirituelle de ma vie? »

Cette interrogation - qui se fait parfois de fagon automatique - me permet de choisir les émissions
que je regarde a la télévision ou les livres ou journaux que je lis en fonction de leur qualité morale.
J’évalue un article ou un vétement avant de l'acheter selon mon besoin réel et son utilisation
véritable. Je n’achete plus a partir d’une influence extérieure comme la publicité, la mode ou la
technologie qui sont en perpétuel changement.

La limitation des désirs et le controle des sens que je tente de mettre en pratique du mieux que je
peux dans ma vie me conduisent a ’essentiel et ¢loignent de moi 'éphémere. Cette limitation me fait
découvrir le CONTENTEMENT. Je suis satisfait de ce que j’ai et je désire beaucoup moins sur le
plan matériel. C’est en effet ce contentement qui me permet d’orienter mes pensées vers le Divin et
de ne plus étre retenu par Iattrait des objets dans une quéte de bonheur illusoire.

Ce détachement graduel du monde matériel et des sens a, naturellement, des répercussions sur ma
vie sociale. Le sentier devient plus étroit chaque jour et je réalise que les vrais amis se font de plus en
plus rares. En public, et avec les gens non sensibilisés a ma démarche, je patle tres peu et préfere
garder le silence. Les conversations sur les banalités et futilités ont moins d’intérét, et si quelquefois
une conversation effleure le sujet de la spiritualité, je laisse mon interlocuteur s’exprimer beaucoup
plus que je ne le fais.

79



Je réalise que ma facon saine de vivre, mes convictions profondes et ma spiritualité peuvent
déranger certaines personnes et en éloigner d’autres, mais en compensation, elles attirent celles qui
sont vraies envers elles-mémes et qui souhaitent entreprendre une démarche spirituelle sérieuse qui
les conduira a une vie heureuse et en santé.

Une vie heureuse et en santé

Sathya Sai Baba, lorsqu’il s’adresse a ses étudiants dans ses écoles et colléges, insiste beaucoup sur
le contrdle des sens et la vie saine afin qu’ils découvrent, avec les années, un bonheur durable et non
seulement basé sur une satisfaction passagére. A ce sujet, Baba a déclaré ceci :

« Le désir est un fardeaun inutile pour le voyage de votre vie. I/ faut réduire vos désirs an minimum, car il est
impossible d’éradiquer totalement le désir. Si vous analysez la différence existant entre Dieu et ['homme, vous
déconvrireg que la vie accompagnée du désir est I'homme et que la vie affranchie de désir est Dien. Limitez vos désirs
an Strict nécessaire pour maintenir la vie : la nourriture, le vétement et un toit pour vous abriter. Quand vos désirs sont

exccessifs, vous perdez, la tranquillité.»
Discours du 11 avril 1994.

Lors d’un autre discours fait le 3 juin 1995 a Whitefield, Sathya Sai Baba a continué dans le méme
sens en déclarant ceci :

« De nos jours, I'étre humain souffre d’insatisfaction. Lorsqu'un certain nombre de désirs est comblé, d’antres
commencent d se manifester. Réduisez; vos désirs et la satisfaction se développera. »

« La santé est indispensable a une vie heureuse. La richesse apporte le confort, mais pas la paix. La richesse nous
permet d'acquérir une maison a plusienrs étages, mais ne nous garantit pas un sommeil de plomb. Le confort ne nous
donne pas la béatitude. Mais a quoi sert ce confort si le mental est tonrmenté? »

« De nos jours, létre humain n’écoute pas sa conscience. 1/ suit les injonctions de son corps et de son mental. Cette
attitude engendre un gaspillage inutile. 1."Homme ferait mienx de se poser la question « Qui suisje? » 1/ déconvrirait
alors que son corps, ses sens et son mental sont tous des instruments et qu’il en est le maitre. Mais le maitre
anjourd’hui est devenu Lesclave de ce corps et de ce mental gui ne sont ponrtant que des serviteurs. (...) A cause de ses
désirs excessifs, ['étre humain se prédestine a toutes sortes de maladies. »

« A la base de toute maladie, il existe nne tension. Quelle est la canse de cette tension? La complaisance dans les
exces en tous genres. L'Homme doit apprendre a ralentir le rythme trépident de sa vie. La précipitation engendre
Lanxiété, lanxiété la maladie. C'est pourquoi le controle du mental et de la nourriture représente les denx grandes
priorités si l'on veut rester en bonne santé. » (...)

« Prenez conscience de ['importance de la santé. 1. antodiscipline est essentielle au maintien de la santé. La maitrise
des habitudes et le développement d’une conduite juste sont la marque de I'Homme véritable. 1a satisfaction de nos
actes engendre la réalisation de notre ame. »

« Denx choses sont essentielles a I'étre humain : la santé et le bonheur. Santé pour le corps, Béatitude pour
Lesprit. »

Sanathana Sarathi, juillet 1995.
La limitation des besoins et des désits nous conduit a la satisfaction. Comme le mentionne Baba,

la satisfaction est nécessaire a toute personne qui souhaite vivre une vie heureuse et qui cherche la
Béatitude pour son ame. Développer une forme de satisfaction et de contentement a I’age adulte

80



peut demander un grand effort de notre part, surtout si plus jeune nous n’avons pas regu une
éducation qui nous incitait a réduire nos besoins et nos désirs de toutes sortes.

La réduction des désirs, le controle des sens et les bons principes de vie morale sont des éléments
importants dans la vie de tout étre humain. Sathya Sai Baba insiste beaucoup pour que ces éléments
solent enseignés aux enfants des leur plus jeune age. Ce devoir d’enseignement revient donc a chacun
d’entre nous, citoyens du monde, qui cherchons un bonheur durable pour 'humanité.

Chapitre 5

LES DEVOIRS DU CITOYEN

Nous souhaitons tous vivre dans une société ou il n’y aurait plus de violence ni guerre, ou la paix,
la tolérance et Pamour seraient les qualités dominantes chez les peuples. Nous voulons un monde
meilleur basé sur ’honnéteté et les bonnes valeurs afin que I’harmonie soit en chaque individu. Les
responsabilités d’une telle transformation de notre société ne relevent pas uniquement de nos
gouvernements, mais bien des citoyens qui composent cette méme SOCi¢té.

Nous avons, en tant que citoyens, avec les années, acquis beaucoup de droits, mais nous ne
devons pas oublier qu’avec ces droits, il y a, proportionnellement, des devoirs que chacun d’entre

nous se doit d’accomplir. Un de ces devoirs est de donner a nos enfants les besoins de base décrits

81



au chapitre précédent ainsi que la possibilité de recevoir une bonne instruction et une bonne
éducation.

L’éducation transmise a nos enfants ne reléve pas uniquement de quelques enseignants mandatés
par notre systeme gouvernemental, mais reléve en tout premier lieu de nous-mémes. Comme
parents, nous avons pour devoir cette lourde responsabilité de donner a nos enfants une formation
basée sur de bonnes valeurs morales.

L’enfant élevé dans un cadre structuré, avec une discipline ferme et aimante, se sentira en sécurité.
C’est par notre exemple seulement qu’il pourra réussir a devenir un bon citoyen et plus tard un
dirigeant mode¢le pour sa ville ou son pays. Ses actions justes contribueront a créer le monde meilleur
et bon que nous souhaitons tous pour les années a venir.

Le but de I’éducation

Notre systeme d’éducation actuel préconise le savoir intellectuel par le développement de la
mémoire et esprit de compétition. Il nous enseigne 'importance d’étre un gagnant, de bien réussir
financierement et de nous élever dans I’échelle sociale. Tout cela est trés valable et nécessaire si nous
voulons gagner notre vie sur le plan matériel, mais nos institutions semblent oublier un point tres
important dans ’éducation de nos enfants : la formation du caractere.

Vivre dans le monde avec nos semblables nous demande non seulement d’avoir une bonne
instruction, mais nous demande avant tout d’avoir un bon caractére. Par caractére nous devons
entendre : la bonté dans le caractere, les valeurs morales dans nos actions, la compassion dans nos
relations, la volonté de faire le bien et la confiance en soi. Ces qualités seraient beaucoup plus
souhaitables, pour la société dans laquelle nous vivons, que la simple obtention d’un diplome
démontrant nos aptitudes a apprendre et 2 mémoriser une maticre. Si nous enlevons toute cette
¢rudition, que reste-t-il d’autre que le caractere comme le mentionne souvent Baba?

Sathya Sai Baba a instauré dans toutes ses écoles et ses colleges un programme éducatif tenant
compte de la formation du caractére des enfants. A ce sujet, Baba s’exprime ainsi :

« Les objectifs de léducation se situent a deux niveaux : le premier est fondamental, ¢'est I'éducation qui sert a
nous procurer de gunoi vivre, des vétements et un toit, 'éducation qui assure l'équilibre et I'harmonie en société, nous
enseigne a éviter la pollution et encourage I’honnéteté.

Le second est de cultiver le mental et lesprit. Cette «culture est semblable a I'agriculture. Dans la culture du caur,
vous devez défricher le champ intérienr de votre caur, le labourer et semer les graines... les manvaises herbes sont vos
manvais penchants et vos instincts inférienrs, vos habitudes néfastes; le fertilisant est la dévotion et l'esprit de sacrifice,
et l'ean indispensable a la plante est I'amour.

Ce qui compte c'est le «earactére» - ensemble des vertus qui rendent un individn «diviny en pensée, en parole et en
action, d'une personne, plutot que son intelligence. 1/ ne devrait pas y avoir d’instruction morale séparée dans le
programme, mais chaque matiére devrait étre inculquée avec un sens moral profond. »

Dieu est Unité. ch. IX

Or, a notre époque, beaucoup de nos activités, métiers et professions sont fortement teintés d’une
approche purement commerciale et basée sur I'avidité sans tenir compte de ’honnéteté.
82



La formation du caractere a justement pour but de développer I'honnéteté et lintégrité de
I'individu. Elle permet de développer aussi chez I'enfant une plus grande stabilité émotionnelle, ainsi
que la tolérance envers les autres individus et "amour pour tous les étres. Enfin, la formation du
caractere est la base sur laquelle Penfant construira sa vie. Plus tard, a ’'age adulte, lorsque le caractere
sera formé sur de bonnes valeurs morales, il fera de lui un individu plus humain au niveau de
chacune de ses actions.

La formation a la base

Lorsque I'enfant est orienté dans la droiture avec amour des son jeune age, et qu’il grandit avec de
bons principes de vie, il devient plus tard un homme honnéte et respecté des autres. Baba compare
I'enfant a un jeune arbre qui doit étre nourri et protégé par une cloture durant plusieurs années afin
de lui permettre de grandir sans étre piétiné par les animaux tout autour. Plus tard, lorsqu’il sera
assez fort, cette cloture pourra étre enlevée.

La formation de Penfant, des la base, est essentielle. Nous avons tous cette responsabilité de
donner une bonne formation a nos enfants et cette formation commence par notre exemple de vie
qui se reflétera sur eux.

Voici un article publié par le corps de police de Houston au Texas, dans les années quatre-vingt-
dix, qui décrit assez bien le comportement de parents qui n’ont pas su donner efficacement une
formation du caractére a leur enfant.

« Dés I'enfance, donnez-lui tout ce qu’il désire.
Il grandira en pensant que le monde entier lui doit tout.

S’il dit des grossieretés, riez!
1l se croira tres malin.

Ne lui donnez aucune formation spirituelle.
Quand il sera grand, il choisira lui-méme.

Ne lui dites jamais « Non » ou « C’est mal. »
Il pourrait faire un complexe de culpabilité.
Et, plus tard, arrété pour un délit, il sera persuadé que la société le persécute.

Ramassez ce qu’il laisse trainer.
Ainsi, il sera str que ce sont toujours les autres qui sont responsables.

Laissez-lui tout lire ou écouter.
Stérilisez la vaisselle, mais laissez son esprit se nourrir d’ordures.

Disputez-vous toujours devant lui.
Quand votre ménage craquera, il ne sera pas choqué.

Donnez-lui tout 'argent qu’il réclame.
Quand vous n’en aurez plus, il n’aura qu’a voler.

Prenez toujours son parti.
Les professeurs, la police lui en veulent.

83



Que tous ses désirs soient satisfaits : nourriture et sorties.
Sinon il sera frustré.

Quand il sera devenu un vaurien et délinquant.
Proclamez vite que vous n’avez jamais pu rien faire.
Que c’était un caractere difficilel»

Dans cette méme ligne de pensée, a la méme époque, de lautre coté de la terre, paraissait un
article dans la revue officielle de 'Organisation Sai en Inde - le Sanathana Sarathi de mars 1992. Cet
article se lit comme suit :

« Eduquer dans I’amour

Si un enfant vit dans la critique
Il apprendra a condamner.
Si un enfant vit dans 'hostilité
Il apprendra a se battre.
Si un enfant vit dans la honte
Il apprendra a se sentir coupable.
Si un enfant vit dans la tolérance
Il apprendra la patience.
Si un enfant vit dans 'encouragement
Il apprendra la confiance.
Si un enfant vit dans les louanges
Il apprendra la reconnaissance.
Si un enfant vit dans I'équité
Il apprendra le sens de la justice.
Si un enfant vit dans 'approbation
Il apprendra a s’aimer.
Si un enfant vit dans 'amitié et 'acceptation
Il apprendra a trouver Pamour.»

Selon Sathya Sai Baba, ce sont les parents et les enseignants qui sont responsables de la mauvaise
¢ducation des enfants. Quand les enfants sont gatés ou corrompus, quatre-vingt-dix pour cent de la
responsabilité en incombe aux parents a cause d’une affection immodérée et d’une liberté démesurée.

Comme parents, nous pouvons trés bien enseigner de beaux principes de vie a nos enfants, mais
si nous ne les mettons pas nous-mémes en pratique, cela ne donnera aucun résultat. Nous devons
d’abord démontrer par I'exemple nos propres valeurs morales. Si nous voulons inculquer a I'enfant
des principes de bonté et d’honnéteté, nous devons refléter ce que nous enseignons, si non, le
message ne passera jamais et 'enfant n’aura pas confiance en nous.

Comme parents - enseignants, nous devons étre un exemple vivant en tout temps pour 'enfant.
Notre message doit passer de cceur a cceur et non se limiter a une communication verbale. Clest la
seule fagon de transmettre des valeurs a nos jeunes, qui eux, a leur tour, les transmettront a d’autres,
et ainsi apporteront un changement durable de notre société.

« L aboutissement de ["éducation, c’est le caractere.

84



L aboutissement de la culture, c'est la perfection.
1. aboutissement de la connaissance, c’est la sagesse.
)

L aboutissement de la sagesse, c'est la liberté. »
Sathya Sai Baba

La charte des droits

La formation de I’enfant doit se faire a la base. C’est au cours des premieres années scolaires que
Penfant doit apprendre a accomplir ses devoirs afin que ses droits soient respectés. A ce sujet, au
Québec, I'Ecole Marguerite-d’Youville de Saint-Raymond (Portneuf) a pris le devant et a proposé, au
cours de 'année scolaire 1992-93, une Charte des Droits et Responsabilités des éleves. Cette charte,
supportée par le comité de parents et la direction de I’école a donné de bons résultats et, apres plus
de quatre ans de mise en application, la situation a I’école, comme a la maison, semble tres
encourageante pour I'avenir.

Depuis, plusieurs autres écoles au Québec ont emboité le pas en adoptant une charte identique ou
adaptée aux besoins de endroit. Tous, parents et enseignants, ont un objectif commun : le bien-étre
de la communauté a travers la formation de ’enfant sur des bases solides.

Le but premier est de faire comprendre a I’éleve qu’il a des droits, mais que ces droits sont
directement liés a des responsabilités qui le concernent. Ces écoles, avec I'accord des parents, mettent
déja en application, sans le savoir directement, les grands principes de transformation que Sathya Sai
Baba propose au monde entier.

L’enseignement des valeurs humaines et le retour a une morale, une éthique, est souhaitable si
nous désirons construire une nation sur des bases solides. Il n’est nullement question ici de principes

religieux, mais de valeurs fondamentales qui sont la base de toute société civilisée.

Avec lautorisation de I’Ecole Marguerite-d’Youville, je reproduis ici un exemple des droits et
responsabilités proposés aux éleves.

Charte des droits et responsabilités des éléves
DROITS RESPONSABILITES

Le droit a ’éducation et a I’instruction :

e J’ai le droit de recevoir un enseignement de qualité.

L]

e J’ai le droit que 'on m’aide a développer tous mes talents et ma personnalité.
e J’ai le droit que 'on m’aide a bien comprendre mes devoirs et mes legons.

* Je dois étre présent en classe.

¢ Je dois respecter les exigences du professeur et les regles de vie a I’école.

85



¢ Je dois étre attentif et faire les efforts nécessaires pour bien apprendre.
¢ Je dois demander de I'aide quand j’en ai besoin.

¢ Je dois adopter un comportement qui favorise le calme dans la classe.

Le droit a Pintégrité physique :

e J’ai le droit de vivre dans un environnement de qualité.

e Je dois me vétir proprement et convenablement.

¢ Je dois éviter les bruits inutiles.

e Je dois faire attention a la verdure.

¢ Je dois participer a divers projets : recyclage, environnement, etc.
¢ Je dois utiliser les poubelles pour mes déchets.

* Je dois inviter les autres a respecter 'environnement.

Le droit a la sécurité et a la protection :

e J’ai le droit d’étre protégé de toutes formes de violence et de tout mauvais traitement.

e Je dois respecter les régles de conduite et de fonctionnement a ’école afin de contribuer a une
vie agréable et sécuritaire.

¢ Je dois demander de 'aide pour moi et pour les autres, face a tous mauvais traitements, toute
forme de menace ou de chantage.

Le droit a Pintégrité morale :
e J’ai le droit au respect; je suis quelqu’un d’unique et d’important.
e J’ai le droit que 'on m’appelle par mon prénom.
e J’ai le droit d’étre aimé comme je suis, pour ce que je suis.
e J’ai le droit de m’exprimer et d’étre écouté.
e J’ai le droit que 'on respecte mes coutumes et mes croyances religicuses.

86



¢ Je dois m’accepter tel que je suis.

« Je dois respecter le prénom de tous les autres.

¢ Je dois accepter les autres méme s’ils sont différents de moi.

« Je dois écouter et respecter les personnes qui s’occupent de moi.

e Je dois permettre aux autres d’exprimer leur opinions, leurs croyances et respecter leurs idées
meéme si elles sont différentes des miennes.

Le droit a la propriété :
e J’ai le droit d’avoir a2 ma disposition tout le matériel nécessaire pour mes apprentissages.
e J’ai le droit d’exiger que l'on respecte ce qui m’appartient.
e Je dois prendre soin de tout le matériel mis a2 ma disposition.
¢ Je dois remettre en place le matériel utilisé.
e Je dois étre responsable de mes affaires.
* Je dois respecter les biens personnels des autres.

¢ Je dois maintenir 'ordre dans ma classe (bureau, vestiaire).

En Inde, avec accord du Premier Ministre Narasimha Rao et du Ministére de "Education, des
milliers d’écoles de ce pays dispensent présentement un enseignement basé sur les valeurs morales, le
devoir et la responsabilité. Cette réforme proposée au départ par Sathya Sai Baba se répand
actuellement a d’autres pays du monde. Des centaines d’écoles en Thailande expérimentent une
nouvelle forme d’enseignement basé sur des principes moraux ainsi que sur la compréhension,
I’exemple et 'amour. Riche de cette expérience, le ministére de I’Education a décidé de former tous les
enseignants du pays aux valeurs morales.

D’autres maisons d’enseignement, a I'image de ce qui se fait en Orient et a 'exemple de I'Ecole
Marguerite-d’Y ouville, emboitent le pas vers le changement.

Nous les retrouvons en Australie, au Brésil, au Canada (Toronto), au Fidji, en Indonésie, au
Népal, au Philippines, au Sri Lanka, en Taiwan, en Zambie et aux Ftats Unis. Nous ne parlons plus
ici de discipline sévere et restrictive comme elle I'a été par le passé avant le relachement total de nos
années libertines, mais bien d’une formation basée sur la responsabilité des actes de chacun. ’enfant
ainsi formé dans le sens du devoir et de la responsabilité¢ deviendra un citoyen impartial dans ses
décisions et actions et non simplement un individu qui réclame des droits.

87



Lors d’un cours d’été donné aux étudiants et professeurs de ses écoles en Inde, Sathya Sai Baba a
déclaré ceci :

« Les enseignants fagonnent lenrs éleves pour qu’ils batissent une nation saine et solide. Ils doivent élever Iesprit de
lenrs étudiants. Les enseignants du programme d'éducation doivent cultiver I'amonr de lenrs éleves. 1ls doivent les
considérer comme lenrs propres enfants, mais ils doivent prendre garde a ne pas étre trop indulgents. La discipline doit
étre appliquée avec amonr et comprébension. »

« Le devoir sans amour est déplorable.
Le devoir fait avec amonr est désirable.
1. amour sans devoir est divin.

Les bonnes fréquentations

Dans la formation de base de I'enfant, ses fréquentations sont a surveiller, car elles peuvent avoir
une influence marquante sur son comportement a la maison comme a Pextérieur. Méme a l'age
adulte, les gens que nous fréquentons laissent des traces sur nous. Un exemple simple pour illustrer
ceci et que nous avons déja tous expérimenté, est le fait de passer quelques heures dans une picce
avec des individus qui fument la cigarette. Nos vétements s'impregnent de odeur de la fumée et
restent imprégnés de cette odeur pour plusieurs jours. De méme, les fréquentations de gens qui se
plaisent dans 'immoralité et autres perversions peuvent déteindre sur nous et influencer nos pensées
et nos actions futures.

L’enfant, dans sa fragilité et sa sensibilité, peut, lors de mauvaises fréquentations hors de la maison
et de I’école, détruire tout le travail fait par les parents et les enseignants. Nous devons alors étre tres
vigilants dans le choix d’amis que nos enfants font. Souvent, une discipline trop rigide a la maison
peut pousser les enfants a chercher refuge chez des amis ou tout leur est permis sans restriction ni
surveillance. Il nous incombe alors de faire comprendre a nos enfants les risques de telles
fréquentations. Nous devons, si nécessaire, aider nos enfants dans le choix de nouveaux amis.

Mon engagement social

Travail, devoir et responsabilité sont des mots que j’ai appris étant tres jeune, peut-étre méme
avant de comprendre le sens des mots jouer, plaisir et liberté. J’ai 'impression que toute ma vie n’est
qu’un enchalnement de travail continuel et de devoir. Depuis mon adolescence, heureusement pour
ma famille, je n’ai jamais manqué de travail rémunéré, jusqu’au jour ou j’ai décidé de prendre ma
retraite. Dans le travail, jai toujours accordé une plus grande attention aux responsabilités qui
m’étaient données qu’aux droits dont je pouvais bénéficier, ce qui a eu pour effet de m’apprendre a
aimer mon travail au lieu de le subir.

Parallélement a mon travail, mon engagement bénévole dans les associations sans but lucratif, qui
remonte a plus de deux décennies, fut orienté dans le méme sens. J’acceptais beaucoup de
responsabilités, mais ne retirais que peu des privileges attachés a ma fonction. Mon plaisir était d’étre
utile 2 une cause particulicre et de travailler avec une équipe dont la pensée était orientée dans la
méme direction. J’aimais I'adage qui disait : « Ceux qui se ressemblent, s’assemblent. Et ensemble,
nous pouvons construire. »

88



Une des premicres associations ou je fus tres actif et ou je fus admis dans le conseil
d’administration régional, fut une association de trappeurs - groupement d’individus qui ont comme
activité commune la capture des animaux a fourrure. Le but de I'association était de promouvoir la
capture d’animaux de fagon plus «humanitaire» afin de causer le moins de souffrance possible a
'animal.

Je dois admettre que durant des années - méme des mon enfance - j’ai capturé des centaines
d’animaux pour en revendre la fourrure. Ce « sport » me procurait un grand plaisir et une joie
profonde. Il me donnait I'impression d’avoir une supériorité sur le régne animal, car je savais en
déjouer presque toutes les ruses.

Les choses ne devaient pas en rester ainsi. Méme si je me plaisais dans ce genre d’activité, un jour,
tout a basculé sans que je m’y attende réellement. C’était une journée d’hiver. Le soleil brillait déja de
tous ses rayons. Je me sentais léger a marcher avec mes raquettes sur la neige, qui recouvrait tel un
manteau la terre pour la protéger des rigueurs de ’hiver. Dans une de mes trappes, j’avais capturé un
renard qui, en principe, aurait da étre mort a mon arrivée, mais ce n’était pas le cas. Bien que
gravement blessé, il était assis et me fixait avec ses grands yeux tristes, injectés de sang. J’ai eu
I'impression qu’il était heureux de voir enfin quelqu’un qui le délivrerait de sa mauvaise posture.

J’ai été touché et ému par la tendresse de cet animal que, malheureusement, je n’ai pu libérer a
cause de ses blessures. Ce renard a fait vibrer une corde sensible en mon ame et éveiller la partie
humaine qui était profondément enfouie au fond de mon cceur.

A cet instant, j’ai réalisé la beauté du monde animal que je me plaisais 4 détruire. Quelque chose
venait de changer en moi, je ne pouvais plus continuer ce genre d’agressivité envers les animaux, une
agressivité qui avait méme des répercussions dans mon comportement familial et social. I’année
suivante, j’ai mis fin a mes activités de destructeur.

A cette époque, j’étais loin de comprendre que le fait de faire souffrir un animal et de le tuer avait
des conséquences sur ma propre vie et sur 'ensemble des gens que je fréquentais. Inconsciemment,
par mes actions, je ne faisais qu’entretenir la souffrance dans le monde, comme le mentionne si bien
Baba :

« Lorsque tu tues une béte, tu provogues la souffrance. Dien est dans la créature, comment peusc-tu lui canser une
telle souffrance? Les animaux n'ont pas été mis an monde pour servir de nourriture a [’homme. 1ls ont été mis pour y
vivre leur propre vie. »

Apres cette rencontre inusitée avec le dernier renard dont j’ai fait la capture, je me suis tourné vers
une association spirituelle, la Rose-Croix. Ce mouvement était complétement a opposé de la
précédente. On me proposait 'unité et la fraternité entre tous les étres ainsi que le respect de la
nature. Naturellement, mon cercle d’amis a changé par la méme occasion : jai coupé les ponts avec
cette violence du passé et je ne suis jamais revenu en arriere.

Dans cette nouvelle association dont les buts étaient le développement psychique et la « maitrise »
de la vie, j’ai requ beaucoup en fait de connaissance spirituelle et je me suis fait des amis qui resteront
a jamais dans mon cceur. En retour, j’ai donné beaucoup de mon temps, soit lors de conventions
d’envergure provinciale ou lors de la construction d’un immeuble qui allait servir de nouveau local a
Porganisation. Durant toute la période ou jai adhéré a cet organisme, j’étais plus qu’un membre

89



ordinaire, j’étais reconnu comme officier, tantot du conseil d’administration, tantot du rituel de la
Loge ou officier d’un Ordre frere, le Martiniste. Ces activités prenaient tout mon temps libre et
parfois prenaient tout le temps que j’aurais du consacrer a ma famille.

Apres plus de douze ans d’intenses activités au sein de ce mouvement, je fus suspendu pour une
période indéfinie, car j’avais osé adhérer en méme temps que mes activités a la Rose-Croix, a un autre
mouvement spirituel qui offrait un enseignement complémentaire, mais non reconnu par ces
derniers.

Au cours de ces années d’intenses activités, je cherchais a faire encore plus afin de rendre service
aux autres. Que ce soit une coincidence ou non, un jour je fus appelé a visiter un confreére de travail
qui était atteint d’un cancer aux poumons. En sa présence, je me suis senti trés bien et j’ai continué a
le voir pendant plusieurs semaines. La souffrance et la mort ne m’affectaient pas au point de vue
émotionnel. Je découvrais plutét de la compassion et de Pamour pour les gens qui s’apprétaient a
laisser leur corps physique pour le monde spirituel.

Apres le départ de ce confrere, je me suis joint a une équipe de soins palliatifs dans un hopital de
ma région ou j’ai accompagné un certain nombre de personnes en fin de vie. J’ai accompagné des
gens de toutes les classes de la société, des gens préts a mourir, d’autres dans le refus total de la mort
et enfin des hommes et des femmes aux prises avec la peur de I'apres-vie, conséquence de leur
éducation religieuse.

Ce travail d’accompagnement s’est poursuivi durant prés de dix ans, tant dans les milieux
hospitaliers qu’a domicile. I’accompagnement se poursuit encore, mais de facon sporadique et
différente. Je ne suis plus attaché a un hopital particulier, mais j'offre un service de relation d’aide,
toujours en gratuité, a des personnes atteintes d’'une maladie grave et qui désirent, a travers leur
épreuve, regarder de plus pres leur vie, afin d’en faire le point.

Peu de temps aprés 'abandon définitif des Ordres initiatiques, je me suis joint a ’Organisation
ques, | ] g
Sathya Sai. Cette organisation mondiale, qui a pris naissance sous inspiration de Sathya Sai Baba, a
y g > 9 Yy >
pour but d’éveiller la conscience de 'homme et d’inciter ce dernier a se transformer, afin qu’il
découvre sa vraie nature divine.

Le premier role que je me suis donné a lintérieur de I’Organisation Sathya Sai fut ma
transformation intérieure. Toutes mes actions, cercles d’¢tude, ateliers provinciaux, tables de
concertation, conférences publiques et autres rencontres officielles ou non ont pour seul but, le
travail sur moi. Le reste se fera de lui-méme selon la volonté de Baba.

Je remercie ici Sathya Sai Baba qui a permis que j’expérimente différents domaines de la vie, en
particulier a travers les individus qui ont croisé ma route pendant toutes ces années. J’ai accompli
mon devoir de citoyen en aidant les autres du mieux que j’ai pu, et je m’appréte a 'accomplir encore
mieux dans I’avenir, sans jamais rien attendre en retour. Baba a bien raison de dire que nous avons
plus de responsabilités que de droits. C’est en accomplissant nos responsabilités avec amour que
nous allons devenir encore plus humain.

90



Baba et les droits humains

Lors de deux discours particuliers, soit les 23 novembre 1993 et 11 juillet 1995, Sathya Sai Baba a
parlé de nos devoirs et de nos droits envers la société. A ce sujet, Baba, dans sa grande sagesse, s’est
exprimé ainst :

« Vous étes membre de la société et en tant que tel vous deveg; respecter les régles sociales. 1 ous ne pouvez pas vous
comporter n’importe comment. Toutes vos actions doivent étre en accord avec les obligations envers la sociéte.

Le mot « société » n’implique pas forcément un grand nombre de personnes. Toute relation avec une antre personne
est gonvernée par des obligations sociales qui limitent votre liberté. 1 otre droit d'utiliser les lieusc publics a votre profit
est limité par le droit qu’ont les autres de se servir de ces mémes lienx. 1 otre liberté est assujettie a votre devoir envers
vos semblables.

Le devoir est lié a nos obligations envers la société et la liberté est lice a l'excpression de la 1V olonté du Divin. Le
monde phénoménal est une projection du Divin. Par conséquent il doit étre considéré comme sacré. Notre devoir est de
reconnaitre le caractére sacré de nos obligations envers le monde phénomeénal. Chacun doit reconnaitre qu’il (on elle) est
une image du Divin et doit se comporter en accord avec cette réalité fondamentale. »

« Tous les étres humains vivant sur terre doivent donc coopérer avec lenrs semblables, s'investir dans des activités
Socialement utiles et ainsi racheter les fautes de lenr vie. Chaque homme a des devoirs a remplir, mais ne peut
revendiquer aucun droit. Anjourdhui, les gens ont tendance a affirmer lenrs droits sans tenir compte de lenr
responsabilité (on devoir). Les devoirs ou les droits vont de pair. Lindifférence totale envers les responsabilités est
devenne une sorte d'épidémie, dans tous les domaines de la vie. Lorsque vous vous acquittez, de vos devoirs, vos droits
sont automatiquenent garantis.

De nos jours, tout le monde réclame des droits a grands cris. Quelle est la signification de ce mot «droit»? C'est ce
envers quoi vous aveg, justement un droit reconnu par tous. Comment ['obtenir? Ponvez-vous avoir le fruit sans avoir
semé la graine? Malgré cela, vous aspirez a obtenir le fruit sans avoir rien planté. Personne ne peut prétendre a une
revendication naturelle envers un quelconque droit. 1 ous avez senlement des responsabilités. Faites votre devoir. e
devoir est Dieu.

87 les devoirs sont accomplis selon l'attribution des riles respectifs a chacun, le monde ne souffrira pas du manque
de paix on de prospérité. »

Prema 22.

Lorsque nous accomplissons nos devoirs et assumons nos responsabilités envers la société dont
nous faisons partie, nous pouvons nous qualifier pour acquérir des droits, comme le dit si bien Baba.
Nous devons donner quelque chose avant de vouloir en retirer un profit. Comment un droit peut-il
étre assuré sans que le devoir ne soit accompli? Nous devons d’une maniére ou d’une autre assumer
nos responsabilités face a la société, face a notre travail et face a notre participation en tant que
citoyen du monde. C’est la seule fagon dont nous pouvons nous prévaloir de quelque droit que ce
soit.

Nos responsabilités de citoyen, la mise en pratique des valeurs morales, le développement des
vertus et la limitation des besoins et désirs nous incitent immanquablement a devenir des étres
enticrement humains, - le but premier que doit se fixer tout individu. Nous pouvons constater a la
lumiere de la deuxiéme partie de ce livre qu’atteindre la nature « ’Homme Humain » demande un
travail énorme de détermination et de persévérance. Notre engagement dans la réalisation de cet
objectif élevé peut méme nous demander une vie enticre d’effort, mais, selon Baba, ce n’est pas

91



encore assez et ses paroles sont fermes a ce sujet :

« Un homme ne pent étre qualifié d’homme véritablement supérienr que lorsqu’il reconnait que tout ce qu’il a, il le
doit a Dien. .. » « Mener la vie d'un Homme Humain est mener une vie médiocre. 1e but de 'bomme doit étre de
vivre en tant gu’Homme Divin. »

Devenir un Homme Divin, selon les enseignements de Sathya Sai Baba, est ce que nous allons
voir ensemble dans la troisieme partie de ce livre.

92



Troisiéme partie

DE L’HUMAIN A HOMME DIVIN

De la Mort a Pimmortalité
«0 Seigneur,
accorde-moi, par ta grice, 'immortalité
et la Félicité Supréme, issues de la
Conscience, de la Splendeur du Soi
immanent en toute chose. »

Sathya Sai Baba

Chapitre 1

L’HOMME, LE REFLET DU DIVIN

Au cours de plusieurs entrevues accordées a John Hislop, un fervent fidéle Américain, en
novembre 1983, Sathya Sai Baba s’est exprimé treés clairement, sur la nature de ’homme, en ces

« Depuis un nombre incalenlable de vies, vous ne cessez: pas de déclarer que vous étes humain et limité. « J'ai des
défants, je suis ciy je suis ga... », c'est fanx. A présent, vous devez affirmer : « Je suis DIEU », ne dites jamais
Dplus que vous étes antre chose... Vous n'étes pas humain. Vous étes DIEU. Dites-vous « Je suis DIEU ».
Alors vous verrez que vous ne ressentireg plus que de l'amonr en vous, car Dien est Amonr. L univers tout entier est
Amonr, uniguement Amour. »

Mon Baba et Moi. p. 299

Les écrits de toutes les religions du monde enseignent que ’homme fut créé a 'image de Dieu. Par
contre, trés peu de ces religions ont expliqué a 'homme le sens de cette parole de Vérité. Par

93



conséquent, nous avons toujours imaginé Dieu sous une forme humaine et nous I'avons situé tres
loin de nous.

Au cours des siecles, nous nous sommes imposé des limites a la compréhension du mystere de
Dieu. Nous avons préféré laisser le savoir théologique a une élite religieuse au lieu de chercher nous-
mémes les réponses a nos questionnements. Nous avons accepté comme vérité que Dieu nous soit
présenté sous la forme d’'un homme a barbe blanche et qu’ll soit assis sur un trone dans le ciel,
surveillant de son ceil qui voit tout, les moindres gestes des étres humains de la terre et qui, au besoin,
apporte une correction a celui qui le mérite ou une récompense a d’autre.

Cette « vérité » des siccles passés n’est plus valable dans I'ere de Vérité qui s’ouvre devant nous.
Notre besoin de comprendre notre rapport et notre identification avec Dieu se fait de plus en
pressant. Nous avons besoin de savoir afin de mieux comprendre le concept qui nous unit a Dieu.

Sathya Sai Baba insiste beaucoup pour que nous nous identifiions a Dieu et pour que nous soyons
nous-mémes Dieu. Notre but ’homme humain est d’atteindre I’état Divin et rien ne devrait faire
obstacle a cette démarche qui est de retrouver notre vraie nature.

Dans nos croyances religieuses, nous avons bien voulu accepter 'énoncé selon lequel « ’homme a
été créé a image de Dieu ». A partir de cette vérité, nous devons chercher maintenant quel élément
est commun aux deux parties. Si nous sommes créés a I'image de Dieu, une partie - ou plusieurs - de
notre composition physique, psychique ou spirituelle doit étre identique a Dieu.

Nous avons appris dans notre enfance que nous avions une ame et que, dans cette ame, il y a une
étincelle Divine. Dieu serait donc en nous a l'intérieur de notre ame. Accepter ce principe est bien,
mais ce serait limiter Dieu et le cacher dans un petit endroit au fond de soi qui est plus ou moins bien
identifié.

Il nous a été enseigné aussi que c’est notre force vitale qui maintient notre corps en vie. Sans cette
énergie, il ne peut pas y avoir de vie. Cette énergie vitale qui se manifeste dans chaque atome et
cellule de notre corps est en relation directe avec I'énergie qui existe partout dans 'univers. Ce fait est
reconnu aujourd’hui par la majorité de nos scientifiques.

La force vitale et chaque élément de la création sont composés d’atomes qui sont eux-mémes
composés de particules et d’énergie. Les atomes sont partout, soit dans la roche, le bois, I'eau, le feu,
le métal, les plantes, les animaux et ’homme. Tous les éléments de la nature vibrent a un taux qui
leur est propre. Cette énergie vibratoire, qui est a lintérieur de chaque atome, est en continuel
mouvement et est dotée d’une conscience qui coordonne son mouvement. Cette conscience, selon
Baba, est Dieu. Dieu est dans chaque atome et les atomes sont les matériaux qui composent tout
I'univers. Depuis quelques années, dans ses discours, Baba nous rappelle que Dieu sous forme
invisible est dans chaque atome qui compose la création.

« Il n’est pas aisé pour personne de reconnaitre la vérité a propos du Divin. Le Divin qui possede en méme tenps
une signification intérieure et extérieure ne peut étre compris par la senle pratigue de l'imagination. Tous les étres de
cette terre devraient reconnaitre lenr nature Divine et donner un sens a leur vie en vivant pieusement. 1 oila le premier
but de la vie. Pour celui qui reconnait que le Divin est présent a chaque instant en chague atome, et dans chaque
cellule, et qui inspire aux autres cette méme conscience du Divin, il est possible de racheter sa viex

94



Sanathana Sarathi, septembre 1993

Dans un autre exposé, alors qu’il parlait de I'unité de la création, de ’homme et de Dieu, Sathya
Sai Baba a donné les explications suivantes :

« Tout cela (la Création) est enveloppé de Dien, tout cela est imprégné et saturé de la Divinité. Tout ce qui existe
est Sa substance. .. On ne peut pas séparer la création du Créatenr, ni la nature de Dien. On ne peut les concevoir
comme étant différent 'un de l'autre. Peut-on dire que les vagues sont séparées de I'océan? Non, elles lui appartiennent,
elles sont Une avec lui et proviennent de lui. I/ en est ainsi de I'homme et de Dieu. .. 1. °étre humain est une bulle et
Dieu est la mer. Vous deveg réaliser cette Vérité. »

Dieu est Unité. ch. II

Concevoir que nous sommes Dieu n’est pas plus difficile que d’admettre que Dieu est partout
dans l'univers et en toutes choses, selon Baba. Pour y arriver, nous devons développer les qualités
divines qui nous permettront d’entrer a l'intérieur de nous et fusionner I'esprit et le cceur afin de
permettre 4 I’Energie Divine de rayonner dans toute sa puissance.

L’homme est bien le reflet de Dieu, car il est composé des mémes matériaux qui composent Dieu.
Rien dans 'univers n’est séparé de Dieu. Tout est Dieu et rien d’autre n’existe que Dieu. I’homme,
puisqu’il est divin, cherchera donc par tous les moyens de retourner a la Source qui est a origine de
son existence.

Le retour a Dieu

Notre naissance sur terre est un privilege selon Baba. Elle nous est accordée dans un but tres
précis : la progression spirituelle. Sans cette progression spirituelle, il serait impossible de nous libérer
de l'attachement matériel et de tous nos désirs. Nous sommes d’origine et de nature Divine et notre
but est de retourner a Dieu notre Créateut.

Sathya Sai Baba est tres précis a ce sujet :

« Ne pensez, pas que vous étes humain et qu'il vous faille atteindre le divin. Pensez plutit gue vous étes Dien ef,
que de cet état, vous étes devenu un étre humain. Si vous pensez de cette fagon, tous les attributs divins se manifesteront
en vous. Sachez que vous étes venu de Dien en tant qu'étre bumain et qu’éventuellement vous retournerez a votre
source»

Prema 26

Nous devons reconnaitre que ce n’est pas notre corps qui veut retourner a Dieu, car il est fait de
matiére lourde et ne peut quitter le monde matériel. A la mort, le corps retourne simplement a la
terre et se transforme en un autre genre d’énergie. 1’ame et I’énergie vitale ("Energie Divine qui est
beaucoup plus subtile) retournent a 'ame Universelle - a Dieu. Notre ame veut retourner a la Source.
Durant toute notre vie sut terre, notre ame cherchera donc le contact avec la Source, c’est la seule
facon pour elle de trouver le bonheur véritable et la joie.

Notre ame est comme un animal en captivité, elle ne peut se libérer de sa cage que par la « mort »
des sens. Au-dela du sommeil profond, notre ame peut s’élever encore et encore afin de chercher
I'union avec Dieu. La mort provoquée ou prématurée du corps physique, avant que les sens soient

95



maitrisés, n’aura comme résultat que d’attirer ’'ame a nouveau dans un autre corps physique. L’ame
ne peut étre libérée définitivement que par le retour dans le sein de Dieu afin de se fondre en Lui,
jamais autrement.

I’ame qui veut se libérer du corps n’a pas d’autre choix que d’utiliser I'esprit ou le mental. Le
mental est la partie de notre étre qui influence toutes nos pensées, nos paroles et nos actions. Le
mental est donc la « porte » que nous devons utiliser en premier pour nous élever vers les plans
supérieurs. Nous devons aller bien au-dela du mental et des autres «corps» pour atteindre la
libération.

Sathya Sai Baba, aux nombreuses questions qui lui furent posées au sujet de la libération, a
répondu par un jeu de questions et réponses que Voici :

« Quand pent-on réaliser ['état Divin? Quand on s'est débarrassé des états de conscience d’éveil, de réve et de
sommeil profond, on pent alors reconnaitre ['état de conscience supra mental. 1 ous devez, transcender le corps physique,
le corps subtil (mental) et le corps causal (I'ame) pour réaliser le corps supra mental. Par ce processus, vous passez du
supra mental an mental supérienr, puis au mental illuminé, vers le Divin, ce qui s'appelle la conscience supérienre.
C'est [état an-dela du mental, on le mental est absent. 1.'extase peut étre vécue semlement dans la conscience
supérieure. »

Sanathana Sarathi. Septembre 1993.

Un livre entier serait nécessaire pour bien expliquer et comprendre les paroles de Baba qui
décrivent chaque étape mentionnée plus haut, ces étapes qui conduisent I’étre humain vers la
réalisation ou I’état Divin. Notre but dans ce livre n’est pas d’intellectualiser le chemin vers Dieu,
mais d’expérimenter la voie et de devenir soi-méme le chemin.

Sur la voie du retour a Dieu, nous avons besoin d’aide. Seuls, durant cette période le I'ére de Kali,
'age noir, il nous serait difficile d’atteindre notre état divin, car nous sommes tres absorbés par les
distractions matérielles qui nous entourent. La venue de Sathya Sai Baba comme étre Divin incarné
sur terre est vraiment un cadeau du ciel.

Baba comme Divinité

Nous avons vu dans la premiere partie de ce livre que Sathya Sai Baba s’est présenté comme un
Avatar - une descente du Divin sur terre - afin de redonner au monde la loi morale et la vertu. Baba
n’est pas seulement un simple Avatar, un maitre ou un homme surhumain possédant des pouvoirs
divins. Sathya Sai Baba est beaucoup plus que cela, il est lui-méme Dieu.

Reconnaitre que Sathya Sai Baba est Dieu, vivant dans un corps d’homme et résidant dans un
petit village de I'Inde est tres difficile a admettre pour la majorité des Occidentaux. Il n’en est pas de
méme pour les gens de ’Orient qui sont nés sur un continent ou la spiritualité est a ’honneur dans
tous les foyers.

Dans notre enseignement religieux, nous avons accepté Jésus comme le fils de Dieu, 'envoyé du
Pere pour établir sur terre la Fraternité des hommes et la Paternité de Dieu. Mais que, dans nos
temps modernes, le Pere lui-méme se manifeste sur terre dépasse I'entendement humain. Pourtant, il

96



en est bien ainsi. Baba, au cours de plusieurs entrevues accordées a John Hislop, qui fut déja cité, a
révélé qu’ll était bien le responsable de la création de 'univers. Une compilation de ces inestimables
entrevues nous fut livrée dans le livre du Dr Hislop Conversation avec Sathya Sai Baba.

« L'univers est une sphére. La terre et tous les étres sont des sphéres plus petites a intérienr de celle-ci. 1. univers
tout entier repose dans les mains de Baba. »

« Avec ses corps sans limites, Baba est partont, accomplissant ses devoirs avec «mille tétes et mille mains et nrille
pieds». Ceci est l'ommiprésence de Baba. 1.'Avatar, Lui est an-dela des cing éléments. Dien est soumis a ancune
limitation. 1] est le Créateur des éléments, leur modificatenr, lenr préservatenr et leur destructenr. Baba est la Réalité
unique. «Babay signifie : Etre, Conscience, Béatitude, le Soi, la Réalité unique. »

John Hislop demanda a Sathya Sai Baba s’Il était responsable de l'univers tout entier et non
seulement du monde. Baba de répondre :

« Swami (Baba) est le commutatenr. Quand le commmutatenr est enclenché, tout se déroule automatiquement.
Quand on tourne la clef de contact sur une voiture, toutes les parties de la voiture travaillent antomatignement. De
méme, lunivers est réglé antomatiquement. .. Le travail infini de Baba dans tous les mondes est facile, nullement
pesant, toujours accompli dans la joie.»

Sathya Sai Baba, a déja déclaré, en présence d’un vaste public, qu'll pouvait, d’un seul geste, faire
disparaitre 'univers, mais la n’était pas sa mission. Baba est venu pour nous enseigner a nous aimer
comme Il le mentionne dans son livre Dieu est Unité.

«...Vous parlez des pouvoirs extraordinaires de Sat, et on s'est longuement étendu sur mes miracles dans les livres
éerits sur mot. Je vous prie de n’accorder ancune importance a tout cela. Le plus grand de mes ponvoirs est I'Amonr. Je
peux: transformer le ciel en terre et la terre en ciel, mais cela n'est pas la prenve de ma mission divine. Seul I'Amour
imminable en est le gage»

Dieu est Unité. ch. 1.9

Nous pourrions spéculer longtemps sur les « miracles » que Baba a accomplis dans le monde et
sur les déclarations selon lesquelles Il est lui-méme le Créateur de 'univers. Toutes ces déclarations
ne sont pas une preuve de sa divinité, seul ’Amour est le gage de sa divinité comme Il le mentionne
si bien. Baba est pur Amour. Sa vie entiére est consacrée a ’Amour du prochain et a ’humanité tout
entiere.

I’Amour de Baba se répand partout sur la terre et cet Amour attire a Lui des pélerins en quéte de
vérité provenant de toutes les parties du monde. Des millions de personnes se rendent chaque année
rencontrer cet homme-Dieu. Seul un Amour ardent peut attirer a Lui des foules aussi nombreuses.
Baba est considéré comme un phare qui guide le monde sur le chemin de Dieu.

Nous devons approcher Baba par le cceur, sentir son Amour et nous laisser inonder de cet Amour
divin. L’Amour est le reflet de Dieu, il en est Son essence et Sa substance. Baba nous refléte cet
Amour divin. Baba, par ses actions, donne et pardonne; Il ne recoit pas et n’attend jamais rien d’autre
en retour que notre propre amour pour Dieu.

Lors d’'un exposé, Baba a déclaré ceci au sujet de ’Amour et de Dieu :

97



« Aimer, c'est exprimer Dien, car Dien est Amonr et I'Amonr est Dien. Sai est Iincarnation de I'Amonr et de

Laffection qu’ll excprime et manifeste. 1. incarnation de I"Amonr est le Soi, Dieun a l'intérienr de nous. C’est pourguoi
L Amour est le Soi et le Soi est Amonr»
Supplément Prema 22.

Connaitre Dieu et expérimenter Dieu avec le cceur est la seule fagon de nous persuader de Son
existence. Aucun livre, récit ou témoignage ne pourra arriver a ce résultat. De plus, personne non
plus ne pourra nous convaincre de la divinité de Sathya Sai Baba. Cette conviction intérieure doit
venir du plus profond de nous-mémes. Nous devons apprendre a connaitre Dieu et a 'aimer de tout
notre cceur; c’est la voie qui nous conduira a 'immortalité.

98



Chapitre 2

LA VOIE DE IMMORTALITE

Le réve de l'étre humain fut, depuis des siécles, d’atteindre I'immortalité du corps physique.
L’homme veut vivre le plus longtemps possible dans son corps et cherche par tous les moyens
scientifiques a prolonger sa vie. Quelques hommes, plus fortunés et plus optimistes que les autres,
ont méme demandé que leur corps, apres la mort, soit placé en hibernation pour une période
indéterminée. Leur but avant de mourir était que le corps soit réanimé par une science plus avancée
afin qu’ils puissent continuer a vivre et a profiter de la vie pendant encore bien des années.

D’autres personnes, plus fantaisistes, gardent I'espoir qu’elles pourront un jour s’élever au ciel
avec leur corps physique et continuer a vivre dans une dimension spatiale semblable a celle de la
terre. Elles espérent continuer a vivre avec tous les plaisirs des sens et les avantages de notre monde
matériel. Enfin, un petit nombre souhaite la venue d’un vaisseau spatial qui viendra les cueillir pour
les emmener dans un monde merveilleux ou la vie n’a pas de fin.

Tous ces espoirs de préserver le corps physique et ces attachements a I’ego ne cachent qu’une
chose : la peur de la mort.

La peur de la mort

La peur de la mort est une des plus grandes peurs qui existent sur la terre. La perte du corps, pour
la plupart d’entre nous, signifie la fin de toute vie et le non-retour a Pexistence. La perte de notre
identification, de 'usage de nos sens, de nos biens matériels ainsi que de nos proches sont des choses
a auxquelles nous ne sommes pas préparés. La vie occidentale ne nous prépare pas a mourir mais,
bien au contraire, elle met tout en ceuvre pour que la mort soit repoussée le plus loin possible pour
nous inciter a profiter au maximum des plaisirs de la vie.

Les Orientaux ont une perception différente de la mort. La peur de mourir est presque inexistante
dans plusieurs de leurs cultures. Tres jeunes, en Inde, les enfants apprennent que la mort fait partie
de la vie et n’en est pas séparée. La mort du corps physique signifie une continuation de la vie sur un
autre plan de conscience. En sanskrit, écriture sacrée de I'Inde, le mot humain s’écrit « nara », ce qui
veut dire « qui ne peut étre détruit », qui est immortel. Ces peuples apprennent tres tot que ’humain
est quelque chose qui ne peut étre détruit et qui vit éternellement.

99



L’immortalité de ’Ame

Mais est-ce bien cela 'immortalité? Pour nous, Occidentaux, c’est vouloir que notre corps ne
disparaisse jamais; mais pour les Orientaux, c’est concevoir que ’humain ne peut étre détruit. Sathya
Sai Baba a répondu a cette question de fagcon beaucoup plus simple lors d’'un discours fait le 11 avril
1991 :

« Qu'est-ce que [immontalité? 1 inmmortalité, ¢'est supprimer limmoralité. Qun'’est-ce que limmoralité? Ce sont les
défants comme l'ego, la colere, la jalouste, le désir ete. 87 vous supprimez; ces défants, vous obtiendrez limmortalité, ceci
est important. Ceci est trés important.»

Prema 14

Atteindre 'immortalité de 'ame est de loin plus important que de vouloir préserver son corps
physique de la destruction. C’est de cette immortalité que Sathya Sai Baba nous parle dans son
enseignement. Baba souhaite nous conduire vers cette immortalité mais, pour y arriver, trois étapes
doivent étre franchies avant la réalisation finale.

Les trois étapes vers la réalisation

Sathya Sai Baba enseigne qu’il y a trois étapes importantes que nous devons tous franchir avant
d’atteindre la réalisation et ne plus renaitre. Ces trois étapes nous conduisent infailliblement vers
I'immortalité de 'ame. Elles se présentent comme suit :

e Connaitre Dieu, c’est avoir une dévotion totale a Dieu.
e Voir Dieu, c’est voir Dieu a I'intérieur de nous.
e Etre Dieu, C’est réaliser que nous sommes Dieu.

Connaitre Dieu

Connaitre Dieu, c’est avoir une dévotion totale a2 Dieu. Selon Baba, notre dévotion nous fait
connaitre le Divin sous une forme de notre choix. Bien que nous nous sentions encore séparés de
Lui, nous savons que Dieu existe et qu’ll est tout pres de nous. Nous faisons souvent appel a Lui,
mais nous ne savons pas encore comment expérimenter Sa présence. Notre identification au corps et
aux sens est trop puissante et le voile de notre conscience ne s’est pas encore levé.

Voir Dieu

Notre dévotion devient de plus en plus intense. Nous cherchons par tous les moyens a voir Dieu
sous une forme particulicre. Par le renoncement aux choses et aux désirs du monde, par une
dévotion ardente et sincére, nous ouvrons enticrement notre cceur a Dieu. Nous implorons Sa
présence. Dieu entend notre appel et se manifeste a nous dans toute Sa gloire. Nous communions
avec Dieu dans la vision Divine.

Etre Dieu

100



Etre Dieu ou réaliser Dieu, c’est se fondre en Lui. La forme de Dieu que nous avions choisie
disparait et nous nous fusionnons en Lui. Notre ame individuelle se fond dans ’Ame Universelle.
Notre Soi s’unit au Soi Supréme. Nous devenons nous-mémes partie intégrante de Dieu. Notre étre
tout entier crie dans la joie et I'allégresse : Je suis Dieu.

Pour mieux illustrer les trois étapes de la réalisation et nous donner une image plus
compréhensive du processus, Baba fait une comparaison avec un fruit que nous tenons dans notre
main.

Nous regardons un fruit dans un bol, une pomme entre autres. Nous en connaissons la saveur et
nous avons un ardent désir de la déguster. C’est la premicre étape.

Nous tenons la pomme dans notre main. Nous pouvons en toucher la texture et sentir son arome.
Nous la dégustons mentalement. C’est la deuxieme étape.

Nous mangeons la pomme. Nous gottons réellement le fruit. La pomme est en nous et ne fait
qu’un avec nous. C’est 'union totale. Tout et consommé. C’est la troisi¢me partie.

Les textes spirituels et les écritures sacrées de diverses sources évoquent a I'occasion les trois
étapes vers la réalisation. Ces textes ne sont pas toujours limpides et explicites et, souvent, un voile
les recouvre afin de nous en cacher le sens. Nous pouvons examiner et méditer sur les quelques
associations suivantes qui décrivent bien leur relation triangulaire.

e Le corps : La partie physique de Pétre.
e L’esprit: Le mental et le psychique.
e L’ame : L’étincelle Divine en nous.

o [état d’¢éveil : Ce que nos sens per¢oivent du monde.
o [état de réve : Nos perceptions oniriques.
e Le sommeil profond : Union avec la Conscience.

e Le dualisme : La perception que tout est multiple.
¢ Le non-dualisme qualifié : I’union en toute chose.
e Le non-dualisme : I’homme et Dieu sont Un.

e Ia forme : Voir la Divinité avec une forme.

e Le sans forme : Concevoir le Divin en essence.

e Ie sans forme et au-dela : S’unir au Divin.

¢ Je suis dans la Lumicre : Se voir dans la Lumiere.

e Ta Lumieére est en moi : Voir la Lumiére en soi.
e Je suis Lumicre : Etre la Lumicre.

Baba cite Jésus comme modéle

101



Chaque année, le 25 décembre, féte de la naissance de Jésus, Sathya Sai Baba, en présence de
plusieurs milliers de personnes, cite un passage de la vie de Jésus. Lors de son discours, en 1996,
Baba a exposé clairement les trois étapes de la réalisation en relation avec Jésus :

« Cet enseignement est destiné a humanité entiere. Jésus sonlageait cenx qui étaient malades et souffrants. 1/
procurait de la nonrriture a ceuxc qui avaient faim. Devant toutes ces bonnes actions, certains ['appelerent le fils de
Dieu. Cette appellation devint par la suite grandement utilisée... La premiére déclaration de [ésus fut : « Je suis le
messager de Dieu ». La densciéme fut : « Je suis le fils de Dien ». Etre le fils de Dieu indigue sa grande proximité
avec Dien. Cela signifie qu'il est en intime relation avec son Pere. Aprés une longue pratigue spirituelle, il déclara : «
Mon Pere et Moi sommes Un ». Finalement vint I'Esprit Saint. Ce sont-la les principes présents dans toutes les
religions. »

Prema 33.

Les trois étapes de la réalisation, qu’elles nous soient présentées par Baba ou par Jésus, ont le
méme but : atteindre 'immortalité. Pour y arriver, nous devons suivre le courant de la riviére qui
nous conduira a 'Océan divin.

La goutte d’eau

Dans une période de demi-sommeil, que je pourrais appeler période de méditation ou encore de
réve éveillé, a la pleine lune de mai 1995, féte de Bouddha, il m’est venu a P'esprit I'histoire d’une
goutte d’eau et de son voyage a travers les trois étapes de son existence. Ces étapes, qui représentent
celles de P’homme, sont symbolisées par le séjour de la goutte d’eau dans le lac, la descente de la
riviere et 'union avec 'océan.

Subtile parmi le subtil, vapeur unie a d’autres vapeurs, par effet de condensation de la matiere, une
goutte d’eau a pris forme et est descendue du ciel. Elle est tombée dans un lac sans grande
importance. Elle devait tout apprendre de Pendroit ou elle était. Il ne lui restait aucun souvenir de sa
forme fluide antérieure et de la raison de sa chute dans ce lieu précis sur la planéte.

Au cours de ces multiples journées, qui lui ont paru des vies enticres, la goutte d’eau s’est laissée
ballotter au gré des vents, tantot a gauche, tantot a droite. Elle suivait les autres sans trop tenir
compte de ce qui se passait autour d’elle. Elle était indifférente aux millions d’autres gouttes d’eau qui
la frolaient chaque jour de ses nombreuses existences. Elle se sentait séparée des autres méme si sa
forme était identique a toutes les autres gouttes d’eau du lac.

La goutte d’eau a passé une grande partie de ses existences pres du fond ou I'eau est plus sombre
et quelquefois brouillée en raison des vents de surface et du remue-ménage des poissons voraces qui
passaient pres d’elle. Ne connaissant pas mieux, elle était satisfaite de sa vie. Pour changer,
quelquefois, elle montait en surface pour se laisser chauffer au soleil et prendre du bon temps. Elle «
profitait » de la vie comme elle aimait le dire. Par mauvais temps, elle se cachait a ’abri des roseaux
en attente de jours meilleurs.

Apres avoir expérimenté les bas-fonds comme les hauteurs, les tempétes comme les accalmies, le

froid et le chaud, I’eau trouble comme I’eau limpide, le va-et-vient des vagues, elle fut soudainement
entrainée par un léger courant dont elle avait, jusqu’a ce jour, ignoré I'existence. Prise de panique, elle

102



demandait a son entourage la signification de ce déplacement vers des lieux qu’elle n’avait jamais
explorés avant.

Les eaux, bien qu’en mouvement, étaient plus harmonieuses et plus limpides. Elle eat le gout de
faire confiance et de se laisser entralner un certain temps. Cela était différent des eaux stagnantes du
lac. Les autres gouttes d’eau, pres d’elle, cherchaient-elles aussi 2 comprendre ce qui se passait, mais
faisaient confiance a ce courant de vie. De toute fagon, elles n’avaient rien a perdre. La vie du lac
commengait a étre tres ennuyeuse apres toutes ces journées a répéter les mémes choses.

Soudainement, les questions commencerent a surgir : Que se passe-t-il avec moi? Ce courant a
changé mes pensées. J’ai 'impression de ne plus étre comme avant. Qui suis-je? Qu’est-ce que je fais
ici? Ou vais-je? Pourquoi ce lac? Pourquoi ceci, pourquoi cela? La goutte d’eau voulait tout savoir.
Elle venait de séveiller a quelque chose de nouveau, de différent et, en méme temps, avait des
craintes, ne savait pas ou tout cela allait la mener.

D’un coté, elle touchait a I’énergie du courant qu’elle trouvait bonne et d’un autre co6té elle ne
voulait pas perdre la sécurité du lac. Elle veut alors en savoir plus; elle écoute, observe, se renseigne,
s’interroge sur tout ce qui 'entoure, veut connaitre la signification de la vie. La goutte d’eau regoit les
réponses dans la mesure ou elle peut les absorber et selon sa capacité de compréhension.

Dans son effervescence, elle croit tout connaitre. Elle se permet méme de renseigner les autres qui
s’'interrogent a leur tour sur le sens de I'existence. Elle est fiere de dire qu’elle est dans le courant,
qu’elle a trouvé « la voie », qu’elle est préte a guider les autres qui cherchent un sens a la vie
monotone du lac. Dans son élan de savoir, elle croit avoir atteint le but. Perdue dans son illusion, elle
se dit en relation avec I’énergie du mouvement en se sentant supérieure a son entourage.

Dans son euphorie, elle ne peut voir la route qui reste a faire et, inconsciemment, ne veut pas la
voir non plus. Ce serait tout remettre en question et réaliser que le vrai travail n’est pas encore
vraiment commencé. Non, elle ne peut se permettre un tel acte d’humilité. Que vont penser les
autres et que vont-elles dire de son comportement?

A la fin de la premiére étape sur la voie, la goutte d’eau croyait vraiment étre rendue a la
réalisation. Dans son ignorance de la réalité, elle était restée prisonnicre de ses pensées. Elle croyait
sincerement qu’elle pouvait continuer le voyage sans se débarrasser des désirs reliés aux sens qui la
retenaient au lac, sans se détacher de ses passions et de ses sentiments négatifs.

La goutte d’eau fut alors tiraillée entre le calme du lac et les rapides de la riviere. Elle ett peur un
instant et voulut rebrousser chemin, remonter le courant afin de retrouver le confort du passé. Elle
ne voulait rien perdre et ne se sentait pas préte a laction. Un vent contraire la poussa
momentanément sur le bord du lac ou elle réfléchit longuement a la décision qu’elle devait prendre :
se laisser aller dans le courant de la riviere, abandonner le lac, ¢’était dire adieu définitivement au
passé.

Beaucoup de gouttes d’eau comme elles sont en attente sur le bord de la rive et n’osent pas
avancer. Elles sont les aspirantes spirituelles qui savent beaucoup de choses, demandent protection et
faveurs a temps plein a Dieu, mais ne s’impliquent qu’a temps partiel. Elles ne veulent rien perdre, ni
d’un c6té ni de lautre. Encore entierement identifiées au corps et aux sens, elles veulent
expérimenter la vision de la lumicre et atteindre la réalisation du Soi sans sacrifices ni efforts.

103



Intuitivement, la goutte d’eau sait qu’un « jour » elle devra se détacher de la rive sécurisante du lac
et s’engager sérieusement dans le courant de la riviere qui la conduira a ’Océan Eternel.

Comment lacher prise? Comment renoncer au monde? Pourquoi tout cela, tout de suite? Suis-je
préte a m’aventurer dans les rapides de la riviere, la deuxieme étape de ce long voyage?

La goutte d’eau, apres quelques épreuves, des heures (années pour nous) de réflexion, de
méditation, de prise de conscience, de préparation intérieure, prit enfin la plus grande décision de sa
vie : faire un travail en profondeur sur elle-méme en se lancant dans le courant limpide de la rivicre et
faire surtout confiance au Soi qui saurait la guider en toute sécurité.

La riviére était étroite en comparaison avec 'immense étendue du lac. Elle savait que cette voie
était réservée a un petit nombre. Elle se sentait bien seule dans sa démarche et ne pouvait plus
compter sur aucune autre goutte d’eau laissée derriere elle dans le lac. Comme elle était engagée dans
la riviére, il était trop tard pour rebrousser chemin, le courant 'avait déja attirée a lui.

La descente de la riviére était rapide. La goutte d’eau avait abandonné le monde des illusions qui
était derricre elle. Elle travaillait maintenant au détachement des désirs persistants, au controle des
sens, au dépassement de 'ego qui était encore tres saturé par les attaches du passé. Elle vivait dans
'eau mais, par moments, ne semblait plus faire partie de cette eau.

La goutte d’eau fit confiance au courant qui la guidait dans la bonne direction. Elle fixa son
attention sur le but final: ’Océan. Quoiqu’il arrivat, elle ne dérogea plus de son objectif. LLa confiance
dans sa démarche grandit. Elle eut foi dans ’énergie de la rivicre et ne se laissa pas distraire par les
obstacles sur son passage.

Mais... soudain, dans un tournant de la rivicre, elle fut projetée dans une baie ou I'eau était plus
calme. Elle gotta a nouveau aux bienfaits des eaux tranquilles ou tout est si facile. Dans sa relache de
vigilance due a sa trop grande confiance, elle ne se pas méfia pas des pieges de la riviere. Elle voulut
se reposer méme si elle venait tout juste de s’engager dans les rapides. Rester dans ces eaux calmes et
chaudes ne pouvait que faire du bien, se disait-elle!

Trés vite, ses souvenirs antérieurs lui revinrent en mémoire. Elle se sentit 2 nouveau le désir et le
besoin de gotter a tous les plaisirs qu’elle avait trouvés bons dans le passé. Elle voulut rester un
instant a se reposer et se laisser chauffer par les rayons du soleil. Les questions revinrent a nouveau et
le doute emplit son mental. Pourquoi ce voyage? Est-ce bien vrai que la joie de 'Océan est plus
grande que celle du lac? Comment savoir avant d’étre rendue? Je ne peux me baser sur des oui-dire!
A qui faire confiance?

La goutte d’eau, déprimée, ne savait que faire. Elle était déja trop loin pour retourner en arricre.
Des solutions faciles, elle en connaissait : rester en surface et se laisser absorber par les rayons du
soleil afin de retourner en vapeur et reprendre le voyage plus tard! Non, cela ne serait que partie
remise. Rester dans cette petite baie et attendre simplement que le temps passe? Non, ce ne serait
que retarder la transformation qui doit étre faite d’une fagon ou d’une autre. Que faire alors devant
ce choix limité?

Inspirée par un coucher de soleil dans la baie, elle reprit confiance en elle-méme. Dans ses
réflexions, elle réalisa que les plaisirs du passé qu’elle voulait retrouver n’avaient plus les mémes

104



résonances sur son mental. Elle prit conscience encore plus rapidement des illusions des sens. Elle
réalisa surtout que le temps qu’elle restait a ne rien faire était du temps perdu a jamais. Sa voix
intérieure lui disait de reprendre la riviére, la route du pelerin, et, au méme instant, elle regut un signe
d’encouragement : un dernier rayon de lumicre se reflétant sur les nuages lui fit voir et sentir la
beauté de la création.

Un léger vent repoussa la goutte d’eau vers les rapides. Reprendre le courant lui redonna espoir,
mais en méme temps, c’était renoncer au monde et a ses plaisirs, devenir indifférente aux joies
comme aux peines. En plus, elle devait passer a 'action et sur son passage aider les autres gouttes
d’eau qui avaient besoin d’assistance et de réconfort. Dans ce dévouement, elle ne devait attendre ni
récompense, ni profit, ni honneur pour ses actions rendues.

Ses pensées étaient a nouveau fixées sur 'Océan. Elle continuait son voyage avec persévérance
dans le courant de la riviere. Autour d’elle, elle cherchait 'unité en toute chose, le sens sacré de toute
existence et cherchait a voir le divin dans tous les étres qu’elle rencontrait sur son parcours. Elle
n’avait plus aucun regret pour les eaux chaudes et calmes de la baie, elle savait intuitivement qu’elle
était sur la bonne voie.

La goutte d’eau ne voulut plus jamais dévier des rapides. Sa vision était en permanence fixée sur le
but 2 atteindre et toute son attention était orientée vers le Divin sans forme. Elle savait maintenant
comment contourner les obstacles, éviter les courants contraires, les points morts dans les détours,
les roches dangereuses, les souches creuses et le piege des remous. Par son exemple de vie, de vérité,
d’action juste, d’amour et par un mouvement d’entrainement, beaucoup d’autres gouttes d’eau
I'imitérent et voulurent s’unir a elle pendant le voyage.

Consciente de la lumicre qui était de plus en plus vibrante en elle, la goutte d’eau laissa tomber les
derniers doutes qui ’habitaient. Dans un élan de foi et de dévotion, elle implora ’Energie Divine de
se manifester a elle. La goutte d’eau fut lourdement éprouvée avec la vertu de la patience avant
qu’une quelconque manifestation du Soi eut lieu. Désespérée, elle voulut s’arréter a nouveau le long
de la riviére et méme abandonner sa démarche, car I'attente d’un encouragement était trop longue a
supporter et le but final lui semblait encore tres loin.

Dans ces moments de nuits obscures, elle voulut retourner en arriere, mais elle savait que cela
n’était plus possible, elle était vraiment trop loin en avant. I’Océan continuait de fagon inconsciente
a Dattirer vers Lui. Sa puissance était telle que rien ne pouvait Lui résister. La goutte d’eau leva a
nouveau le voile de 'obscurité et du doute qui s’était abaissé sur ses yeux. Dans un élan d’abandon a
I’Océan Divin, elle fit confiance a nouveau au courant de la riviére.

Toutes ses pensées étaient pour ’Océan, ses actions étaient dédiées a ’'Océan et tout son amour
n’était que pour ’Océan. Rien d’autre ne pouvait exister dans sa vie que I'Océan. I.’Océan, ’'Océan et
encore I’Océan.

Un jout, sans le moindre avertissement, son appel fut entendu. La goutte d’eau se retrouva face a
face avec 'Océan. Croyant qu’il s’agissait d'un autre lac, elle eut encore des doutes. Elle demanda
avec insistance a cette étendue infinie si elle était bien I’Océan, I’Energie Divine ou s’il s’agissait
encore d’un piege illusoire de son mental.

105



Ses doutes furent vite dissipés lorsqu’elle réalisa que la teneur de I'eau était différente et que tout
ce qui Pentourait était également différent. Rien ne pouvait ressembler a la riviere et encore moins au
lac dans lequel elle avait passé la presque totalité de son existence. Une immense joie s’empara d’elle,
non une joie reliée aux sens, mais une joie plus intérieure, la joie de 'ame.

Cette troisieme étape était le but final de son voyage. Elle voyagea encore quelque temps sur les
vagues de cette immense étendue avant de se fondre définitivement dans ’'Océan Divin. Elle vécut
alors une expérience d’unité totale avec Dieu. Ce fut pour elle un moment de Béatitude, d’extase et
de grace.

La goutte d’eau n’était plus la goutte séparée des autres, elle s’était fondue dans 'Océan et était
devenue 'Océan. Elle était Lumicre fondue dans la Lumiére. Dans cette totale unité, elle gotita enfin
a la réalité de Etre Supréme et elle put enfin dire : « Je suis Dieu ».

Les mots me manquent pour décrire toute cette béatitude dont Sathya Sai Baba nous parle dans
ses écrits. Pour moi, 'Océan est encore loin. Bien que je me sois engagé dans la riviere, quelquefois,
je me sens tiraillé entre les plaisirs du lac qui sont encore présents dans ma mémoire et I'attirance du
courant de la rivicre. Je suis comme la goutte d’eau. Je ne trouve pas facile de cultiver une attitude de
lacher prise face au monde tout en restant dans ce monde, de me détacher de I'attirance matérielle et
de renoncer aux plaisirs des sens.

Les premiers rapides de la riviere que j’ai rencontrés ont été le début du travail sur moi-méme. J’ai
gardé le pied marin pour ne pas perdre I'équilibre et j’ai fait confiance a la vague qui a su me
propulser un peu plus loin en avant.

Mon voyage se continue a travers les obstacles de la riviere de la vie avec ses hauts et ses bas, ses
détours et ses pieges. A Pintérieur de moi, la foi et la confiance ont remplacé le doute. Je garde
toujours dans mon esprit le but final qui est de me fondre dans ’'Océan Divin. La détermination et la
persévérance se sont développées en moi au cours des années a 'aide de ma discipline spirituelle.
Sans discipline, rien de tout ce qui précede n’aurait pu se réaliser.

106



Chapitre 3

LA DISCIPLINE SPIRITUELLE

Le mot discipline peut avoir une connotation péjorative pour ceux et celles qui furent brimés dans
leur enfance par une autorité parentale écrasante. La discipline signifie pour eux restriction, rigidité et
sévérité. Pour Pensemble de la société, la discipline est imposée aux membres par des consignes et
régles de conduite afin d’assurer le bon fonctionnement de 'organisme social.

Dans le domaine spirituel, la discipline est différente dans ce sens particulier qu’elle n’est pas
imposée et que c’est nous-mémes qui la choisissons en toute liberté comme aide ou support a notre
démarche. Nous considérons alors la discipline comme un moyen de transformation afin d’atteindre
un but particulier.

Selon Sathya Sai Baba, le progres spirituel et la félicité spirituelle dépendent de la discipline et d’un
effort concentré. Nous ne pouvons parvenir a notre but final sans discipline ni regle de conduite.
Nous avons besoin d’un encadrement bien structuré pour fonctionner efficacement. Nous avons
besoin aussi, en tant individu, de balises solides et précises afin de trouver sécurité et confiance en
nous. Selon Baba encore, la discipline et la concentration sont considérées comme les berges qui
controlent et dirigent, sans danger, le courant d’une riviere.

La discipline est essentielle au succes de toute entreprise, qu’elle soit économique, sociale,
éducative, sportive ou spirituelle. Sans encadrement bien structuré, I'entreprise de méme que
I'individu sont considérés comme un bateau sans gouvernail laissé a la dérive au gré des vents de la
mer.

La discipline spirituelle peut facilement étre comparée a la discipline sportive parce que les deux
ont des points forts en commun. Nous savons tous quun athléte qui désire se rendre aux
compétitions des jeux olympiques doit s’entrainer sans relache. Chaque jour, durant des années, il
s’entraine dans son domaine particulier. I développe son corps et son mental afin que les deux

107



puissent travailler en harmonie. Toutes ses énergies sont fixées sur un seul but : réussir I'épreuve ou
la compétition afin de rapporter la médaille d’or.

La discipline sportive demande de la patience, du courage, de la détermination, de la persévérance
et un effort constant. L’athléte ne peut se permettre aucune faiblesse ni de corps ni d’esprit. Sa
concentration mentale et ses muscles seront développés au maximum. Les mouvements qu’il doit
exécuter a la perfection sont visualisés et répétés mentalement des centaines de fois avant épreuve
finale. La performance visualisée a I'intérieur va se manifester a 'extérieur dans le mouvement en
question. Rien n’est laissé au hasard. Chaque geste qu’il accomplit a un sens précis afin d’atteindre
I'objectif visé. Il ne se laisse pas influencer par les événements extérieurs et il se concentre
uniquement sur la discipline qu’il a choisie.

Si autant d’énergie était mise, dans la vie quotidienne, au développement de notre étre intérieur
qu’il en est chez les athlétes pour développer leurs muscles ou chez d’autres pour développer leur
mémoire ou leur apparence physique, il y aurait probablement beaucoup plus de personnes « réalisées
» aujourd’hui sur la terre. Mais cela n’est pas le cas, comme nous pouvons le constater. Seul un petit
nombre s’engage dans la voie spirituelle.

La discipline spirituelle est beaucoup plus difficile que toute autre discipline. Elle exige une foi
totale dans notre démarche ainsi que la confiance en un Dieu qui n’est visible que par Ses
manifestations dans la nature et les étres. La démarche spirituelle nous demande de croire sans voir
puisque les résultats ne sont visibles que lorsque le but est atteint.

La religion a bien tenté de nous imposer cette discipline par divers moyens. Mais les méthodes
utilisées étaient teintées de peur, de menace et d’autoritarisme. Il en est résulté I'effet contraire a celui
escompté au départ. Le peuple a perdu confiance en ses dirigeants dont la discipline est chancelante
et dont les actes ne correspondent pas a leurs belles paroles.

La discipline spirituelle doit étre un choix fait en toute liberté. A Iimage de athléte sportif, nous
allons établir notre programme de démarche intérieure et de discipline en fonction de nos aptitudes,
car nous sommes les seuls capables de définir nos capacités et nos limites. I'important est de
progresser lentement et en douceur afin de ne pas perdre ce que nous allons acquérir par nos efforts.

Dans le domaine spirituel, comme dans d’autres domaines, les transformations rapides ne sont
pas souhaitables, car non durables. Il ne sert a rien de vouloir tout changer dans la méme année. Le
désir et les sens sont puissants et les rechutes sont fréquentes si nous faisons relache dans notre
discipline.

Dans notre discipline ou pratique spirituelle, il existe un élément qui est essentiel et commun a
tous, c’est 'amour. Il est la base de toute discipline spirituelle. Sans amour, notre pratique spirituelle
est sans valeur. Sile « cceur » et la foi totale n’y sont pas, elle devient une routine monotone. Notre
attitude doit étre pure et nous devons posséder un bon enthousiasme. Le doute et I'inqui¢tude sont a
bannir, car ils nous empéchent d’atteindre le but quelle que soit la discipline choisie.

Pour décrire la discipline ou pratique spirituelle, on utilise le mot sanskrit « Sadhana », le sanskrit
étant une langue sacrée de I'Inde. Ce mot veut dire textuellement : « transformer en bien ce qui est
mauvais, convertir la peine en joie. » L’étre humain se transforme avec le support de la discipline
spirituelle. Par une pratique constante, un effort soutenu, nous pouvons nous élever de notre

108



condition actuelle de limitation. La discipline spirituelle nous fait passer du superficiel au profond,
puis au sublime.

Les gens hésitent a s’engager dans une démarche spirituelle qui pourrait les changer. Ils ont peur
de perdre la joie et les plaisirs de la vie. IIs ont peur également de faire un mauvais choix, et perdre
ainsi leurs biens matériels, leur prestige et méme leur réputation. Certains disent qu’ils ont le temps et
qu’ils s’engageront plus tard. Baba a sujet dit ceci :

« Nombreux: sont ceusc qui remettent a plus tard les exercices et les pratiques spirituelles. s pensent qu'ils anront
le temps de s’y mettre guand ils seront vienx, mais ¢’est une grave erveur. 1/ ous devez, entrainer votre mental et vos sens
des votre plus jeune age, a ne pas vous laisser influencer par le mal. »

Dieu est Unité. ch. IV

La spiritualité est une démarche personnelle, elle n’est attachée a aucune religion ou quelque
mouvement que se soit. Elle est un travail intérieur, une connaissance de soi, un effort qui vise a
transformer ce que nous n’aimons pas en nous en quelque chose de meilleur. La connaissance de soi
n’est pas différente de la connaissance de Dieu. Elle est la recherche du Divin en soi. Et cette
connaissance, en plus de nous transformer, nous fait passer de la mort a 'immortalité.

Quelques-uns se demandent si un « guide spirituel » est nécessaire dans une démarche intérieure.
Si nous prenons 'exemple de I'athlete sportif qui désire atteindre une grande performance, il choisira
de préférence un entraineur qualifié et compétent en qui il a une entiere confiance. Il se remettra
entre les mains d’'un expert dans la discipline choisie, et non entre les mains d’un débutant ou du
premier venu inexpérimenté.

En ce qui concerne la performance, un guide spirituel est quelquefois nécessaire au départ, car
nous avons besoin d’étre orientés dans notre discipline, mais vient un temps ou le seul guide dont
nous ayons besoin est Dieu.

Dieu seul est le vrai gourou

Aussi loin que nous nous rapportions dans I’histoire, nous constatons qu’il y a toujours eu des
instructeurs spirituels qui se sont manifestés sur terre afin de guider les peuples vers une condition
meilleure. Ces instructeurs ont porté le nom de messagers, maitres, instructeurs ou gourous selon
I’endroit ou ils ont habité. Le nom « guru », qui est tiré du sanskrit, veut dire : « celui qui dissipe les
ténebres de I'ignorance. »

Un gourou (ou maitre) est censé apporter la lumiere de la vérité a ceux qui la cherchent et guider
le disciple sur la voie de la réalisation. Un vrai gourou doit étre 'incarnation de la Béatitude supréme,
il doit posséder également le Bonheur supréme, c’est-a-dire un bonheur au-dela de tous les bonheurs
du monde. Sa troisieme caractéristique, selon Baba, est le pouvoir de transcender le temps et I'espace.

Le vrai Gourou est Dieu. 11 est I'incarnation méme de la sagesse. 11 est la forme de la Vérité et de
IInfini. Il est Iincarnation du Principe divin. Il est Un sans second. Il est celui qui est toujours
présent, a la naissance, durant la vie et apres la mort. Il est celui qui ne change jamais, quelles que
solent les circonstances. Il est sans la moindre trace d’impureté. Il est immaculé et sacré. Il est

109



I’éternel témoin omniprésent de tout ce qui existe. Le vrai Gourou est le Créateur. Le Créateur est
Lui-méme la création et Celui qui existe dans la création.

Avant de prendre Dieu comme gourou, dans sa pratique spirituelle, il est parfois nécessaire d’avoir
un maitre physique. Il est la pour nous guider sur le sentier, nous supporter, nous donner une sorte
d’encouragement et nous conseiller dans les moments difficiles. Selon Baba, le maitre doit lui-méme
mettre en pratique enseignement qu’il nous donne. Il doit avoir atteint ’état de réalisation ou étre
sur le point de Iatteindre ou du moins étre arrivé ou il veut nous amener. Mais ce qui est le plus
important de tout, C’est qu’il doit étre sans prétention ni vanité, ni haine, ni colére, ni avidité. Ce
guide doit étre capable de nous conduire a I'autodiscipline afin que nous ne dépendions ni de lui ni
lui de nous.

Selon Baba, de nos jours, trouver un véritable gourou ou maitre spirituel n’est pas chose facile.
Nous devons avoir beaucoup de discernement afin de nous assurer qu’il est un maitre réalisé, qu’il
n’est lié ni au monde objectif ni a personne. Nous devons nous assurer également que ce maitre est
en mesure de nous indiquer le chemin qui conduit a la destruction de I'illusion, qu’il n’est pas a la
recherche de richesses ni d’ambitions, qu’il considere tous les étres avec amour et quiil propage
autour de lui paix, vérité, joie et harmonie, et enfin, que ce maitre n’entretient aucune rancune contre
ses détracteurs.

Dans sa sagesse, le maitre doit étre compassion pour tous les étres de la terre. Rempli d’humilité, il
mene une vie simple, saine, dans le détachement. Le maitre doit étre avant tout 'exemple vivant de
ce qu’il enseigne, et enfin il doit étre le serviteur de tous.

Les faux mafitres

Sathya Sai Baba nous met en garde contre les gourous de toutes sortes et les soi-disant « maitres
spirituels ». A ce sujet, Il s’exprime ainsi :

« De nos jours, les soi-disant gourous soufflent un mantra a loreille et tendent leur main pour de largent. Ils sont
Pleins d'attributs de toutes sortes. Les disciples semblent étre meillenrs que les précepteurs. Les disciples font des
sacrifices, les préceptenrs accumnlent les possessions. Comment vonleg-vous qu'une personne pleine d’illusions puisse
vous débarrasser de vos propres illusions? Dans cette situation, il est difficile de dire qui sont les gourous et qui sont les
disciples. »

Sanathana Sarathi. Gourou Pournima, 1990

Sathya Sai Baba, dans le livre Diew et son disciple, nous donne un complément de ce qui précede en
ces mots :

« 11y a des milliers de personnes qui n'ont de «gouron» que le nom. Tous ceuxc qui portent la robe ocre, qui fument
le hachisch, qui font de beaux: disconrs, et écrivent des livres sont des gonrous! Les gourous ont tellement peur que lenrs
disciples s’en aillent qu’ils satisfont tous leurs caprices! Ils ne sont que des perroquets qui répétent par canr ce gu'ils ont
appris la veille. 1ls sont imprégnés de colere, d'envie, d’orgueil et de luxure. »

Dieu et son disciple. ch. X et XI

Selon Baba encore, les gourous d’aujourd’hui, en Inde ou ailleurs, n’imposent plus de vraies
disciplines spirituelles et respectent tous les désirs de leurs disciples. Ils veillent au confort matériel de
leurs protégés et s’assurent qu’ils ne manqueront de rien. Ils n’ont quune chose en vue : 'argent et la
vanité qu’ils cachent sous le couvert de la spiritualité.

110



En Occident, depuis quelques décennies, nous pouvons observer qu’il est devenu une mode pour
plusieurs soi-disant « maitres » ou « instructeurs » de prendre un nom a l'orientale puisé dans le
sanskrit. Sous le couvert d’ateliers ou de cours, réservés a des « élus », comme ils veulent bien le
laisser entendre, ces « maitres » diffusent ce qu’ils ont appris dans les livres ou lors d’un court séjour
quelque part dans un centre spirituel.

Ceci n’est pas mal en soi si le but est de travailler avec la Lumicre et dans le sens du bien des
membres. Nous trouvons déplorable que plusieurs d’entre eux se servent de leur nom d’emprunt
pour se donner du prestige et prendre un pouvoir absolu sur leurs éleves. Leur ego étant ainsi gonflé,
ils se permettent de demander des montants exorbitants pour la transmission de leurs connaissances
qui, comme nous le savons, est empruntée d’ailleurs.

Ceux qui débutent sur le sentier ont tendance parfois a agir de fagon naive. Ils se lancent sur le
premier beau parleur qu’ils rencontrent sur leur passage. Sans hésitation, ils se remettent entre ses
mains, avec une confiance aveugle. Par une manipulation habile, une grande érudition, des facultés
psychiques éveillées, en particulier dans la médiumnité et la voyance, et quelquefois par des
promesses trompeuses, celui-ci manipule comme il veut le néophyte sans expérience.

Le tort ainsi causé est parfois difficilement réparable lorsque I’éleve se réveille a la vraie spiritualité
et qu’il découvre I'imposture. Sa méfiance le fait redoubler de prudence. Mais la sagesse ainsi acquise
de son expérience passée fera de lui un aspirant sérieux sur la nouvelle voie spirituelle qu’il aura
choisie.

Le maitre authentique

Selon Baba, il existe de véritables maitres, enseignants ou sages, mais ils sont peu nombreux et
difficiles a reconnaitre. Depuis que les fraudeurs se sont multipliés, les authentiques gourous se sont
retirés dans la solitude, afin de se réaliser sans étre troublés par le monde profane.

Dans beaucoup de cas, c’est le maitre qui va se révéler a aspirant d’une facon métaphysique, par
le réve en particulier ou autre manifestation. Il ne demandera jamais d’argent ou autre compensation
g
pour son précieux enseignement. La seule chose qu’il acceptera en échange de ce qu’il donne, c’est
I’amour.

Sathya Sai Baba ne se considére pas comme un simple gourou ou un maitre spirituel, mais comme
un Avatar qui est venu pour transformer le monde. Il ne refuse jamais une personne qui est préte a
faire un travail sérieux sur elle-méme. Il ne fait aucune discrimination, soit de race, de couleur ou de
religion. Baba est sur terre en tant qu’incarnation de 'Amour divin, il est au-dela de tout attribut
humain et n’attend rien de 'endroit ou il est. Son but n’est pas de prendre, mais uniquement de
donner. Baba ne prend aucun disciple prés de lui. Son enseignement est universel, gratuit et
accessible a tous. I ne désire aucun attachement a sa forme et repousse méme ceux qui tombent
dans cette dépendance. Tout aspirant spirituel sérieux peut se considérer comme son fidele.

Le fidele

Nous pouvons considérer le fidéle comme étant une personne qui s’est engagée librement dans
une démarche spirituelle de son choix. Le fidele est loyal et sincére envers la forme de dévotion qu’il
a choisie et envers son maitre spirituel, s’il en a un.

111



Nous allons laisser la place a Sathya Sai Baba afin qu’il nous explique ce qu'est un vrai fidéle et les
qualités qu’il doit posséder. Dans le discours du Nouvel An de 1993, Baba nous décrit le fidéle
comme suit :

« Le véritable fidéle doit posséder six qualités : il doit étre libre de tout désir, posséder une pureté intérienre, étre
déterminé et résolu a accomplir toute tiche sacrée, étre détaché et libre de tount égoisme, également étre libre de toute
peine ou angoisse mentale et enfin renoncer a étre l'antenr de ses actions. »

« A quoi bon s'imprégner d’une prétendue piétée si l'on ne cultive pas ces qualités et si I'on ne nourrit pas d'aussi
purs sentiments? Ce n'est alors qu'une hallucination qui ne peut le conduire a faire l'excpérience du Divin. »

« Seul le fidele qui pratique ce qu’il a appris est un véritable fidele. Cela exige une pureté de pensée, de parole et
d'action. Sans cette triple pureté, I'homme cesse d’étre humain. »

Que devons-nous faire ou éviter de faire dans le quotidien pour avoir le privilege de porter le titre
de fidele des enseignements de Sathya Sai Baba? Baba, en complémentarité a ce qu’il a déja déclaré a
ce sujet, nous a donné des regles et des principes a suivre afin que nous devenions ses véritables
fideles. Les voici :

e DPrier et méditer chaque jour.

e Chanter une fois par semaine en famille ou en groupe.
e Participer aux programmes éducatifs pour les enfants.
e Simpliquer dans une action sociale de service altruiste.
e Mettre les enseignements de Sai en pratique dans sa vie.
e Pratiquer la limitation des désirs, éviter le gaspillage.

o Parler avec douceur et affection autour de soi.

e Toujours aider, ne jamais blesser personne.

e Eviter de médire a propos des autres.

e Partager 'amour autour de soi en tout temps.

e Chercher l'unité en toute chose.

e Considérer tous les étres comme des enfants de Dieu.
o (Euvrer a la fraternité des hommes.

Sathya Sai Baba a souvent mentionné qu’il avait beaucoup de fideles a temps partiel, mais qui
veulent néanmoins une protection a temps complet. Ce sont des fideles qui, lorsqu’ils sont en
présence de Baba, sont les étres le plus dévoués et serviables envers les autres et mettent en pratique
ses enseignements. Mais aussitot qu’ils s’¢éloignent de ce contact privilégié, ils ne sont plus les mémes

et retournent a leurs vieilles habitudes égoistes et aux plaisirs des sens.
112



Etre un fidele de Sai demande une implication a temps plein sans attendre de récompense ou de
faveur en retour. Nous ne devons méme pas attendre la Réalisation du Soi, qui est pourtant le point
final de notre incarnation sur terre.

L’aspirant

Nous devons prendre en considération 'ensemble de ceux qui sont sur le sentier en tant
qu’aspirants a la spiritualité. Ce théme est utilisé par Swami pour désigner ’ensemble des chercheurs
spirituels, y compris les fideles sinceres. Selon Baba, il existe quatre types d’aspirants bien différents
selon leur intensité de dévotion.

L’aspirant le plus élevé est celui qui est dans la Connaissance transcendantale, la Connaissance du
Divin, le Principe absolu de I'Unité. Nous pouvons dire de cette personne qu’elle est un véritable
fidele de Dieu ou un disciple de Dieu. Nous entendons ici par disciple celui ou celle qui s’abandonne
totalement a Dieu.

Le suivant est celui qui cherche la réalisation du Soi et la Présence du Seigneur. C’est le chercheur
sincere qui s’interroge sur Dieu et la facon de découvrir Dieu dans son cceur. Il fait une introspection
profonde sur lui-méme et se demande: « Qui suis-je? », « Qui est Dieu », « D’ou je viens? » etc. Il est a
la recherche des clés de la connaissance spirituelle afin de ne plus étre lié aux conséquences de la loi
de cause a effet. Il travaille avec ardeur a ’élimination de ses désirs et a 'abandon des illusions de ce
monde. Il a une confiance totale dans le jugement de son maitre et accepte ses directives.

L’autre est celui qui est encore a la recherche de I'argent, d’une position sociale et du pouvoir. Son
but est d’accumuler des richesses matérielles et il prie le Seigneur dans ce sens. Il est encore sous le
controle des désirs et n’est pas prét a se défaire de son égoisme, de sa vanité et de son orgueil. Il
remplit ses devoirs religieux comme il remplit ses contrats d’affaires. Il cherche a soutirer le
maximum de ses pricres et de sa dévotion. Sa présence a 'église démontre qu’il est pratiquant, sans

plus.

Le dernier est celui qui considere toutes les épreuves comme injustes. Il demande de I'aide au
Seigneur et a Dieu uniquement lorsque les choses vont mal dans sa vie. Il demande une guérison
rapide lorsqu’il est malade, une consolation lorsqu’il a du chagrin et le réglement de ses problemes
lorsqu’il est inquiet. II ne pratique aucune autre forme de dévotion et, lorsqu’il a obtenu ce qu’il
désire, il oublie de remercier et considére cette faveur comme un da.

Baba mentionne que le Seigneur accorde a chacun ce qu’il désire; si notre aspiration est peu
¢levée, nous ne pourrons pas recevoir la grace la plus noble. Il nous donne exactement ce que nous
avons demandé et surtout ce que nous méritons selon la condition de notre plan de vie et de notre
karma.

Aspirant spirituel, fidele ou disciple ne sont que des mots pour décrire un état d’avancement ou
d’engagement sur le sentier de la spiritualité. Vu de Pextérieur, 'engagement spirituel peut étre
trompeur. Le véritable fidele est celui qui vit sa dévotion a l'intérieur. Il patle peu et évite surtout
d’étaler devant qui veut bien I'entendre son « degré » d’évolution spirituelle.

Nous devons toujours nous méfier de ceux et celles qui prétendent étre « rendus » a leur derniere
incarnation. Le fait d’exprimer ouvertement leur « tres haut » niveau spirituel démontre que I'ego

113



n’est pas maitrisé. Ramenées a leur véritable niveau de néophytes par des situations qu’elles ne
peuvent accepter, ces personnes se fachent et critiquent ouvertement autour d’elles. Leurs
comportements démontrent encore une fois que le travail sur elles-mémes n’est pas terminé.

« Les grands hommes sont ceux: qui ne dénigrent pas les antres, qui recherchent la Réalité avec une intention pure.
Ceuxc qui ne savent pas discerner, qui se gonflent d'antorité, ainsi que ceux qui n'ont aucune connaissance du Soi
(ame), ne penvent pas comprendre la spiritualité. »

Sathya Sai Baba. Sandeha Nivarini

Le travail spirituel sérieux nous demande un engagement sincere envers I'enseignement de notre
choix. Il nous demande également de nous libérer des plaisirs des sens avant de commencer
sérieusement un cheminement spirituel.

« On ne peut pas dire que 'on a amorcé une vie spirituelle tant que notre existence est encore dominée par le plaisir
des sens. »
Sathya Sai Baba

Sur le chemin spirituel, nous devons avant tout choisir un seul maitre, une seule voie ou une seule
discipline et ne pas nous éparpiller a gauche et a droite. Baba demande de creuser un seul trou dans
notre jardin.

Un trou dans mon jardin

En novembre 1992, en 'espace de quelques semaines, le méme message m’est parvenu plusieurs
fois par des voies différentes, soit au cours de méditations ou lors de lectures des écrits de Baba. Le
message disait ceci : « Au lieu de creuser dix trous de peu de profondeur dans ton jardin, il est
préférable de creuser un seul trou, plus profond, afin d’y trouver la source qui étanchera ta soif. »

Ce message rejoignait les paroles de Baba que j’avais déja lues dans ses enseignements :
« Vous avez un seul cenr et dans ce canr il n'’y a de la place que pour un senl maitre. »

Ce message était clair. Il m’indiquait que j’étais a une croisée des chemins et que je devais choisir
la voie qui me serait la plus profitable. Ces paroles revenaient a dire que dans mon cceur il n’y avait
de la place que pour un enseignement a la fois, un maitre a la fois, une organisation a la fois, un
projet a la fois, etc.

Durant les années qui ont précédé ce message, j’étais tres actif dans plusieurs domaines déja
mentionnés au préalable. A I’époque ou le choix décisif de ma vie s’est fait, je fréquentais pas moins
de cing mouvements spirituels de front. Ma recherche de connaissances intellectuelles et de
développement psychique était grande. Je me langais sur tout ce qui pouvait satisfaire mon mental ou
m’apporter un peu de prestige face a mon entourage.

J’étais comme bien d’autres, en plus de mes engagements spirituels, je fréquentais les ateliers et les
mouvements dits du « Nouvel age ». Je cherchais 'ouverture des « chakras » (centres d’énergie), les

114



pouvoirs de guérison, la vision de l'aura, la connaissance des vies antérieures, la communication avec
les guides spirituels et le monde céleste. J’aimais fréquenter les médiums, les voyants, les astrologues
et tous ceux qui prétendaient connaitre mon avenir mieux que moi. Mon ego était trés bien nourti.
Sans le savoir a 'époque, j’étais engagé dans un monde d’illusion qui influencait toute ma vie.

La lecture d’un exposé de Sathya Sai Baba, qui avait été fait le jour de son anniversaire, soit le 23
novembre 1968, me fit grandement réfléchir. Ce texte parlait de celui qui était a la recherche des
pouvoirs psychiques, il disait ceci :

« Ces pouvoirs représentent un danger, car ils risquent d'entrainer l'aspirant loin du chemin spirituel et de retarder
sa réalisation. 1/ doit donc rester froid devant de telles manifestations, savoir que cela ne représente qu’une étape et que
ce n'est pas le but final. D autre part, il risque de succomber a la tentation de faire étalage de ces ponvoirs, augmentant
ainsi son orgueil.»

Je ne pouvais plus continuer sur plusieurs plans a la fois, car la confusion remplagait
graduellement ma tranquillité d’esprit. Toutes ces recherches de pouvoirs psychiques et de bagage
intellectuel ne m’avaient pas apporté la paix. Je cherchais encore a I'extérieur dans le sensationnel et
évitais d’entrer en contact avec mon ame, ’essence de tout mon étre.

Je n’ai pas eu réellement a choisir avec mon mental une voie spirituelle, le choix s’est fait de lui-
méme. J’ai simplement laché prise face a tout ce monde de distraction autour de moi et fait confiance
au Divin a lintérieur. En peu de temps, une seule organisation est restée présente a mon esprit :
I’Organisation Sathya Sai. Tous les autres mouvements ou je m’étais éparpillé et ou j’étais encore
membre furent délaissés.

Pourtant, ’Organisation Sathya Sai ne fait aucune publicité. Elle s’interdit tout prosélytisme ou
recrutement de quelque nature que se soit. Je fus attiré a elle par sa grande tolérance envers toutes les
croyances et son enseignement basé sur 'amour, le service et la dévotion a Dieu, trois choses qui ne
peuvent étre vendues. Mais la raison profonde pour laquelle je fus attiré par cette organisation est
I’'amour de Baba. Un amour puissant qui emplissait mon cceur de joie et de compassion.

« Permettez a toutes les croyances différentes de subsister. Laissez-les s'épanonir afin que la gloire du Seignenr
puisse étre chantée dans toutes les langues et sur tous les accords... Voila lidéal. Respectez les différentes religions et
admettez, leur validité, a partir du moment o1l elles n’éteignent pas la flamme de 'nnité. »

Sathya Sai Baba

Je voulais servir Baba et je voulais étre reconnu membre de cette organisation. Mais contrairement
a tout ce que j’avais connu ailleurs, je ne pouvais m’inscrire nulle part. Il n’y avait pas de carte de
membre, ni frais d’adhésion. Je ne pouvais non plus m’inscrire a des cours pour recevoir
Ienseignement, la non plus il n’y avait rien. Mais comment faire pour devenir membre de
lorganisation Sathya Sai? C’était simple et difficile en méme temps. Pour étre reconnu « membre » de
cette organisation, je devais prier et méditer chaque jour, mettre les enseignements de Baba en
pratique, servir mon prochain, partager 'amour autour de moi, etc. En fait, accepter et pratiquer tout
ce qui est mentionné au sujet du véritable fidele, car devenir « membre », c’est étre un fidele des
enseignements de Sai.

115



Jour apres jour, je continue de « creuser » le méme trou dans mon jardin. Je descends plus
profondément a I'intérieur de moi afin de trouver la Source du Divin qui étanchera ma soif pour les
siecles a venir. Afin de m’aider dans les moments difficiles ou le travail me semble plus ardu, je fixe
mon mental sur Baba et je me laisse inspirer par ses maximes qui sont elles-mémes de source Divine.

Les maximes

Les maximes de Sathya Sai Baba sont une source d’inspiration. Elles aident le fidele et Iaspirant
dans sa discipline spirituelle. Elles résument I'enseignement de Baba en peu de mots.

1. « L’amour devra étre considéré comme le souffle méme de la vie.
2. Le Soi Supréme se manifeste en chacun de nous sous forme d'amour.

3. Plus que toute autre forme d’amour, le premier effort de ’Thomme devrait étre de fixer son
amour sur le Seigneur.

4. Un tel amour dirigé vers Dieu est dévotion; il est le test fondamental.
5. Ceux qui cherchent la béatitude du Soi ne devraient pas courir aprés les plaisirs des sens.
0. La vérité doit étre traitée comme un don de vie, comme la respiration méme.

7. Croyez qu'il n'y a rien de plus grand que la vérité, rien de plus précieux, de plus doux et de

plus durable.
8. La vérité est le Dieu protecteur. Il n’y a pas gardien plus puissant.

9. Le Seigneur est I'incarnation de la vérité, il accorde sa vision a ceux qui parlent vrai et ont un
cceur aimant.

10. Manifestez une bonté intarissable envers tous les étres.
11. Vous devez posséder le controle de vos sens et le détachement.

12. Restez toujours alerte contre quatre péchés que la langue est prompte a commettre: mentir,
patler des autres, ¢tre médisant et patler trop.

13. Essayez d’éviter les cinq péchés que le corps peut commettre: le meurtre, I’adultere, le vol,
les consommations intoxicantes et les viandes.

14. Chacun doit rester tres attentif aux huit fautes commises par Uesprit: le désir sensuel, la
colere, I'avidité, la haine, attachement, I'impatience, I’égoisme et I'orgueil.

15. Renoncez a la tendance néfaste d’étre envieux de la prospérité des autres et au désir de faire
du tort. Réjouissez-vous de leur bonheur. Accordez votre sympathie a ceux qui sont dans
l'adversité.

16. La patience est toute la force dont ’homme a besoin.
116



17. Ceux qui souhaitent vivre dans la joie, doivent faire le bien.
18. Vous ne devez jamais répondre aux paroles de personnes mal intentionnées.

19. Recherchez la compagnie des hommes bons, méme si pour cela, vous devez sacrifier votre
bonheur et votre vie. Mais priez Dieu de vous accorder le discernement pour distinguer entre les
bons et les autres.

20. Quelles que soient les actions bonnes ou mauvaises d'un homme, les résultats le
poursuivront éternellement.

21. Lavidité ne produit que de Dlaffliction (peine morale). Mieux vaut vivre dans le
contentement. Il n’y a pas plus grand bonheur.

22. La tendance a la médisance doit étre déracinée et rejetée.

23. Evitez de faire 2 autrui ce que vous n’aimeriez pas que I'on vous fasse.
24. Repentez-vous sincerement des fautes commises par ignorance.

25. Le service aux autres est un don de soi a Dieu.

26. La méditation et la répétition du nom du Seigneur nous conduisent au détachement des
sens et apportent en nous, 'amour. »

A ces maximes, nous pourtions en ajouter beaucoup d’autres, car tout 'enseignement de Sai Baba
pourrait étre exprimé en maximes, en courtes phrases, en petites pensées et en proverbes. Baba nous
dit bien qu’il n’est pas nécessaire de lire plusieurs livres pour trouver la réalisation. Une seule phrase
mise en pratique avec détermination, foi et conviction pourrait suffire.

Mais pour nous qui débutons sur la voie spirituelle, une phrase ne suffit pas, nous avons besoin de
choisir une discipline particulicre comme support, tout comme l'athléte a besoin de choisir une
discipline sportive s’il veut se qualifier aux jeux olympiques. Le choix de notre discipline se
présentera alors sous la forme de dévotion.

117



Chapitre 4

LA DEVOTION

La dévotion est un état intérieur, elle est la grace qui nous unit a Dieu, elle est 'amour désintéressé
et constant pour Dieu, enfin nous pourrions décrire la dévotion comme un amour imprégné de foi,
d’humilité et de gratitude que nous mettons en pratique chaque jour de notre vie a travers nos
pensées et nos actions.

La dévotion se réfere a 'amour le plus élevé et le plus pur que nous puissions avoir pour le
Seigneur : un amour total et sans limites. Un amour qui nous conduit au-dela de I'attachement des
choses de ce monde et qui unit notre Soi a 'ame Universelle.

Pour arriver a cette dévotion, il faut faire un travail sur soi. Nous devons procéder graduellement
a lenlevement des mauvaises tendances de notre étre, purifier notre ego et travailler sur le
détachement afin de nous rapprocher de notre étre intérieur.

La dévotion précede presque toujours la transformation intérieure. La dévotion demande de notre
part de la discipline, de la fermeté, du courage et de la persévérance. Ces qualités, que nous pouvons

118



qualifier de disciplines spirituelles, sont nécessaires afin que nous ne soyons pas détournés de notre
but véritable : la réalisation du Soi.

Selon Baba, la dévotion est essentielle a ’homme qui désire réaliser I’état de Conscience Divine.
Par ses efforts, 'homme doit parvenir a cet état particulier et percevoir la présence du Divin en
chaque étre et en chaque chose.

Nous devons bien comprendre que la dévotion est quelque chose d’individuel. Elle doit étre
expérimentée seule et ne peut étre transmise a une autre personne. Ceci n’exclut pas la démarche en
groupe et le lien d’affinité avec d’autres individus sur le sentier. Dans la dévotion, il ne nous est pas
demandé de nous isoler du monde et d’étre loin de la civilisation ou de toutes tentations, bien que
certains le fassent. La dévotion s’accomplit dans le monde avec discrétion et elle n’a pas besoin
d’étre visible de Pextérieur. La vraie dévotion se fait de I'intérieur, par la voie du cceur et non
autrement.

L’aspirant qui fait étalage de sa dévotion est loin d’étre un véritable fidéle; par son attitude, il
démontre qu’il est encore fortement influencé par I'ego et les sens. L’humilité est une qualité
essentielle sur le sentier de la voie spirituelle, toute vantardise n’est quun signe de vanité et démontre
notre éloignement de Dieu.

« Avant la Connaissance, vient la dévotion, avant la dévotion, vient ['affection envers Dien.
L affection est la flenr.

La dévotion est le fruit.

La Connaissance est le fruit miir.

Le détachement est le fruit sucré de I'étape finale.»

Sathya Sai Baba
Les trois voies de la dévotion

Sai Baba a mentionné dans un discours, le 12 septembre 1989, qu’il existait trois voies de
dévotion:

« La dévotion ordinaire
Présente sous nenf formes différentes, elle est celle la plus populaire et la plus accessible.

La dévotion dans la solitude
Le dévot individualise le Divin. 1] 'adore sous une forme particuliere et reconnait qu’ll est immanent en toute
chose.

La dévotion exclusive
I/ s’agit d'une dévotion basée sur un seul point : Dien. Voir Dien dans le tout et en toute chose. Pour le fidele,
rien n'exciste en debhors du Divin. »

Sanathana Sarathi. Prema 18.

La dévotion dans la solitude et la dévotion exclusive sont les voies de dévotion choisies par les
ascetes et certains fideles tres avancés sur le sentier de la réalisation. I aspirant spirituel adoptera de

119



préférence la voie de dévotion ordinaire, car cette voie lui offre un choix de neuf formes de
disciplines différentes qui peuvent étre adaptées a n’importe quelle condition de vie.

Ces neuf formes comprennent les sujets suivants :

e [’étude

e La pricre

e La visualisation

e La méditation

o Le rituel

e La forme et le sans-forme

e La maitrise du mental

e L’amour divin (service aux autres)
e Le renoncement

Le choix de notre dévotion ne dépend pas toujours de nous, mais bien de la volonté divine qui
gouverne nos sentiments et qui les modifie. Nous devons apprendre a suivre la voie de notre
conscience et faire confiance au Soi. Celui-ci saura nous indiquer la dévotion qui nous conviendra le
mieux dans le ici et maintenant.

Nous pouvons débuter par n’importe quelle forme de dévotion, mais en principe il existe un
ordre logique dans les neuf formes de dévotions ordinaires dont Baba nous patle. Normalement,
aspirant qui entreprend une démarche spirituelle commence par I’étude de la spiritualité, puis avec
les années, I'aspirant choisit une forme de dévotion qui peut étre la priere, la visualisation, la
méditation ou encore le service. Jamais il n’est demandé a P'aspirant de tenter de pratiquer en méme
temps toutes ces formes de dévotion, mais plutot de les expérimenter a tour de rdle, si possible, afin
de découvrir sa relation avec chacune d’elle et de s’arréter sur la ou les formes de dévotion qui lui
conviennent le mieux.

Nous allons regarder ensemble chacune de ces formes de dévotions.
e L’étude

L’aspirant, qui entreprend une démarche personnelle sur le sentier de la spiritualité, cherchera en
premier des réponses a ses questionnements; il voudra comprendre le sens de la vie et la raison de
toute chose.

Les lectures et I'étude de la spiritualité nous conduisent a une profonde réflexion sur nous-mémes
et nous font découvrir la véritable nature de I’étre humain. Une recherche plus poussée nous amene
a étudier les textes sacrés de grandes religions du monde afin que leur unité se révele a nous. Les
religions sont toutes des parties d'un méme tout. Il existe un seul Dieu et Il est omniprésent, comme
Baba le dit souvent.

L’étude des textes sacrés ne doit pas étre une quéte intellectuelle. Elle doit étre la base qui nous
propulsera vers d’autres formes de dévotion comme la méditation et la priere.

e La priére
120



La priere est un mouvement de ’ame vers Dieu. Elle est un élan du cceur afin de rendre grace au
Seigneur. Bien que la priére soit un moyen de nous unir a Dieu, elle est utilisée la plupart du temps
g y )
pour demander des faveurs, des graces ou encore pour tenter de combler nos multiples désirs.

Nous pouvons observer qu’il existe autant de sortes de pricres ou de facons de prier qu’il existe
d’individus sur terre. Les pricres sont faites en toutes les langues et sont dédiées a toutes les divinités
connues. En utilisant la priére, tous s’adressent a un Etre supérieur pour les raisons déja énumérées
et pour une foule de raisons personnelles connues d’eux seuls.

La pricre adressée a une divinité ou a Dieu nous fait reconnaitre 'existence d’un monde supérieur
ou divin. Par la pricre, nous voulons entrer en contact avec Dieu. Notre ame cherche le retour a la
Source et 'union avec cette derniere.

L’intensité de la priere dépend toujours de l'aspiration de celui qui prie. A cet effet, selon Baba, la
priere peut étre classée dans quatre catégories qui sont en relation avec les quatre degrés de I'aspirant
spirituel. A savoir :

Celui qui remercie Dieu et Lui rend hommage.

Celui qui cherche I'union avec Dieu.

Celui qui demande des faveurs et des biens matériels.

Celui qui demande égoistement sans jamais remercier.

Dans ce dernier exemple, il s’agit de celui qui demande uniquement lorsque les choses vont mal
] &

dans sa vie. II demande pour que ses souffrances et ses problemes soient vite réglés afin de lui

permettre de continuer a vivre librement comme il le faisait antérieurement. Il n’a aucune

reconnaissance envers Dieu et considére que tout lui est dd.

Les pricres ne sont pas toujours exaucées, et ce pour une multitude de raisons hors de notre
connaissance objective. Nous ne savons pas les lecons que nous avons a apprendre sur ce plan
terrestre. Une réponse trop rapide a la priere pourrait retarder notre évolution ou celle de ceux qui
nous entourent. Seul le Divin connait le temps propice pour une réponse favorable a nos demandes.

La pricre, quelle soit faite dans un but de remerciement ou de demande, doit venir du fond du
cceur et doit étre un élan de dévotion sincere envers la divinité de notre choix. La priere doit étre le
plus intense possible. Nous pourrions comparer cette intensité facilement a 'aide d’un exemple.
Imaginez une personne qui est sur le point de se noyer. Cette personne déploie toute I’énergie de son
corps afin de trouver un peu d’air a la surface de 'eau afin de ne pas sombrer. Selon Baba, si la
priere est aussi puissante que la recherche de I'air vital ou encore si notre intensité de dévotion est
aussi puissante que notre besoin de vivre, notre pri¢re sera exaucée.

Comment prier? Nous pouvons prier en pronongant diverses formules préparées a cet effet, mais
ces formules resteront toujours une aide extérieure a la dévotion. Pour étre efficaces, ces formules
doivent étre intégrées dans notre ceeur et pas seulement prononcées avec les levres. Selon Baba, il
existe au moins trois facons principales de prier : la premiere étant la répétition du Nom de Dieu, la
seconde, le chant dévotionnel et la troisieme, la prononciation des sons mantriques.

121



Le Nom de Dieu

Dans notre ere actuelle du Kali ou I’age noir, selon Baba, la fagon la plus propice a la libération est
la prononciation du Nom de Dieu.

« La répétition du nom de Dien, n'importe lequel parmi les milliers de noms que l'esprit humain a inventés pour
identifier Dien, est le meillenr moyen de corriger et de purifier le mental. .. »

« La répétition du nom est le meillenr moyen. Mais vous ne croye, pas vraiment que cela puisse vous guérir ou vous
sauver : la est la tragédie. Les gens ne croient qu’en l'efficacité des remédes coritenx, bien emballés, trés connus; les
remedes simples, facilement accessibles que chacun posséde sont ignorés, considérés comme sans effet. »

S. S. Speaks 2 et 6.

Dans la répétition du nom de Dieu, il est recommandé d’utiliser un nom qui soit en résonance
avec notre étre intérieur et en qui nous avons foi. Ces noms sont en nombre illimité selon les
croyances de chacun, pour certains ce peut étre la prononciation du nom de Rama, de Krishna, de
Bouddha, de Baba. Pour d’autres, ce peut étre Yahvé, Isra-El, Elie, Jéhovah, Allah, Jésus, Christ,
Christos, Dieu, Pére, Seigneur ou autre.

Jésus n’a-t-il pas dit en son temps :
« Quiconque invoquera le nom du Seigneur sera sauvé. »
Romain 10-13

Nous n’avons pas toujours saisi le sens des paroles de Jésus comme il nous est parfois difficile de
saisir le sens des paroles de Sathya Sai Baba. Pourtant, les deux nous livrent le méme message et nous
parlent du pouvoir et de la force qui sont enfermés dans les noms qui représentent Dieu sur terre.

Le nom de Dieu peut étre prononcé en tout temps et en tout lieu. Nous pouvons fredonner dans
notre téte le nom de notre divinité préférée soit en conduisant la voiture, soit en travaillant, soit en
relaxant. Cette discipline spirituelle est une des plus efficaces et des plus simples a pratiquer. La
répétition constante du nom de Dieu a déja sauvé de nombreuses personnes d’une mort certaine. Ces
personnes, alors qu’elles étaient sur le point d’avoir un accident, ont prononcé le nom de leur divinité
préférée et ont été épargnées.

Le chant

Une autre forme de priere qui est utilisée dans presque toutes les religions traditionnelles du
monde est le chant dévotionnel. Le but du chant est le méme que celui de la prononciation du nom
de Dieu, il éleve notre conscience et nous rapproche du Divin.

Selon Baba, le chant dévotionnel est un des processus qui permet de former Pesprit aux valeurs

é¢ternelles. Il permet a Uesprit de jouir de la gloire et de la majesté de Dieu et encourage 'homme 2
entrer a 'intérieur de lui-méme afin qu’il découvre son Soi véritable.

122



Le chant dévotionnel, pratiqué régulicrement, devient une source de joie et d’inspiration qui
transforme notre vie. Personne n’est insensible au chant, il est la clé qui peut ouvrir notre cceur et
nous apporter la joie que notre ame réclame. Le chant émet une vibration particuliere et ces
vibrations sont chéres au Seigneur. C’est pour cette raison que le chant dévotionnel est tres utilisé
dans I'environnement de Sathya Sai Baba.

Les sons mantriques

Le « mantra » est un ensemble de sons, composé de phonemes qui sont en étroite association avec
le souffle. Ces sons nous permettent d’activer certains centres psychiques de I’étre et nous unissent a
Dieu. Le « mantra » est toujours en accord avec I’énergie Cosmique contenue dans I’éther. Répété un
certain nombre de fois, il est capable de puiser a la source d’énergie infinie du macrocosme et de se
manifester en nous. Parmi les sons les plus connus dans le monde, nous retrouvons le AUM ou OM
ou encore le SO-HAM. Les fidéles de Sathya Sai Baba utilisent beaucoup le mantra OM SAT RAM.

Il est reconnu en Inde que le « mantra » est une arme des plus mortelles et des plus efficaces pour
se défaire de I'illusion du mental et établir un lien avec le Divin. Un des objectifs principaux du
mantra est de permettre 'expansion de la conscience afin que P'aspirant atteigne ’état de béatitude.

Dans sa mission actuelle, Sathya Sai Baba ne donne aucun mantra personnel aux aspirants qui se
rendent le voir. Par contre, Baba recommande la répétition du mantra connu sous le nom de «
Gayatri ». La Gayatri est un mantra solaire qui fortifie notre corps, illumine notre étre intérieur et
donne a notre ame I’énergie nécessaire pour que nous puissions assumer nos devoirs quotidiens.

Durant des siecles, le pouvoir du mantra Gayatri fut gardé secret par les prétres Brahmanes de
I'Inde. La Gayatri, enseignée correctement par ces prétres, conduisait I'aspirant a Iillumination.
Sathya Sai Baba a convenu que ce mantra solaire ne devait plus étre gardé secret et que les aspirants
spirituels du monde étaient préts a en recevoir la révélation. A ce sujet, Baba a dit ceci :

« L énergie solaire doit étre attirée pour renforcer la vision intérienre de I"homme. Lorsque cette force de ['dme est
purifiée, l'intellect, les sens et les émotions morales sont activés et guidés le long du sentier fructuenx. En conséquence,
faites confiance a la « Gayatri » pour attirer l'éclat du soleil, de sorte qu’il puisse accorder illumination a votre
intellect. »

Le « Gayatri mantra »

AUM. BHUR BHUVAH SWAHA
TAT SAVITUR VARENYAM
BHARGO DEVASYA DHEEMAHI
DHIYO YO NAH PRACHODAYAT
AUM.

La traduction de la « Gayatti » peut étre différente d’un auteur a 'autre, mais l'essence reste la
méme.

« O Mere Divine, nos caurs sont remplis dobscurité; éloigne de nous cette obscurité et favorise en nous
Lillumination. »

123



Sathya Sai Baba

Baba nous dit que le Gayatri mantra peut étre prononcé a tout moment de la journée : en se
levant le matin, en travaillant, avant les repas, en conduisant ’automobile, le soir au coucher du soleil,
etc. La ou est la Gayatri, la protection est présente, donc on peut réciter le mantra autant de fois que
le cceur nous le dit en ayant, bien sir, toujours une pensée pour Dieu.

e La visualisation

La visualisation, ou le fait de visualiser, nous amene a créer dans notre mental une image claire et
nette de la forme que représente un objet, une personne ou une Divinité et a associer cet objet ou
cette personne a un nom. Si nous pensons par exemple a une maison, nous créons en meéme temps
dans notre mental I'image d’une maison et le nom qui s’y rattache. De méme si nous pensons a Jésus,
nous créons 'image que Jésus peut représenter pour nous selon notre conception de ce personnage
et identifions a un nom : Jésus, Christ, Seigneur.

La visualisation est un support important a la pricre, qu’il s’agisse de la répétition du nom de Dieu
ou d’un mantra. La visualisation nous permet de fixer notre mental sur une forme ou un personnage
et de nous ¢loigner ainsi des distractions du mental. Si, lors de nos pricres, nous pensons
continuellement a nos problémes quotidiens ou a nos affaires commerciales, la priere devient nulle et
n’a plus aucune valeur.

La visualisation est un outil de dévotion qui permet a notre mental de nous centrer sur une chose
a la fois et éloigne de nous toutes les autres distractions. Nous pouvons reconnaitre ’énoncé qui dit
que « visualiser Dieu, c’est prier Dieu » car, par notre union visuelle avec Dieu, nous cherchons a
nous fondre en Lui. Nous contemplons Sa « forme » dans toute Sa gloire. Mais comment visualiser
Dieu puisqu’ll est sans forme? Nous pouvons visualiser Dieu dans un coucher de soleil, dans la
beauté d’une fleur, dans la flamme d’une bougie ou dans une forme particuliere que Dieu a choisie
pour se manifester sur terre au cours des ages. La visualisation est nécessaire si nous voulons
entreprendre un autre genre de dévotion, la méditation.

e La méditation

Le principe de la méditation dévotionnelle est de fixer au départ son mental sur un point en
particulier, sur une divinité par exemple, afin qu’il soit centré sur une seule chose a la fois. Notre
objectif dans ce processus est de maitriser le mental et d’arriver a perdre la sensation de notre corps,
sans jamais rien forcer, et de nous unir avec 'objet de notre méditation.

La méditation peut avoir une signification et un but différents pour les personnes qui la
pratiquent. Certains utilisent la méditation pour se détendre, faire le vide ou réduire le stress de la
journée. Pour d’autres, le but de la méditation est de développer une meilleure concentration. Pour
laspirant, la méditation sera une forme de dévotion qui lui permettra d’entrer en contact avec son
étre intérieur et de s’unir ainsi 4 Etre supréme.

La méditation profonde n’est pas une chose facile pour le débutant en spiritualité. C’est pour cela
quil lui est demandé de commencer par la méditation cognitive mieux connue sous le nom de
méditation guidée. Ce genre de méditation peut étre décrit comme une visualisation continue d’image
créées par notre mental ou pergues par le sens de louie.

124



Sathya Sai Baba a décrit plus d’une fois 'importance de la méditation sur la lumiere afin d’apaiser
notre mental et de nous élever vers les spheres célestes. Cette méditation est simple et a la portée de
tous. La voici.

La méditation sur la lumiére
Adressons une courte pricre a Dieu pour qu’il soit notre guide et soutien durant cette méditation.

Imaginons, visualisons la flamme d’une bougie qui brille devant nous. Regardons cette flamme
avec nos yeux intérieurs et laissons grandir cette flamme. Approchons-la lentement de notre visage.

Aspirons cette flamme a lintérieur de notre téte par un point situé entre vos sourcils, notre
troisiecme ceil. Cette flamme ne brule pas, elle purifie et illumine. A lintérieur de notre téte, cette
flamme purifie notre mental, nos pensées et nos désirs.

Amenons lentement et doucement cette flamme dans la région de notre cceur. Visualisons sa
lumiére au milieu d’un lotus ou d’une rose. Imaginons que les pétales de cette fleur s’entrouvrent un
a un et illuminent notre cceur d’une lumiere plus expansive.

Cette flamme purifie la région de notre cceur; elle purifie chaque sentiment, chaque émotion afin
d’en écarter les ténebres. La lumiére se propage toujours davantage et devient de plus en plus intense.
Nous sentons alors que la lumicre enveloppe tout notre étre.

Nous sommes Vérité. Nous sommes Action Juste. Nous sommes Paix. Nous sommes Amour.
Nous sommes Non-Violence.

Nous sommes dans la Lumiére
La lumiére est en nous.
Nous sommes Lumiére.

Cette lumiere grandit et s’étend dans toutes les parties de notre corps : dans nos jambes, puis dans
nos pieds pour que nos pas soient dirigés sur le chemin qui conduit au Divin, sur le sentier de la
Réalisation; puis dans nos bras et dans nos mains afin que nous nous mettions au service du bien
avec générosité.

La lumiere purifie tous les organes de notre corps. Cette lumiere s’étend de nouveau vers la téte.
Elle pénetre dans nos yeux pour nous permettre de voir ce qui est beau et bon autour de nous. La
lumiere pénetre dans nos oreilles pour nous permettre d’entendre les sons les plus purs. Elle pénétre
dans notre bouche pour que nos paroles soient bonnes et réconfortantes et pour nous apprendre
comment prononcer le nom de Dieu et lui rendre grace en toute occasion.

Cette lumiere grandit de plus en plus et s’étend a 'extérieur de nous. Elle devient de plus en plus
intense et resplendit tout autour de nous. Ses rayons se propagent dans toutes les directions vers les
personnes que nous aimons, NOs parents, NOs amis, mais aussi NOs ennemis.

Cette lumiere apporte un grand réconfort a ceux qui souffrent physiquement et moralement ainsi
qu’a toute ’humanité.

125



Notre Lumiere est la méme que celle de I'Univers. Nous sommes Un avec 'Univers, avec Dieu,
avec le Divin qui est en nous.

Dieu est Lumiére
La Lumiére est Dieu.

Méditation de ’Union Royale

Sathya Sai Baba enseigne dans le Dhyana Vahini qu’il existe une autre forme de méditation qui est
cependant beaucoup plus complexe que la précédente. 1l s’agit de la méditation « Raja Yoga » ou de
I'Union Royale avec le Seigneur. Cette méditation profonde en huit étapes conduit I'aspirant a
I'illumination.

Les huit étapes sont décrites comme suit :

La premicre étape est le respect des cing abstinences. Observer la non-violence envers tous les
étres. Dire la vérité en toutes circonstances. Ne pas voler son prochain. Développer la chasteté. Ne
pas accepter de dons. (Pots de vin, faveurs.)

La_deuxiéme étape, C’est l'observance. Etre pur en pensée, en parole et en action. Ftre
constamment heureux et engagé dans une voie spirituelle. Pratiquer la répétition du nom du
Seigneur. Posséder un amour inébranlable envers Dieu et « étre » assoiffé d’Absolu. Se détacher du
monde matériel et avancer, quoiqu’il arrive, sur le chemin de la Réalisation.

La troisieme est la posture. Il n’est pas seulement question ici d’avoir une posture assise en lotus
et le corps bien droit. La posture physique et l'attitude intérieure doivent toutes deux refléter le
désintéressement total envers les choses de ce monde et envers tout ce qui n’a pas trait au Soi
Supréme. Nous devons avoir une attitude d’impassibilité face aux gens qui ne reconnaissent pas
notre démarche spirituelle.

La quatrieme est la maitrise du souffle. 11 s’agit du contréle du souffle vital, des fluides vitaux et de
la force vitale en nous. Pour le non-initié, les techniques présentées dans les livres peuvent étre
dangereuses. Réduire 'inspiration et expiration a une ou deux par minute n’est pas chose facile.
Dans ce cas, il est préférable de maitriser seulement son mental et de considérer chaque chose du
monde comme étant absolue.

La cinquieme est le retrait des sens. Eloigner les sens du monde objectif extérieur et les diriger
vers la conscience et lintelligence mentale. L’aspirant doit écarter les fausses peurs, les désirs
absurdes, les peines, les soucis et les plaisirs artificiels qui remplissent son esprit. Toute son attention
sera centrée sur la vision intérieure, sur la force directrice fondamentale des sens. Méme le but 2
atteindre doit disparaitre de sa vision afin de permettre 'union avec le Soi.

La sixieme est la concentration parfaite. La concentration parfaite est une attitude constante de la
conscience et une détermination dans le caractére afin que rien ne puisse venir nous distraire.
L’aspirant renonce définitivement a P'attachement matériel. Clest la période de renoncement total.
Nous concevons que tous les objets vus ne sont que le produit de notre propre illusion. La

126



concentration se fait uniquement sur I’absolu et est orientée vers le Soi intérieur. Le monde qui nous
entoure n’a plus aucune importance ni aucun intérét.

La septiecme est la méditation profonde. La méditation indique le séjour permanent de la
conscience ancrée dans la sagesse. Faire I'expérience de I’Absolu en évitant tout sentiment de
différence et de distinction. Dans le calme, la paix et la sérénité, ’homme peut communiquer avec la
conscience libérée de lillusion. Rien n’est plus sublime que cette paix. Lorsque la béatitude est
compléte et totale, elle est le statut divin, le but convoité de la vie.

La huitiéme est « ’enstase » (Du dedans, contraire d’extase). L’extérieur n’existe plus. C’est le fait
de s’oublier soi-méme, de faire abstraction de la forme pour ne s’intéresser qu’au Soi, oublier que
nous sommes en méditation et nous fondre avec '’Ame Universelle, le Soi Supréme, Dieu. Clest
I'aboutissement final de la discipline spirituelle, que nous pouvons appeler I'lllumination, I’Absolu.

« La vraie méditation consiste a se sentir fusionné avec Dien en pensée unique, en un but unigue. Dieu seulement,
seulement Dien. Penser Dien, respirer Dien, aimer Dieun, vivre Dien » « Tant qu’on est conscient de méditer, on ne
médite pas. Dans cette absorption de Dien, on met de coté toute forme et on s'immerge en Lui. Dans ce processus, le
mental s'arréte naturellement. »

Sathya Sai Baba

Méditer, c’est s’unir a Dieu. Il n’est pas toujours nécessaire de chercher la profondeur du «
Samadhi » ou de I'Union Royale a chaque fois que 'on médite. La méditation ne doit pas non plus
étre seulement une pratique dévotionnelle quotidienne de quelques minutes, mais bien un mode de
vie 24 heures par jour. Selon Baba, nous devons étre conscients de chacune de nos actions de la
journée afin qu’elles se transforment en une méditation continue sur le Seigneur. Nous devons alors
accomplir chaque chose en loffrant au Divin afin de garder le contact permanent avec Lui. Cette
forme de méditation prend le sens d’un rituel.

e Le rituel

Du lever au coucher, ’homme se fabrique des rituels : la manié¢re de se lever, de s’habiller, de se
rendre au travail, de manger, de recevoir ses amis, etc. Le rituel fait partie de la nature humaine. De la
naissance au tombeau, nous nous créons des rituels ou nous acceptons ceux de notre culture. Ala
naissance, par un rituel particulier, le bébé recoit un nom; plus tard, c’est a I'occasion d’un mariage,
d’un anniversaire ou de tout autre événement important. Tous ces rituels aboutissent a un dernier :
les funérailles.

Le rituel est un ensemble de gestes qu’un individu accomplit lors d’une circonstance particulicre.
Nous sommes tous familiers, par exemple, avec les rituels liturgiques, les rituels avant les
compétitions sportives et ceux des assemblées 1égislatives.

Or, dans le domaine de la spiritualité, le rituel ne fait pas exception. Il place I'aspirant dans un état
favorable a la méditation ou a 'accomplissement d’un acte de dévotion. C’est pour cette raison que,
dans un pays comme I'Inde, tous les foyers ont leur petit autel, leur sanctuaire consacré a la divinité
de la famille. Le matin, des fleurs fraiches sont déposées au pied de l'autel et de I’encens est bralé afin
d’aider les prieres des fideles a s’élever vers la divinité de la famille.

127



En Occident, sous I'influence du christianisme, nous retrouvons non seulement dans les églises
mais aussi a I'intérieur des résidences des objets symbolisant la croyance des occupants : crucifix,
icones, images religieuses ou statuettes en face desquelles nous allons a occasion faire braler un
lampion. Ces symboles, tout comme en Orient, nous permettent par un petit rituel d’entrer en
contact avec la divinité qu’elle représente.

L’aspirant, dans sa démarche spirituelle, a besoin de symboles et d’images représentant sa divinité
préférée. Cest pour cette raison qu’il choisira dans sa maison un coin ou il pourra aménager un petit
sanctuaire décoré soigneusement avec des photos et des objets qui seront favorables a son
intériorisation. A des heures réguliéres, matin et soir, il se rendra dans cet endroit afin d’y accomplir
un rituel de dévotion. I’aspirant pourra alors allumer une bougie, faire briler de ’encens, s’asseoir en
silence ou accomplir tout autre geste qui sera pour lui une aide a sa dévotion.

e Lavision de la Forme se fondant dans le Sans Forme

La vision de la Forme est un complément au rituel de préparation. Les images, photos ou
statuettes représentant une divinité a laquelle nous voulons rendre hommage deviennent un support
a la visualisation. Ce support est essentiel si nous voulons visualiser correctement la divinité de notre
dévotion. Par comparaison, ce support a le méme effet que si nous regardions la photo d’un parent
ou d’un ami qui demeure loin de nous afin de mieux nous sentir plus pres de lui. Par ce geste, nous
créons un contact de cceur a cceur et nous nous sentons lié a lui. Dans cet exercice de contemplation
d’une photo représentant une divinité, ce n’est pas de regarder I'image comme telle qui est
importante mais bien ce qu’elle représente pour nous.

Dans la Bhagavad Gita, écrit sacré de I'Inde, il est déclaré qu’il est impossible d’atteindre le stade
de l'absolu sans forme et sans attribut si on ne passe pas d’abord par I'adoration de la forme

physique.

La limitation de ’homme dans l'union au Sans Forme est souvent due a son attachement au
monde matériel et a son identification au corps physique. Tant et aussi longtemps que nous ne
serons pas capables de nous détacher de I'image physique de notre dévotion, nous ne pourrons
atteindre le Sans Forme, c’est-a-dire entrer en contact uniquement avec Iénergie Divine que
représente I'image et nous fondre avec cette énergie.

Selon Baba, nous devons passer par la forme avant d’entrer en contact uniquement avec le sans
forme. La forme et le sans forme sont comme les deux jambes d’un individu qui lui permettent de
marcher en équilibre. Il doit apprendre a marcher avec ses deux jambes avant de vouloir sauter sur
une seule.

La dévotion de I'aspirant consiste a contempler la forme de la divinité avec amour et a laisser
pénétrer cette forme en lui par son troisieme ceil. L’aspirant fera descendre cette forme au niveau de
son cceur afin quelle devienne pure sensation qui, elle-méme, se transformera en une expérience
réelle.

La vision de la Forme se fondant dans le Sans Forme, lorsqu’elle est pratiquée régulierement, nous
ameéne a voir Dieu dans chaque étre humain et dans chaque chose. Elle nous fait voir Dieu partout,
méme dans les étres les plus méprisables de notre société.

128



e La maitrise du mental

La maitrise du mental est un élément important dans toute démarche spirituelle. Nous devons
tenter de parvenir a controler ’émission de nos pensées afin qu’elles ne deviennent pas un obstacle
pour notre pricre, notre visualisation ou notre méditation.

I’homme est le reflet de ses pensées. S’ se laisse guider par ces derniéres, il risque facilement de
se perdre. Beaucoup de personnes ignorent le pouvoir de la pensée sur leurs actions.
Malheureusement, Iattitude de plusieurs d’entre elles est I'indifférence. Ces personnes ignorent qu’un
mental non maitrisé peut étre la cause de conflits intérieurs et de mauvais comportements qui, a leur
tout, se refletent sur la société.

Les pensées mauvaises et les pensées négatives, telles la haine, la vengeance, la non-tolérance et la
possession sont, en majorité, responsables des conflits et des guerres actuelles dans le monde. Les
pensées véhiculées par certains individus sont tellement puissantes qu’elles peuvent, sans le savoir,
influencer un grand nombre de personnes qui entrent en contact avec leurs vibrations. Notre role est
de nous protéger de I'émission de ces pensées en nous entourant d’une lumicre protectrice et en
émettant nous-mémes des pensées d’amout.

En tant qu’aspirant spirituel, nous devons apprendre a maitriser toutes les pensées émises par
notre mental, qu’elles soient positives ou négatives. Les pensées négatives qui peuvent survenir a
I'occasion n’ont pas a étre combattues par un effort mental de refoulement, mais doivent étre
malitrisées par des pensées émises vers Dieu ou vers le bien. Nous pouvons aussi, dans ces occasions,
orienter notre mental vers des activités de service ou simplement nous remettre entre les « mains » de
Dieu.

Baba suggere a ses fideles de penser a travers Lui, de parler a travers Lui, de réfléchir a travers Lui
et d’agir a travers Lui. C’est une facon de purifier son mental et de demeurer en contact avec la
Source Divine.

« L’étre humain se transforme lorsqu’il y a transformation du mental. La transformation humaine conduit a la
transformation de la nation et la transformation de la nation a la transformation universelle. »

Sathya Sai Baba

Une autre forme d’apaisement du mental, suggérée par Baba, est de faire silence. Le silence
extérieur avant tout, mais en particulier le silence intérieur, celui par lequel tout se calme.

e IL’Amour divin dans le service

L’amour divin, qu’il soit accompli dans le service ou ailleurs, n’est pas séparé de 'amour qui fut
décrit dans les Valeurs Humaines de la deuxi¢me partie de ce livre. Il existe un seul véritable amour,
C’est celui que nous avons pour Dieu. Cet amour va au-dela de tout attachement terrestre.

L’amour divin détruit le désir, la colere, la haine et guérit tout sur son passage. 1l nous apprend a
donner et a pardonner en toute circonstance. Avec l'amour, nous pouvons traverser tous les
obstacles de la vie, rien ne devrait arréter le flot d’amour que nous devrions avoir pour notre
prochain. Nous devons faire de 'amour la forme dominante de notre vie. Lorsque 'amour imprégne

129



nos pensées, il devient vérité; lorsque nos pensées impregnent nos actions, elles deviennent action
juste et paix.

Toutes nos pensées, nos actions et nos paroles doivent étre tournées vers 'amour de Dieu. Baba
ne fait que confirmer les paroles de Jésus dans son message d’amour lorsqu’il dit :

« Aimez plus et davantage de gens. Aimez-les de plus en plus intensément. Transformez cet Amour en Service et
en Dévotion. 1 vild la plus hante discipline spirituelle.»

« Le service envers 'homme est le service envers Dien, car Dien est en chague homme et en chaque étre... Faites du
service une pratique spirituelle, alors vous serez humbles et heurensx.»

Nous pouvons transformer ’Amour en service, mais aussi transformer le service en une action
d’Amour pour Dieu. Le service accompli dans un but de discipline spirituelle est le don de soi fait
avec amour, sans intention et sans attente d’aucune sorte de récompense. Donner ainsi de son temps
au service des autres, c’est donner a Dieu qui réside en soi.

Selon Baba, a la fin de notre vie, il ne nous sera pas demandé pour qui nous avons fait du service,
avec qui nous l'avons fait, pourquoi nous l'avons fait et ce que nous en avons retiré comme
satisfaction. Ce qui comptera c’est : qu'est-ce qui nous a motivé intérieurement a faire du service et
dans quelle intention I’'avons-nous fait?

Nos intentions pures nous placent dans un état de détachement total face a I'action. Le service
devient alors un service dédié entierement 2 Dieu. Nous nous abandonnons ainsi totalement a Dieu,
tel le chevalier des temps passés qui prenait son engagement solennel comme suit : « Non pour moi
Seigneur, non pour moi, mais pour la gloire de ton Nom. »

Dans un long exposé fait le ler janvier 1994, Sathya Sai Baba a parlé de 'amour, de la nécessité de
pardonner, de servir et d’aimer. Baba a insisté sur ces paroles :

« Commencez chague jour avec amont, vivez chaque jour dans ['amonr, remplissez chaque jour d'amonr et
terminez, chaque jour avec amonr. 1 amour ne connait aucune sorte de distinction. V'ous devez soubaiter a tout le
monde d’étre henrenx. Remplissez votre caur d'amonr. L' amonr est Dien, Dieu est amonr. »

Notre amour Divin dans le service comme notre amour pour tous les étres de la terre nous
conduit a la derniére forme de dévotion, le renoncement.

e Le renoncement

La voie du renoncement est ce quil y a de plus élevé parmi les neuf formes de dévotion. Le
renoncement est d’arriver non seulement a se détacher des choses du monde, mais a renoncer
entierement au monde. Le monde matériel et ses attraits n’ont plus aucun intérét pour le véritable
fidele. Bien que ce dernier continue a vivre dans le monde, il voit Dieu partout : dans la nature
comme dans ’homme. Son ego est complétement disparu.

La maitrise du mental de ce fidele de Dieu est parfaite. Ses pensées, ses paroles et ses actions
refletent ’harmonie. 11 est amour pour tous les étres de la terre. Dans le renoncement, ce fidele s’est

130



abandonné totalement a Dieu. Toutes ses pensées ne sont que pour Dieu. Sa respiration est Dieu, sa
nourriture est Dieu et sa vie entiere est Dieu.

Selon Baba, l'aspirant qui maitrise la forme de dévotion du renoncement est un étre Suprahumain,
C’est-a-dire au-dela de ’humain. Cette étape est la porte qui permettra au fidéle véritable de devenir
un Homme-Divin. Au-dela du Supra-humain, I’étre n’a plus besoin de corps, ni de mental, ni de
personnalité. Il est enticrement amour et spiritualité. Cest pour cela qu’il est désigné comme un
courant d’énergie spirituel, pour finalement rejoindre I'étape ultime : I’Absolu. 1l se fond en Dieu.

Les neuf formes de dévotion que nous venons de voir sont les composantes de la voie spirituelle
que tout aspirant se doit d’emprunter. L.a mise en pratique d’une ou de plusieurs de ces formes est
essentielle a I'aspirant dont le dernier souhait est la réalisation du Soi. Et enfin, le but final de la
réalisation est de ne plus renaitre pour ainsi atteindre 'immortalité.

Ma dévotion a Dieu

Lorsque j’étais enfant, je demandais secretement dans mes prieres a Dieu de m’aider a réussir dans
la vie. Ma priere fut exaucée, car je n’ai jamais manqué de rien sur le plan matériel au cours de ma vie.
Aujourd’hui, je peux remercier Dieu pour tous les bienfaits que j’ai regus, car c'est justement a cause
du non-souci matériel que j’ai pu me consacrer plus profondément a la recherche spirituelle.

Bien qu’ayant commencé tres tot dans ma vie a étudier la spiritualité, j’ai hélas débuté tardivement
a lire les écrits sacrés de différentes religions : la Bible chrétienne, la Bhagavad Gita hindoue et des
passages du Coran. Imprégné de ces paroles divines et des écrits de Sathya Sai Baba que je ne cessais
de lire, j’ai retrouvé le besoin de me rapprocher de Dieu.

Méme si, dans notre résidence familiale, nous avions depuis prés de vingt ans un petit sanctuaire
qui était utilisé tous les jours pour Iétude de la métaphysique, la pratique de la visualisation, la
méditation et la priere, je ne me sentais pas plus pres de Dieu pour autant. Je cherchais davantage a
développer quelques pouvoirs psychiques ou a recevoir une réponse favorable a mes prieres que la
recherche de la véritable union avec Dieu.

Ma vision des choses a changé depuis ma rencontre avec Baba. Je me suis tourné davantage vers
mon ¢étre intérieur que vers mon mental. J’al repris gout a la priere et j’ai retrouvé le besoin de «
découvrir » Dieu sous une forme ou sur une autre.

Javais également le besoin de me joindre a d’autres personnes afin que nous puissions nous aider
mutuellement au niveau de notre spiritualité. C’est pour cette raison quun deuxiéme sanctuaire fut
érigé dans une autre partie de notre résidence afin de recevoir des groupes d’aspirants. Nous voulions
¢tudier ensemble les enseignements de Baba et chanter la gloire du Seigneur. Apres I'inauguration de
ce sanctuaire dédié a Sathya Sai Baba, j’ai vite adopté cet endroit comme lieu permanent de
méditation et de priere. Chaque jour, je me rends dans ce sanctuaire pour prier Dieu et Lui rendre
grace.

Mon rituel du matin est simple. Apres avoir accompli quelques exercices de respiration, j’allume
une bougie afin de mieux visualiser la lumicre et je m’assois sur une chaise basse. Aprés un moment
de recueillement, je laisse entrer la lumiere en moi et enchaine avec la méditation sur la Lumicre dont

131



je visualise le dénouement. Puis vers la fin, jenvoie des pensées particulicres a 'aura de la terre qui a
un trés grand besoin de purification.

Une autre partie de mon rituel du matin est composée de prieres et d’une visualisation spéciale
pour tous ceux et celles qui ont demandé une aide spirituelle ou métaphysique pour un probleme de
santé physique ou mental. Cette action de service désintéressé et de pricre est en relation avec un «
groupe de priere » qui fut formé il y a plusieurs années afin de venir en aide aux personnes malades.

Les prieres du matin sont suivies du chant de La Gayatri puis couronnées de vingt et un « OM ».
Le corps est ainsi préparé a la méditation silencieuse qui est plus ou moins longue selon I'inspiration
du moment. Ma dévotion ne s’arréte pas pour étre reprise le lendemain. Ce serait tellement facile.
Non, je fais un effort pour que ma journée enticre soit une dévotion a Dieu.

Tout le long de la journée, mes actions sont dédiées a Dieu. Lorsque je travaille ou lorsque je me
repose, je tente d’avoir une pensée pour Dieu. Je cherche a développer la vision de Dieu dans chaque
chose et chaque étre qui m’entoure. Cela est un travail tres difficile, car j’ai I'impression que Dieu
s’est caché tellement profondément a l'intérieur de certaines personnes que toute ma vie me sera
nécessaire pour en découvrir le reflet.

Le soir je me détends a la lumiére de la lecture des enseignements de Baba. Durant cette lecture, je
m’arréte sur les citations qui ont une résonance particuliere avec mon vécu de la journée. Ces lectures
sont pour moi des moments de profonde réflexion et de remise en question. Riche de la découverte
que je viens de faire sur moi-méme, je me rends a nouveau dans le sanctuaire dédié a Baba pour y
méditer et réciter les vingt et un « OM » ainsi que le mantra de la Gayatri.

J’achéve la journée en rendant grace et en remerciant Dieu pour les bienfaits recus. Je remets entre
Ses mains toutes mes pensées afin qu’elles soient purifiées et je demande un sommeil protecteur afin
que mes énergies se renouvellent. C’est ainsi que la vie se poursuit, un pas a la fois, vers la réalisation
du Soi. Cette réalisation, dont nous parle si souvent Baba, est I'aboutissement de la véritable
dévotion.

Baba et la véritable dévotion

Lors d’un discours fait le 12 avril 1995, Sathya Sai Baba a parlé de la fausse et de la vraie dévotion
en ces mots :

« Tout le monde se prétend disciple (on fidéle). Tout le monde se dit aspirant spirituel. Mais lorsque vous vous
renseignez, sur leurs actions, vous découvrez que les gens sont superficiels et prétentien. Le proverbe dit : Lorsque les
soucis arrivent, pensez a Dien.» C'est ce que font ces soi-disant fidéles : ils pensent a Dieu lorsqu’ils ont des problemes,
mais ils loublient lorsque les ennuis sont passés.

La véritable dévotion est ferme et constante. Elle ne doit pas étre égoiste; elle ne doit comporter ancune attente d'une
quelcongue récompense. Les activités dévotionnelles ne doivent pas étre affectées par les soucis ou laffliction, pas plus
que par la critique on la lonange. 1 vila la vraie dévotion. C’est lorsqu’un homme développe une telle dévotion qu'il est
capable de faire ['expérience du Divin. {...)

132



Les gens veulent voir Dien. Comment penvent-ils y parvenir? Sont-ils capables de se voir enxc-mémes? Ils ont besoin
d’un miroir pour se voir eux-mémes. La nature est le miroir qui refléte l'image de Dien. Pour voir Dieu dans la
Nature, il fant enduire le miroir avec ['enduit de ['amonr. »

Dans un autre exposé sur la dévotion, fait antérieurement, soit au cours du mois d’avril 1993
Baba a déclaré :

bl

« La dévotion constituerait une cure pour beancoup de maladies, elle sonlagerait 'anxiété et démontrerait qu’il
appartient a Dien de conférer la libération an fidéle. La dévotion signifie que la vraie réalisation se trouve dans I'union
avec le Seignenr. Que donne la dévotion? 1 espérance et la force dans le corps. Quelle force? La force de l'intelligence.
Et gu’apporte intelligence? 1a réalisation.

La réalisation donne le détachement. Et oir méne le détachement? A la libération. Tont ceci provient de la
dévotion. 1a dévotion est amonr total. »

Supplément Prema 26 et 30

Les neuf formes de dévotion qui nous furent présentées sont la clef qui nous ouvre le paradis.
Rien d’autre ne semble étre supérieur a ces formes de dévotion, car elles renferment tous les moyens
menant a la réalisation. Selon Baba, penser atteindre I'illumination et 'immortalité en dehors de la
pratique d’une de ces neuf formes de dévotion serait une pure illusion du mental.

La pratique de la dévotion est essentielle a tout aspirant sérieux. Elle les conduira a I’étape
suivante, la Sagesse.

Chapitre 5
133



LA SAGESSE

La Sagesse est la connaissance intérieure et intuitive de ’homme, celle qui est en relation avec le
Soi. La Sagesse nous unit et nous met en résonance avec le Divin. Elle est la foi et I'espérance qui
nous soutiennent depuis l'origine des temps.

Selon Baba, il existerait trois sortes de sagesses que nous ne devons pas confondre, car elles ont
des caractéristiques différentes les unes des 'autres.

La premicre est la sagesse subjective. I.a sagesse subjective est celle de l'individu. Elle est en
relation avec la nature physique et elle sert a 'occasion a mieux se connaitre. Cette sorte de sagesse
ou connaissance pousse parfois ’homme a la confusion et a une plus grande ignorance, car elle est
basée uniquement sur ce qu’il voit et entend.

La seconde est la sagesse sociale. Cette sorte de sagesse est reliée au monde et a la science. Elle
nous induit aussi en erreur, car elle est pleine d’illusions. Un jour elle est vérité, le lendemain elle est
demi-vérité et le surlendemain le tout est remis en question.

La troisiecme est la sagesse universelle. I.a sagesse universelle est la connaissance infinie, la
connaissance de I'ame et de Dieu. Cette connaissance de 'ame a été largement expliquée dans la
premicre partie de ce livre. Cette sagesse divine illumine tous les étres, elle fait resplendir énergie de
Iintelligence et le pouvoir de la conscience.

Selon Baba, la sagesse universelle est la sagesse la plus élevée que I'aspirant doit rechercher. Dans
un discours fait en avril 1993, Baba a parlé de ces trois sagesses en ces mots :

« Le but de chagne homme est de retourner an Divin, immense et infini. Mais que faire pour rejoindre
Limmensité? 1 ous ne Le rejoindrez que par Uintermédiaire de la Grace Divine. Et pour recevoir la Grice de Dien,
Lesprit doit se tourner vers Dien. Un esprit tourné vers les choses du monde ne peut atteindre Dien. Dans I'obscurité,
on ne distingue pas clairement les objets et de surcroit on ne reconnait méme pas l'envers de l'endroit; en conséquence,
Létre se tromve confronté a des situations périllenses. Telle est la nature de la sagesse Subjective. La connaissance seule
chez un individu ne posséde pas en elle la caractéristigue dn Divin. A Paide d’échange réciproque et en élargissant ses
propres vues, il fandrait déja acquérir la sagesse Sociale. . .

La pleine Sagesse (Universelle), voyant le Divin, élimine tout élément de séparation entre Dieu et le monde. Cette
sagesse construit sur ce gu’elle a détruit.»

Mother Sai Magazine.

La vraie sagesse est la recherche de I'union avec Dieu. Elle est le dépassement de toute
connaissance terrestre. Elle est la voie de la non-dualité de toute chose et de 'univers.

La non-dualité

134



Dans sa conception de I'univers, de la création, de sa vie, ’homme est essentiellement dualiste. 11
voit des opposés et des polarités dans tout ce qui 'entoure. La science, par son approche, a participé
largement a cette conception de dualité. Par une recherche rationnelle et analytique, ’homme et la
science ont tout divisé, fragmenté et séparé ce qui existe dans la nature et dans l'univers. Cette
tendance a identifier les choses a divisé I’étre humain, la religion et le monde en multiples parties.
Aujourd’hui, nous pouvons observer que ces divisions n’ont apporté que des querelles et des guerres
entre les hommes.

Cette recherche de dualité nous a fait voir les choses séparées les unes des autres comme : le jour -
la nuit, le bien - le mal, la joie - la douleur, le temps - I'espace, la vie - la mort, la multiplicité des races,
des cultures et des croyances.

L’illusion des apparences et de la division des choses nous a fait perdre conscience de notre vraie
réalité et de notre unité dans laquelle nous sommes depuis le début de la création.

Reconnaitre I'unité en toute chose ou la non-dualité n’est pas chose facile dans notre concept de
vie actuelle. Regarder le monde a partir du point de vue scientifique de ’homme ne peut conduire
qua la multiplicité alors que l'unité est permanente. Nous n’avons pas a rejeter nos connaissances
rationnelles ni a abandonner notre savoir scientifique pour comprendre la non-dualité, nous avons a
intégrer simplement ces connaissances a la Sagesse universelle.

La non-dualité est I’'Un dans sa totalité, et cet Un renferme le tout. Rien n’existe en dehors de Lui.
Le Un est Dieu et Dieu est le Tout. Il est I’éternité de I'Unité. La non-dualité laisse supposer que
dans 'Unité méme se situent tous les états possibles que 'on puisse traverser, méme le temps et
I'espace. Nous pouvons méme affirmer que, dans I'Unité, il n’y a ni commencement ni fin, et que
rien n’est séparé de Dieu.

La sagesse est de découvrir la non-dualité, 'Unité du Tout. Elle nous permet de réaliser que
chacune de nos pensées, de nos paroles et de nos actions ont une influence et une répercussion sur le
comportement de humanité, sur la planéte que nous habitons, et méme sur ensemble de tout
I'univers.

« Votre propre illusion vous fait voir le monde dans sa diversité. Si vous essayez de réaliser et de comprendre la
situation telle qu’elle est réellement, ainsi que la nature du Soi, alors les différents noms que vous perceve, dans le
monde ne vous troubleront plus longtemps. 1V ous serez désormais capables de fixer votre attention sur l'aspect divin qui
est Un et non multiple. »

Sathya Sai Baba
Nous pouvons douter que tout ce qui existe soit Unité, cela ne changera rien a la vérité de cette
unité des choses et de Dieu. La Divinité se cache derricre la multiplicité et c’est a nous de découvrir

cette grande vérité universelle. Bien intégrée a I'intérieur de nous, cette vérité de 'unité nous donne la
confiance en soi.

135



La confiance en soi

Développer la confiance en soi, ce n’est pas seulement développer la foi dans un projet
quelconque et se motiver pour passer a 'action avec un élan d’optimisme menant au succes; c’est
beaucoup plus que cela. La confiance en soi, c’est aussi la confiance dans le Soi. Et pour développer
cette confiance, nous devons avoir un esprit équanime en présence de tout ce que nous rencontrons :
étre satisfait de ce que nous avons, sans chercher a accumuler davantage et étre heureux en aimant ce
que nous faisons.

La confiance en soi, dans le Soi, c’est la confiance en Dieu. Avoir foi dans notre Etre intétieur,
Celui qui est capable de nous guider sans erreur vers le but a atteindre. FEcouter la voix de notre
conscience et lui faire confiance, c’est vraiment la base de tout cheminement vers Dieu. L.a confiance
en soi et dans le Soi nous apprend a faire taire notre mental afin de laisser la place a la voix qui nous
guidera sur le bon sentier.

Pour maintenir cette confiance dans le Soi, nous devons tout consacrer a Dieu a travers I’Amout.
Vivre dans P’Amour, travailler dans ’Amour, et faire toute chose avec Amour et par Amour. Cette
attitude nous conduit a la réalisation du Soi.

A ce sujet, au cours d’une entrevue accordée a des fideles américains a Kodaikanal en 1985,
Sathya Sai Baba s’est exprimé ainsi :

« Développez; la confiance en vous et '’Amour suivra. 1/ jaillira de 'intérienr, et de cette maniére I’Amour sera pur.
Tout d’abord vient la confiance en soi; c’est comparable anx fondations. Ensuite vient la satisfaction de so; ¢’est
comparable auxc murs. Puis vient le sacrifice de soi; ¢'est comparable an toit. Enfin vient la réalisation de soi; ¢est
comparable a I'babitant qui entre dans la maison et en fait sa demenre. Sans les fondations, les nmurs s'écroulent, sans
les murs, il ne peut y avoir de toit, sans toit, il ne peut y avoir de maison. Par conséquent, tout commence par la
confiance en soi et se termine par la réalisation du Soi. Ce Soi, ¢'est vous, ¢’est tout, ¢'est Dien. »

American New Letter.

Deés que cette « fondation » est bien ancrée, nous développons le contentement, qui consiste tout
simplement a étre satisfait en toutes circonstances. Nous nous débarrassons alors du sentiment du «
moi » et du « mien » qui ne sont en réalit¢ quun seul et méme sentiment relié a 'ignorance de la
réalité. Quoi qu’il arrive, nous devons amener notre mental a étre en équilibre et calme face aux
épreuves de la vie, au chagrin comme au bonheur, a la richesse comme a la pauvreté.

Le toit, comme le mentionne Baba, c’est le sacrifice de soi. Le sacrifice, c’est d’offrir tout a Dieu,
C’est rendre sacrés tous nos faits et gestes et les dédier au Seigneur. Nous sommes loin ici du sacrifice
qui nous a été enseigné par la religion, un sacrifice qui était composé de privations, de renoncements
et qui faisait référence a la souffrance, et méme a la mortification.

La confiance en soi, la confiance dans le Soi, c’est prendre conscience que Dieu habite en nous.
C’est ne plus s’identifier au corps ni au mental, mais se concevoir comme le temple de Dieu. La
confiance dans le Soi fait briller 'étincelle divine qui est en nous, elle unit notre ame individuelle a
I’Ame Universelle. Nous devenons Un avec Dieu.

136



La confiance en soi, puis la confiance dans le Soi, nous conduisent a la réalisation du Soi, a la
Béatitude, le but ultime de notre démarche en ce bas monde. Nous pouvons considérer ce
cheminement vers la Béatitude comme une des plus hautes formes de sagesse qui existe et qui soit
accessible a tous les aspirants sérieux sur le chemin de la spiritualité.

« Les gens accordent foi a des films, des romans, des jonrnaux et bien d’autres sources. Mais on ne croit pas en la
vérité de son propre Soi. 11 en résulte que I'homme s affaiblit et perd son humanité a cause du manque de foi qu’il a en
son véritable Soi. Un homme qui ne fait pas confiance an Soi (Dien) n'est pas un homme du tout.»

Discours du 24 mars 1993.

La confiance dans le Soi fait de nous des étres humains sur la voie de la réalisation Divine. Cette
confiance en Dieu nous conduit a une forme de compassion et d’amour universel. Elle ouvre notre
cceur a tous les étres de la terre.

La voie du ceceur

Dans son cheminement, ’homme est attiré par deux voies : la voie de la raison et la voie du cceur.
La raison, c’est le mental avec tous ses désirs et sa création de besoins éphémeres. C’est la facon
rationnelle de voir les choses sans trop se poser de questions. C’est notre action de prendre au lieu de
donner, de chercher le profit et les avantages dans chaque geste accompli au lieu de laisser notre
cceur agir avec compassion.

La voie du cceur est permanente, elle est en relation avec la voie intérieure, le Soi, Dieu. Selon
Baba, lorsque la félicité est assurée dans le cceur, nous pouvons obtenir tout ce que la téte recherchel!
La téte alors ne cherche plus les choses passageres, mais bien ce qui est permanent et durable. La téte
n’est plus influencée par les besoins exagérés et les désirs sans fin.

La voie du cceur ce n’est pas seulement la compassion, c’est aussi la générosité, 'amour
inconditionnel, le don de nos qualités au service de 'humanité, la voie qui nous apprend a donner
sans jamais attendre de fruits de nos actions.

Sathya Sai Baba est un exemple vivant de la voie du cceur. Chaque année, Baba donne des dizaines
de milliers de vétements aux personnes défavorisées et il nourrit des centaines de milliers de
personnes gratuitement. Dans le sud de I'Inde, Baba a fait construire des écoles, des colleges, des
hopitaux ou les gens peuvent recevoir les services gratuitement. Dans un méga projet d’aide
humanitaire de purification d’eau, Baba a permis a plus de 732 villages de recevoir de I’eau potable
par voie de canalisation ou de puits creusés sur les lieux.

Baba aime donner et faire plaisit. Chaque jour, il donne quelque chose a quelqu’un sans rien
demander d’autre en retour que 'amour. La voie du cceur de Baba, c’est 'amour inconditionnel pour
tous les étres de la terre quels que soient leur lieu de résidence ou leurs conditions de vie. Cet amour
est sans limite pour tous et s’étend au-dela du monde visible. Baba aide dans tous les mondes a la
fois et apporte réconfort et soutien aussi bien aux ames désincarnées qu’aux vivants.

Sathya Sai Baba est un exemple a suivre, un modéle de compassion et d’amour pour ’humanité
qui cherche sa voie. Il est venu pour nous enseigner 'amour inconditionnel et la voie du cceur qui
sauront nous conduire a la Sagesse universelle.

137



Baba m’enseigne 1'amour

Alors que j'étais en Inde, au cours de I'année 1995, j’ai demandé a Baba, dans mes prieres, de me
montrer comment répandre 'amour autour de moi par de petits faits et gestes quotidiens. J’ai
demandé de me montrer la compassion et 'amour par la voie du cceur.

Durant la méme journée, a deux occasions, jai eu des réponses a ma pricre. La premicre était a la
sortie du « Darshan » - réunion ou Baba nous honore de sa présence. Un jeune enfant d’environ sept
ans était parmi la foule qui se pressait vers la sortie de la cour ou nous étions. Pris dans cet entonnoir
d’ou des milliers de pélerins voulaient sortir en méme temps, il fut enserré entre deux personnes qui
ne portaient attention qu’a elles-mémes. Ayant de la difficulté a respirer, cet enfant émettait des
gémissements et des cris de suffocation qui me parurent un appel a 'aide. La voie intérieure me dit
d’intervenir et d’agir rapidement. J’ai alors placé I'enfant en face de moi, et, a I'aide de mes deux bras,
jai créé un espace entre moi et 'adulte qui me précédait. ’enfant put enfin respirer librement et
sortir vers extérieur en toute sécurité.

A une autre occasion, 2 la fin de la journée, alors que d’autres personnes et moi-méme étions
arrétés a regarder Baba passer a une certaine distance de nous, une femme indienne, a c6té de moi, a
eu un malaise soudain et elle s’est écroulée sur le sol. Je me suis vivement approché d’elle afin de lui
offrir mon aide. Avant de la relever, je lui en ai demandé la permission, car en Inde le contact entre
homme et femme en public est a éviter. Je ne voulais pas me permettre un geste déplacé méme si
cela pouvait Iaider.

En Occident, nous n’avons pas coutume de voir des gens couchés par terre ici et la ou étendus
sur les trottoirs. Lorsque nous voyons quelquun tomber sur le sol, notre geste instinctif est de le
relever immédiatement. Nous sommes mal a l'aise a la vue d’une personne couchée en public. Notre
coutume veut que tout le monde se tienne « debout ». Mais ailleurs, les coutumes et les meeurs sont
autres.

La jeune femme a accepté mon aide et elle s’est vite remise de son émotion. Par la suite, elle a
tenu a se débrouiller seule en évitant tout contact physique. J’ai comptis qu’il faut savoir offrir son
aide sans jamais s’imposer ni intervenir contre le gré de l'autre et surtout savoir se retirer lorsque
l'aide n’est plus nécessaire.

Apres chacune de ces actions, je devrais dire « lecons », j’ai été ému et j’ai senti une chaleur au
niveau du cceur, un profond sentiment d’amour et de compassion d’avoir rendu service a quelqu'un
sans rien attendre en retour. Je venais de comprendre, de fagon claire, la lecon de Baba sur la voie du
Cceur. Cest Paction qui est accomplie dans I'instant présent, dans un élan du Ceceur, sans laisser le
temps au mental d’intervenir ou de paralyser notre geste, une intervention faite avec Amour sans
attendre de récompense ni aucune faveur de quelque nature que ce soit.

Dans notre vie de tous les jours, il se présentera une multitude d’occasions d’exprimer cette voie
du Ceeur, a travers les actions les plus simples, a la portée de tous, des gestes naturels et, le plus
souvent, discrets. L’action d’aider une personne agée a traverser la rue par exemple, de donner un
renseignement a quelqu’un qui demande son chemin ou encore d’émettre un simple sourire a

138



quelqu’un que nous rencontrons sont des gestes de la voie du Ceeur qui ne cottent rien et qui aident
beaucoup.

Les actions ne doivent pas étre faites avec éclat afin d’étre vues par notre entourage et notre nom
ne sera pas cité par les médias d’information, mais ce que nous en retirons sur le plan intérieur est de
loin supérieur a toute reconnaissance de I'ego. La voie du Cceur demande humilité et Amour et c’est
ce que j’ai comptis lorsque je suis venu en aide spontanément a ces deux personnes.

Au cours des mois et des années qui ont suivi cette « lecon » d’amour de Baba, d’autres occasions
se sont présentées ot j’ai pu apporter aide et soutien a des personnes dans le besoin. A chacune des
occasions ou je pouvais rendre de petits services, j’avais une pensée de remerciement pour Baba. Je
rendais non seulement service a la personne en difficulté, mais je rendais service a Dieu.

La voie du Ceeur se résume dans un mot : AMOUR. Aimer, simplement aimer avec son cceur et
laisser s’accomplir l'action de la voie intérieure, 'action du Cceur, celle qui nous conduit a la
réalisation du Soi et a la Grande Sagesse.

Au cours de ce méme voyage, mon épouse et moi avons été requs en entrevue privée par Sathya
Sai Baba. Au cours de cette entrevue, Baba m’a parlé de la voie du cceur et de la bonté du cceur. 11
¢tait comme un pere qui parlait a son fils avec tendresse et amour. Baba m’a tapé plusieurs fois sur
I’épaule dans un geste de réconfort en semblant me dire : « Ne t’en fais pas, je suis la, tout va bien
aller. » Ce qui émanait de Baba a ce moment-la était de ’Amour pur, de PAmour inconditionnel, de
I’Amour divin et un Amour sans limite pour tous ses enfants de la terre. J’avais I'impression de vivre
dans un réve éveillé et ne trouvais plus de mots pour décrire cette joie de 'ame. Apres ces quelques
années écoulées, je peux dire seulement ces mots : merci Pére, merci.

Sathya Sai Baba est source de Sagesse et d’Amour

C’est uniquement par 'amour que nous devons tenter de concevoir Dieu et la création. Notre role
est d’apprendre a aimer de tout notre cceur afin de nous unir a Dieu. Baba nous a livré un trés beau
message a ce sujet :

« LAmonr est Dieu et Dien est Amour. Dien se manifeste la on il y a I"Amour. Aimez; de plus en plus de gens,
avec de plus en plus d'intensité. Transformez, cet amonr en service et ce service en priere, voild la discipline spirituelle la
Pplus élevée. 1] n’y a pas d’étre vivant qui ne posséde cette étincelle d'amonr en Iui, méme un foun aime quelgn’un ou
quelque chose.

Vons devez réaliser que cet amour n’est en fait que le reflet du Dien qui est en vous. Vous n’anrie ancun désir
d'aimer si vous n’aviez pas cette source d amonr, qui bountllonne au fond de votre canr. Réalise sa présence, faites-lui
confiance et développez; toutes ses possibilités afin d'en irriguer le monde entier. N attendez, rien en retour de la part de
cenx: que vous aimeg. »

Dieu est Unité. ch. 1. 6.
Création, Unité, Amour, Nature, Energie, Vie et Dieu sont des synonymes et ils ne peuvent étre

dissociés 'un de l'autre. Donc, tout ce qui existe est Dieu, de la plus petite particule atomique a
I’ensemble de I"univers.

139



Par ’Amour de Dieu, nous créons une puissance de transformation que rien ne peut arréter. Avec
I’Amour comme base, tout devient possible, c’est la création de la vie, la source méme de la vie. Sans
amour, la vie ne peut exister et la création n’aurait pas de sens. L’Amour, la vraie nature de Dieu, est
la seule énergie capable de vaincre les ténebres, les forces du mal et de rétablir la paix sur la terre.
Chacun de nous peut répandre un peu de cet amour dans son entourage. Par ce geste, en peu de
temps nous verrons la terre se transformer en un astre radieux.

Donner de 'amour véritable sans rien attendre en retour est une forme de service a ’humanité.
Cet amour tourné vers la Divinité, nous conduit a la réalisation. Lors d’un exposé aux étudiants le 14
janvier 1995, Sathya Sai Baba a déclaré ceci a ce sujet :

« 87 vous désireg réaliser Dien, vous ne pouvez le faire qu'a travers Son Amour. Rien n'est aussi précienx que
cela. Dien, ainsi que Son Amonr, sont an-dela de tout attribut. Si vous aimez une personne en vue d’'une récompense,
cela devient une affaire commerciale. 1. amonr est au-dela de tonte entreprise de ce genre. 1] ne s’agit pas d'emprunts on
de préts, mais de dévouement et d’abandon. Cet amonr sacré s'acquiert uniquement par des pensées sacrées. En toute
circonstance, les pensées de I"homme doivent étre dirigées vers la Divinité. »

Supplément Prema 22

Les paroles de sagesse et d’amour de Sathya Sai Baba sont un réconfort pour notre ame. Ces
paroles nous élevent vers les plans supérieurs de I’étre. Mais c’est la mise en pratique de cet amour
pour le bien de ’humanité qui fera de nous un étre Divin rempli de Sagesse. Répandre I'amour
autour de nous est le devoir de tous. C’est seulement lorsque 'amour sera répandu partout sur la
terre que nous pourrons reconnaitre que nous sommes devenus des Hommes-Divins.

L’amour pour ’humanité et la sagesse intérieure sont deux éléments importants qui feront passer
’homme de I’age noir a 'age d’or.

140



Quatriéme partie

DE L’AGE NOIR A I’AGE D'OR

«O Seigneur,
Prends mon tout et permets
que je sois tel un instrument

afin d’ceuvrer pour toi. »

Sathya Sai Baba

Chapitre 1

L’AUBE DOREE

Les trois voies de ’aube dorée

La venue du troisieme millénaire apporte dans la mentalité des gens I’espoir d’'un monde nouveau.
Beaucoup sont dans l'attente d’un changement quelconque dans leur environnement et envisagent
cet avenir comme quelque chose qui va mettre fin a leurs souffrances, a leurs miscres et a leurs
problémes journaliers. D’autres par contre ne partagent pas cet optimisme et ils appréhendent plutot
la venue de ce nouveau millénaire. C’est pour cette raison que nous pouvons observer dans I'aube
dorée, prélude a Iage d’or, ou nous nous situons, trois types de comportements : le fatalisme,
loptimisme et I'indifférence.

Le fatalisme

Le fataliste attend un bouleversement écologique, une fin du monde, une destruction partielle de
la terre, un jugement dernier ou il y aura un nettoyage des impurs afin de laisser place seulement aux
¢lus, « aux enfants de Dieu ». Motivé par la peur, cet individu qui, dans plusieurs cas, est affilié a un
mouvement religieux sectaire ou non, accumule provisions, nourtiture, armes et munitions en grande

141



quantité afin de faire face a toute éventualité. Sa vie est partagée entre endoctrinement religieux et la
préparation a une offensive, soit des forces de l'ordre, soit de bandes rivales, soit de la nature. Son
but, apres un éventuel cataclysme, est d’évangéliser la terre a sa doctrine et de répandre sa « vérité »
comme une et seule valable.

En cas d’échec, selon I'influence du responsable du groupe, ces individus n’hésiteront pas a
sacrifier leur vie pour la cause qu’ils représentent. Pour eux, la mort est une libération vers un monde
meilleur, une immortalité dans un ailleurs glorieux. Il est malheureux de constater que depuis
quelques décennies plusieurs de ces groupes ont mit fin a leurs activités de facon violente. Ils
croyaient fermement que la « fin du monde » était inévitable. Ils ont préféré quitter la terre avant tout
événement réel et ainsi éviter 'affrontement avec la souffrance du monde.

Dans cette lignée pessimiste face a I'avenir, nous retrouvons aussi les moins radicaux, ceux qui
sont motivés par la peur et qui ont accumulé des biens de toutes sortes et une certaine quantité de
nourriture. Ils attendent un changement majeur dans le monde. La fin de quelque chose. La venue
d’un « sauveur » divin ou extra-terrestre, d’un vaisseau spatial ou autres engins qui les délivreront de
la destruction - si destruction il y a - et du mal. Leur priorité, c’est de se « sauver » (expression
comprise dans un sens littéral et dans un sens symbolique) a tout prix, quoi qu’il arrive. Ils ont foi en
un Dieu ou encore en un Ftre Supérieur d’une autre dimension qui les protégera de toute
destruction. Ils se considerent aussi parmi les « élus » de Dieu et croient fortement que tous les
autres, ceux qui n’adherent pas a leur foi et qui ne croient pas en Dieu, seront punis pour leurs
erreurs.

A propos de ces questions de destruction, Sathya Sai Baba a déja répondu que, par sa venue, les
catastrophes de 'humanité seront en partie évitées et qu’il n’y aura pas de troisieme guerre mondiale,
mais que notre environnement continuera a se détruire graduellement. .’homme, par sa négligence et
son insouciance, laissera la plancte se contaminer lentement. Dans la biosphere, la couche d’ozone
s’amincit d’année en année. Sur terre, les eaux deviennent de plus en plus polluées. Tous les
scientifiques du monde sont unanimes sur ce sujet : Ueau, la terre et I'air sont pollués a un tel point
que, pour certains, il n’y a pas beaucoup d’espoir de contrer la situation.

A cause d’un manque de fermeté et de volonté politique, les programmes de redressement sont
reportés a des échéances de plus en plus lointaines afin de ne pas faire trop de mal a ’économie et
aux petits « amis » pollueurs.

Face a cette situation critique, lors d’une entrevue avec Sathya Sai Baba, Isaac Tigrett, un
Américain qui est tres impliqué dans I’ceuvre humanitaire en Inde, a demandé ce qu’il adviendrait de
la couche d’ozone et de notre biosphere.

Baba de répondre:

« Dien a permis a l'homme de détruire la terve. 1. homme va revenir vers Dieu. .. mais a genonx. »

Conférence, 22 mai 1992

Dans la réponse a Isaac Tigrett, tout laisse présager que quelque chose d’important devrait se

produire avec la destruction de la biosphere et que ’homme devra supplier Dieu a genoux pour une
intervention divine.

142



Dans un discours fait le 24 mars 1993, Baba a déclaré en complément a ce qui a déja été
mentionné que la couche d’ozone aurait d’autres influences négatives sur notre comportement et en
particulier sur celui des prédictions astrologiques :

« ... les résultats (prédictions astrologiques) seront contraires a ces influences. 1. une des conséquences est la
destruction de la couche dozone antour de la terre. 1 en résulte des risques d'incendie. On peut aussi redouter des
explosions. Le pays (I'Inde) est confronté anx dangers de désastres accomplis par la main de honme. »

La terre, a 'image de 'univers et de ’homme, est vivante. Tout comme ’étre humain, elle est régie
par des cycles, des étapes de vie, des changements d’humeur et un processus de vieillissement. Nous
savons tous que, dans une année terrestre, il y a quatre saisons, dont deux principales : 'été et I'hiver,
soit une période de chaleur, de sécheresse, et une autre, ou il tombe de la pluie ou de la neige selon
I’endroit.

Sur une échelle beaucoup plus grande, notre systéme solaire, y compris notre terre, fait un tour
sur lui-méme dans une Grande Année Cosmique. Cette Grande Année Cosmique est composée de
deux parties principales ou « saisons » dites Années de Platon, et est sous linfluence de deux
¢léments de la nature : le feu et Peau. 1l y a plus de 12,500 ans, lors d’un changement de « saison », la
terre fut affectée par élément eau a cause de la fonte des glaciers. La fin de cette glaciation (hiver)
fut également la cause du soulevement de certains continents et de 'affaissement d’autres. Les récits
sacrés du monde entier ont relaté cet événement par le symbole du déluge.

Dans le changement d’¢re ou nous nous trouvons actuellement, nous devrions connaitre, selon les
cycles cosmiques et conformément a de nombreuses prédictions, quelque chose en rapport avec le
feu par le retour de « I’été ». Sur la terre, ’élément naturel qui représente le feu est le soleil. Depuis
plusieurs années, les scientifiques du monde entier nous signalent un réchauffement de la terre. Selon
la NASA, ce réchauffement serait provoqué par les activités humaines, comme l'utilisation des
combustibles (pétrole et autres) et la déforestation qui a un effet sans précédent sur la biospheére.

Ce réchauffement peut provoquer la hausse du niveau de la mer, car les podles continuent de
fondre de plus en plus chaque année. Il est prévu également des périodes de sécheresse dans certains
secteurs de la terre et des inondations dans d’autres, et la disparition éventuelle d’écosystemes entiers,
comme les foréts du nord.

Ce changement dans le climat mondial a été la cause des incendies de forét et des sécheresses
survenus au cours des années passées. La couche d’ozone, pour sa part, ne s’améliore pas, elle
s’amincit de plus en plus et en particulier dans les zones des poéles. Des trous ont été détectés a
plusieurs endroits par des satellites. Ces trous sont la cause directe de 'augmentation du cancer de la
peau chez les humains.

Devant ces faits observés, nous pouvons donc admettre que ’élément feu a bel et bien commencé
son ceuvre et qu’il continuera encore et encore durant plusieurs décennies. Le feu, comme ’eau, est
un élément naturel de purification, et la terre en a actuellement un grand besoin.

Le retour de « été » cosmique fait partie d’un cycle naturel de régénération de la terre, semblable
a celui que nous connaissons avec la rotation de nos quatre saisons durant notre année terrestre de
365 jours. Ce qui est néfaste, c’est lintervention de ’homme sur I’écosysteme. Par ses actions
destructrices, il interfere dans le processus naturel du retour de « 'été cosmique ».

143



Selon la loi naturelle de cause a effet, 'Thomme doit s’attendre a subir les conséquences de ses
actes. Mais Baba dans sa grandeur d’ame, ne nous abandonnera pas et ne permettra pas une
destruction de la terre. Méme s’il a déja mentionné qu’il n’interviendrait pas dans le processus naturel
de I’évolution il peut, selon toute vraisemblance, intervenir dans un cas extréme.

« Pourquoi avoir peur quand je suis parmi vous? »
Sathya Sai Baba
L’optimisme

I optimiste, qui adhére en particulier au mouvement dit « Nouvel Age », attend ’Age d’or comme
la manne tombant du ciel. La terre sera pour lui un havre de paix, d’harmonie et d’amour. Les
guerres seront choses du passé; tous auront suffisamment a manger, de quoi se vétir et un toit ou
s’abriter. La maladie et la pauvreté n’existeront plus, la pollution sera controlée et la terre deviendra
un paradis ou il fera bon vivre. Tous ne verront que des énergies par-ci, des énergies par-la, et s’en
remettront a une aide Cosmique, de nature Divine ou autre, qui interviendra pour régler tous les
problémes du quotidien.

Les facultés psychiques de ’'homme seront développées au maximum afin d’étre mises au service
des autres. Les occupations journalieres seront partagées entre les chants sacrés, la dévotion, la priere
et le service. Le principe de 'amour inconditionnel sera répandu dans le monde entier et le mal
n’existera plus sous aucune formel!

Finies les compétitions déloyales entre concurrents capitalistes. L’¢re de la coopération sera sur les
levres de tous. Le partage et 'échange seront la base de 'économie. Les frontiéres n’existeront plus et
I’heure ne sera plus a I'indépendance, mais a I'union des nations. Un gouvernement mondial unique
verra le jour avec des représentants de chaque pays et la devise sera : « Un pour Tous, Tous pour Un.
»

Entre ces deux extrémes, il existe une marge de réalité qui est loin de la simple spéculation
intellectuelle. Nous devons plutot envisager 'age d’or a venir comme une ¢re de fraternité, de
solidarité et de paix entre les peuples et les races de la terre. Il est vrai que les nations sont appelées a
s’unir pour mieux s’aider les unes les autres et des efforts sont déja mis en marche dans ce sens. (A ce
sujet lire Secrets du Maitre Divin du méme auteur)

I’économie et les marchés financiers sont appelés a se transformer au cours des années a venit.
Dans ces domaines, une profonde remise en question est a prévoir sous peu, et ce, bien avant que
Page d’or ne s’installe pour de bon. A Iimage des saisons, de la nature et de la vie elle-méme, quelque
chose doit mourir pour que quelque chose naisse a nouveau.

Comment cette mort du vieux monde va-t-elle survenir? Comment ’élément feu va-t-il participer
a cette transformation? Nous ne pouvons que spéculer pour le moment a ce sujet.

Ce que nous devons retenir de tout cela, c’est que quelque chose va pousser 'homme vers une

prise de conscience importante, et par le fait méme, obliger le monde entier a une profonde remise
en question.

144



Dans son discours « Pourquoi je m’incarne » du 23 novembre 1968, Sathya Sai Baba a dit qu’il
était venu dans ce monde pour rétablir 'ordre moral par les vertus de Vérité, de Paix, d’Action Juste
et d’Amour. Baba est venu, pour Pélévation spirituelle de 'humanité, rétablir la Fraternité des
hommes sur la terre et la Paternité de Dieu. Ce discours mémorable se termine sur ces mots :

« La plupart des gens hésitent a croire que les choses iront beaucoup mienx dans un futur rapproché, que la vie
sera heureuse et pleine de bonbeur, et que I'dge d'or fera a nouvean son apparition. Je vous affirme que ce corps divin
n’est pas venu en vain et qu’il réussira a écarter la crise qui menace I’bumanité. »

Dans un autre exposé fait le 6 novembre 1981, Sathya Sai Baba a déclaré que 'age d’or était déja la
pour les chercheurs de Dieu.

« Plusienrs personnes ont peur parce qu'elles croient qu’an cours de 'dge noir dans lequel nous sommes, ils seront
les témoins de I'nltime déluge de la fin des temps. D antres, appellent cette ére, I'ére des conflits. Non, non, cet dge est
Lage d’or pour les chercheurs de Dien, pour cenxc qui veulent obtenir le discernement. »

D’une facon ou d’une autre, le monde est en pleine évolution, changement de cycle majeur, age
d’or ou non. Notre manicre de penser est appelée a changer, ce qui va nécessairement amener une
transformation dans les mondes politique, religieux, économique et spirituel. L’homme ne régresse
pas dans son cheminement, il va de 'avant, il est appelé a prendre conscience de sa réalité et du but
de son incarnation dans la matiere. Inévitablement, il se dirige vers une Conscience Globale, un état
supérieur qui doit le rapprocher de Dieu.

Nous sommes a la fin du cycle de l'age noir et a 'aube de I'age d’or selon plusieurs écrits
orientaux. L.’age que nous terminons est régi par la générosité, mais, pour que 'age d’or s’installe
définitivement, I’humanité doit acquérir, en plus de la générosité, les vertus de vérité, de piété et
d’austérité. Ces vertus sont parties intégrales de I'enseignement de Baba.

Comme nous pouvons l'observer, 'age d’or n’est pas régi seulement par le mouvement du temps,
mais bien par le comportement de 'ensemble des étres de la terre. L’age d’or sera établi seulement
lorsque les quatre vertus déja mentionnées seront mises en action par la majorité des habitants du
monde, en d’autres mots, seulement lorsque chaque individu aura transformé sa vie, (ou sera sur le
point de le faire) par une discipline spirituelle de dévotion, d’action sacrée et d’amour.

La transformation, méme si elle se fait individuellement au départ, doit devenir une
transformation globale par le contact que nous avons les uns avec les autres. Comme il a été dit
plusieurs fois, elle doit commencer par notre propre transformation intérieure, par le travail sur soi
qui nous conduira a la réalisation du Soi. Clest la seule et unique maniere qui est préconisée pour
accélérer la transformation du monde et attirer 2 nous la venue d’un monde meilleur.

L’attente d’un travail accompli par quelques personnes seulement pour créer le bonheur général et
« sauver » les autres est purement illusoire et contraire a tout principe d’évolution. ’homme, en se
transformant lui-méme, se rapproche du but qui est celui de devenir un Serviteur du monde. Il est
optimiste face a tous les événements que la vie lui réserve. Il se distingue immanquablement de la
masse des indifférents.

L’indifférence

145



L’indifférent est celui qui suit le mouvement du monde sans trop se poser de questions. Son but
est presque uniquement matériel. I.’avenir le laisse froid a condition qu’il ait suffisamment d’argent
pour satisfaire ses besoins de base et autres désirs. L'indifférent se laisse fortement influencer par les
médias d’information. Il ne cherche pas a comprendre au-dela de ce qu’il entend ou voit et accepte
comme vraies les paroles des dirigeants politiques et religieux.

Tot ou tard, I'indifférent devra s’éveiller a la spiritualité et emboiter le pas vers le changement.
Mais pour bouger, il devra attendre Papprobation des autres ou un événement majeur dans sa vie qui
saura le convaincre.

Cette masse silencieuse est importante, car c’est elle qui fera basculer définitivement une ¢re dans
une autre par son déplacement de position. Influencé positivement par ceux en qui il a confiance ou
par ceux qui changent autour de lui, lindifférent emboitera le pas lorsque les circonstances le
pousseront a le faire.

Que nous soyons conscients ou non de notre évolution intérieure, nous sommes venus sur cette
terre avec un travail bien spécifique a accomplir. Nous sommes dans ce monde a I’heure des grands
changements et a l'aube de cette nouvelle ¢re pour accomplir individuellement ou en groupe un
travail qui n’est pas toujours clairement défini, mais qui est important pour nous-mémes et pour ceux
qui nous entourent. Ce travail, nous pouvons le considérer comme notre mission.

146



Chapitre 2

MA MISSION D’ENSEIGNER

Selon Baba, nous sommes venus sur cette terre pour nous améliorer, compenser les erreurs des
vies passées et évoluer de notre état actuel d’homme a celui d’Homme Divin. Toute notre vie sera
alors orientée vers le travail sur soi. Nous apprenons a recevoir puis a donner, nous apprenons a
aimer et a répandre 'amour autour de nous. Selon Baba, en plus de notre évolution individuelle, nous
avons tous une mission et une grande responsabilité :

« Votre mission comporte une grande responsabilité, chacune de vos actions doit étre un enseignement pour
Lhumanité. Tel est le but de la vie. »

Sathya Sai Baba

Comment savoir ce que peut étre notre mission? Nous avons tous besoin de comprendre la raison
de notre venue sur terre. Beaucoup tentent de recevoir une réponse a leurs questionnements par
Ientremise de médiums ou de voyants de toutes sortes.

L’expérience directe dans ce domaine est toujours la meilleure, car elle n’est pas déformée par
Iinfluence d’une personne intermédiaire. Pour ma part, j’ai vécu quelque chose a ce sujet, il y a de
cela plusieurs années. Dans un atelier de croissance personnelle, on avait proposé une expérience
d’expansion de conscience et de contact avec notre guide intérieur. Sans trop m’attendre a ce qui
allait se passer, j’ai participé a I’exercice en toute confiance.

Au cours du processus, ma vision intérieure s’est ouverte sur une autre dimension et j’ai per¢u des
images tres claires d’une scene qui est depuis restée gravée profondément dans ma mémoire. Ce que
j’ai vu a cette époque est peut-ctre en relation avec ma transformation intérieure et ma nouvelle facon
de vivre.

Dans I'espace de quelques secondes, une minute, peut-ctre plus, je ne sais pas, j’étais quelque part
dans I'univers et jobservais notre plancte dans son entier, un peu comme les astronautes peuvent la
voir d’un point éloigné dans P'espace. Je distinguais la forme de la terre et la couleur sombre qui
I’entourait. Soudain, de petits points lumineux se mirent a s’activer sur sa surface, des points brillants
qui traversaient la couche sombre qui la couvrait. Les points lumineux se multipliaient et devenaient
de plus en plus intenses, ils semblaient vouloir « percer » tous les continents que je pouvais observer.

Un étre de Lumicre se tenait a coté de moi, il portait une robe longue de couleur blanche et une
longue barbe comme nous pouvons en voir quelquefois sur des photos de sages. Son visage reflétait

147



une expression sérieuse et grave et son regard était autoritaire. D’un geste de la main, il me montrait
la terre. Je remarquai alors que de mes propres mains sortaient des rayons de lumicre, comme des
rayons laser, qui se dirigeaient vers la terre afin de la purifier! Les points lumineux que je voyais sur sa
surface devenaient de plus en plus nombreux et plus brillants. J’ai compris que ces «points» avaient
un rapport avec la guérison de la terre. Cela me faisait penser aux points d’acupuncture du corps
humain que nous pouvons observer sur des fiches, mais sur une plus grande surface.

Le guide dit ces seuls mots: « Va enseigner! »

J’ai senti une énergie de guérison dans mes mains et mon corps fut parcouru de frissons tel un
courant électrique se promenant de haut en bas. Puis, lentement, les images se sont évanouies et je
suis revenu sur le plan de la conscience objective. Je ne sais pas encore comment interpréter une telle
expérience. Comment enseigner aux autres alors que j’ai encore tant de travail intérieur a faire sur
moi? Comment « guérir » la terre alors que je suis encore a me guérir moi-méme? Je me suis
longtemps interrogé a ce sujet, et la réponse, je crois, c’est que je dois retrouver la « santé » avant
d’entreprendre quoi que ce soit. C’est effectivement ce que j’ai entrepris de faire dans les années qui
ont suivi cette expérience.

Enseigner aux autres, a toujours été quelque chose que j’ai souhaité accomplir au cours de ma vie,
mais que je n’ai jamais mis en action. Je considere que la seule fagon dont je peux enseigner est celle
que Baba m’a montrée, soit de précher par I'exemple. Ma fagon de vivre devient mon enseignement,
ma transformation intérieure devient aussi ma facon d’enseigner. Les paroles de Baba adressées a ses
fideles il y a quelques années sont claires a ce sujet :

« Dans le passé je disais : Ma vie est mon message, maintenant je dis : Votre vie est mon
message. »

Oui, en mettant en pratique les enseignements de Baba, nous devenons les enseignants de son
message. Je ne peux enseigner que ce que je possede et rien d’autre. Ma vie est enticrement orientée
vers la mise en pratique des enseignements de Baba, je deviens donc un enseignant de son message.
Les paroles du « maitre », lors de mon expérience psychique, se sont enfin réalisées. J’enseigne, mais
pas de la maniére dont jaurais cru au départ. Je n’ai pas a exposer des tableaux compliqués a des
aspirants en quéte de savoir, j’ai simplement a ETRE vrai en pensée, en parole et en action.

148



Chapitre 3

NOTRE MISSION SELON BABA

Dans une communication psychique, le 3 aout 1979, Charles Penn des Etats-Unis, recut un
important message de Sathya Sai Baba et ce message fut redonné par Baba lui-méme lors d’un
exposé du 24 novembre 1985. Swami a révélé que chacun de nous avait une mission importante a
accomplir dans le monde en ce changement d’¢re cosmique :

« Votre mission est commencée. (V oici ce que j'ai a vous dire, Mes Fideles.) Chacun de vous est unigue et a une
part valable a joner dans ce temps de vie. Seunlement cenx: gue j'ai appelés peuvent me servir. Chacun de vous a dn
travail a faire. Cette planéte a un but dans l'immense Galaxie dans laquelle elle est contenne. Ce but est en train de se
révéler maintenant devant vos yeux. Je vous appelle a rayonner la dévotion qui est en vous pour que votre pouvoir
invisible enveloppe tous cenx qui viennent dans votre orbite. Afin de jouer votre role avec succés, reste; toujours centrés
sur Moz. Communiquez, a tout étre humain et a toute créature vivante la pureté de canr qui est en vous et ne tendez
pas la main pour cueillir les fruits de votre travail. Cette partie de ma mission s'accomplit dans le silence absoln.

Vous étes Mes instruments par qui Mon amour se répandra. Soyex toujours conscients que, le moment o vous
laissez votre ego §'emparer de vous, Mon travail cesse. Lorsque vous aure surmonté votre négligence négative, vous
redeviendrez Ma source. La multiplication de Mon amonr sera ressentie a travers le monde. Je vous ai préparé pour ce
travail a travers de nombreuses incarnations. Je vous ai attirés vers Moi. | 'ai beanconp avancé dans Ma mission an
travers de ces derniéres incarnations. Mon travail est sans répit et votre travail est donc sans fin. Sachez que je suis a
Lintérienr de vous et a lextérienr de vous; il n'y a pas de différence. Débarrassez-vous des mesquineries pour toujours.
Dorénavant, vous étes Moi et je suis Vous. Il n’y a pas de différence.»

« Soyez toujours purs de caur et d'ame et, de votre vivant, 'bumanité bénéficiera de vos qualités uniques. D antres
se joindront également a Moi lorsque e les attirerai vers Moi. 1e temps approche on 'bumanité vivra I'harmonie. Ce
temps viendra plus vite qu'on ne croit. Avant qu’il arrive, soyez préparés a tout ce qui sera nécessaire pour révéler a
chaque créature vivante le but véritable de ['existence.

Awncun étre vivant ne pent imaginer ce que c'est. Ce n'est pas une chose a laquelle on pent aspirer. Cest an-dela de
toute comprébension. Mais je penx vous dire que sa beanté est merveillense an-dela de tout réve et que, tandis que
chacun de vous accomplit son travail silencienx, je vous embrasse dans Mon caur. Dorénavant, votre dme sera élevée et
vos yeux révéleront Ma présence intérienre.

149



Du sommet de la montagne du Seignenr ol tous les univers ne font qu’UN, ceci Je le dis a chacun de mes fidéles.
Faites Mon travail, Mes fideles bien aimés, votre souffle portera le parfum des flenrs du paradis; votre exemple sera
celui des anges. 1 otre joie sera Ma joie. »

Il est bien évident que Sathya Sai Baba ne fera pas le travail tout seul. Il n’a pas a « sauver »
’humanité malgré elle. Cest pour cette raison qu’il attire a lui des dizaines de millions d’individus en
provenance de toutes les parties de la terre, de toutes les races, de toutes les couleurs, de toutes les
croyances et rangs sociaux.

Baba veut, dans un premier temps, que chaque individu s’éveille a la spiritualité et s’engage dans
un travail sur lui-méme. Et plus tard, par sa dévotion et son engagement moral, que ce méme
individu devienne un exemple pour les autres. Sans vertu morale, ce travail est impossible. C’est
pourquoi il est demandé a tous les étres humains de mettre en pratique dans leur vie les valeurs
humaines de Vérité, d’Action juste, de Paix, d’Amour et de Non-violence.

Notre participation individuelle

Plusieurs peuvent se demander comment faire pour aider a la transformation du monde sans étre
impliqué personnellement dans une organisation ou un mouvement quelconque. Baba, a ce sujet,
nous invite a participer comme suit :

« Nous pouvons tous participer individuellement a la transformation de la planéte, en renongant a la société
matérialiste, en mettant fin a nos désirs de posséder tomjours plus, en nous battant pour obtenir un haut nivean
spirituel et non matériel, et en transformant notre caur afin déliminer ['égoisme. »

Sathya Sai Baba

Ce travail, plusieurs le trouveront peut-étre trop difficile et demanderont méme quelque chose de
plus facile a faire. Dans ce cas, nous pouvons simplement émettre de bonnes pensées pour la paix
dans le monde. Nous pouvons envoyer des pensées d’amour et d’harmonie afin de purifier 'aura de
la terre.

Selon Baba, les ondes électriques autour de nous et de la terre et dont I'aura est composée, sont
polluées par des pensées négatives. Ces pensées destructrices ont pour effet de contaminer le sol,
I'eau, lair que nous respirons et la nourriture que nous mangeons. I’homme a ainsi créé lui-méme
son propre futur et celui de la race tout enticre.

Peine n’est pas perdue. Si ’homme a été capable par ses pensées négatives de créer la condition
actuelle dans laquelle nous vivons, il a le plein pouvoir de dissoudre ce nuage et d’améliorer la
condition de vie de la terre par des pensées positives, pures et saines. Pour y arriver, il suffit de
méditer chaque jour quelques minutes sur la Lumiere comme il a été présenté au chapitre 4 de la
troisieme partie de ce livre.

Ou encore, nous pouvons simplement visualiser une lumiere blanche qui vient purifier la terre. En
nous unissant a Dieu, pensons amour, joie, compréhension, compassion et harmonie. Imaginons,
visualisons, voyons en pensée, une lumicere tres brillante en provenance d’un point situé dans 'espace
et qui se dirige vers la terre. Entourons completement la terre de cette lumicre et faisons fondre
toutes les impuretés qui sont imprégnées dans son aura. La terre devient alors de plus en plus

150



brillante et lumineuse. Ses rayons lumineux se propagent dans toutes les directions de Iespace.
Pensons : Harmonie, Guérison, Amour.

Avec 'amour et les pensées saines des hommes, la plancte se purifie. Ce merveilleux travail est
déja commencé grace a Iimplication de plusieurs milliers de groupes a travers le monde. A Pintérieur
de tous les mouvements d’éveil, les organisations mystiques et spirituelles ainsi que dans bon nombre
d’ateliers de croissance personnelle, il est demandé aux membres de participer a la purification des
vibrations de la terre. Tous ces groupes de Serviteurs du Monde travaillent dans I'unique but de
rétablir la Lumicére sur la terre et de permettre la réintégration des étres au sein de Dieu.

Pour ceux qui trouvent encore ce travail de pricre, de méditation ou de visualisation trop difficile
ou compliqué, il n’est demandé qu’une chose, c’est de s’abstenir, a tout le moins, d’émettre de
nouvelles pensées négatives afin de ne pas contrer le travail de ceux qui ceuvrent pour la Lumiére. Si
aucune autre pensée n’est ajoutée a celles déja existantes et fort nombreuses, le travail de purification
se fera plus rapidement.

Le mot d’ordre pour la venue de cette nouvelle ere sera : Pureté de pensée, Pureté de parole,
Pureté d’action, Pureté de cceur que 'on résumera en un seul mot : AMOUR.

Baba mentionne qu’une partie de la mission de ’homme dans son évolution graduelle vers la
Réalisation Divine est d’étre comme le Christ, un exemple vivant de ’Amour désintéressé. Par notre
exemple de vie idéale, nous servons I’humanité et nous démontrons, par le fait méme, qu’il est
possible de réaliser la Divinité tout en vivant sur terre en tant qu’étre humain.

Nous sommes en ce moment face a un choix. I’homme, face a lui-méme, doit choisit son
orientation et sa vie future. Avec sa liberté d’action, il doit décider de son avenir et de celui de la terre
tout entiere. Dans son choix, il doit surtout se souvenir que c’est par ses actions de service et
d’amour que I’age d’or adviendra et non autrement.

Sathya Sai Baba, dans La voie de 'amonr nous laisse sur ces paroles :

« Que cenx qui désirent ardemment réaliser le Seigneur recherchent la solitude, pratiquent la méditation et la
répétition du nom du Seigneur a des heures précises et qu'ainsi, par ces moyens, ils acquierent la concentration de
‘esprit. De plus, ils doivent désirer intensément accomplir des actions qui répandent le bien-étre en toute vie, et toujours
s'engager dans lenr labeur sans se soucier des résultats de leurs efforts. Avec la venne en ce monde de tels hommes de
biens, toute souffrance cessera. Ce sera ['age d'or. »

La voie de ’amour. ch. 30

151



CONCLUSION

Pour certaines personnes qui n’ont pas encore saisi toute 'importance de la venue de Sathya Sai
Baba dans notre monde, le travail entrepris par ce dernier peut sembler une utopie, un réve d’une
société idéale comme beaucoup 'ont souhaité depuis des siecles, mais qui ne fut jamais réalisé.

Le temps n’était pas venu pour la réalisation d’un changement de cette importance. Les structures
¢talent encore trop solidement ancrées dans Iére du Poisson et dans I’age noir pour que toute
transformation fat possible et acceptable pour ’homme. Dans la présente période d’instabilité sociale
et économique, ’homme prend conscience de plus en plus de sa propre fragilité et de la fragilité de la
société dans laquelle il vit. I’homme devient plus souple face aux situations qui se présentent a lui et
est de plus en plus prét a accepter un changement possible pour son mieux-étre. Mais 'acceptera-t-il
facilement? Seul ’avenir nous le confirmera.

Sathya Sai Baba est venu parmi nous pour nous enseigner 'amour et la transformation intérieure.
Sa mission est de conduire ’homme vers Dieu. Comme il le mentionne souvent lui-méme, il réussira
sa mission et personne ne pourra 'en empécher, méme pas les grandes puissances politiques ou
religieuses qui controlent le monde actuel.

Nous sommes a une époque charniere de ’humanité ou tout semble se mettre en place pour une
transition, un renouveau, une renaissance, une orientation vers le bien, vers une paix durable et une
plus grande fraternité entre les hommes. Individuellement, nous pouvons faire beaucoup pour cette
transformation, mais collectivement nous pouvons tout changer et ensemble créer un monde
meilleur.

Pour réaliser un tel projet, nous devons partir d’ou nous sommes. Notre chemin se situe 1a ou
nous sommes et nulle part ailleurs. C’est de cet endroit, de cet ici et maintenant que nous devons
entreprendre ce merveilleux voyage au cceur de soi, afin d’y découvrir le Soi.

152



C’est a partir de moi que j’ai entrepris ce voyage. Je n’ai pas demandé aux autres de changer a ma
place. J’ai fait le travail seul et pour moi-méme. J’aurais pu ne rien changer de ma vie et accepter mes
habitudes et mes attitudes dans une indifférence totale afin de vivre une petite vie calme et tranquille.
J’aurais pu étre comme ceux et celles qui disent : « Moi, je suis né comme cela et je ne peux rien y
changer. » Dans cette forme d’inaction, jaurais alors refusé de tirer une lecon de mes erreurs, refusé
de voir la riviere de la vie et préféré demeurer dans le confort de 'ignorance.

Mais mon plan de vie était tracé autrement. Je devais tirer une lecon de mes erreurs, travailler sur
mes faiblesses, développer la tolérance, la tendresse, la compassion et surtout développer la qualité de
I’Amour.

Je suis réaliste face au travail accompli et je sais qu’il me reste encore des choses a transformer
dans ma vie avant de prétendre étre un Homme-Divin et ne plus renaitre! Je ne me décourage pas
pour autant et je me sens de plus en plus guidé par le Soi Supérieur, en fait, par Sathya Sai Baba dans
tout ce que j’entreprends. Baba est avec moi de jour comme de nuit, il est mon phare lorsque je suis
dans le brouillard et mon soleil les jours ou mon ame me révele sa gloire.

La transformation spirituelle du monde est sur le point de se manifester sous nos yeux. Dans les
années a venir, nous allons tous étre témoins de cette grande transformation spirituelle qui est en
marche et de I’établissement, comme certains I'appellent, « du nouvel ordre mondial. » Comme
'adage le dit : « Un homme averti en vaut deux. » Donc, c’est a nous tous de prendre la décision qui
s’impose au sujet de notre avenir. Nous choisissons de devenir des artisans de I'avenir du monde ou
nous choisissons de subir les événements agréables ou non afin de nous « forcer » a changer.

Et Pauteur de ce grand changement pour le bien de '’humanité ne peut étre qu’'un homme Divin...
ou plutét Dieu sous une forme humaine.

« YVous étes Dieu et JE SUIS DIEU. La différence qu’il y a entre vous et moi, c’est que
moi je le sais, et vous non. »

Sathya Sai Baba

153



BIBLIOGRAPHIE

Enseignements de Sathya Sai Baba compilés et publiés par Sri Sathya Sai Books & Publications
Trust.

- Dharma Vahini. Dhyana Vahini. Geetha Vahini

- Jnana Vahini. Prema Vahini. Sandana Nirvarini

- Sathya Sai Speaks, Volumes I a IX

- Discours donnés par Sai Baba de 1985 a 1995

- La philosophie de I'action. S. Craxi. S. Seva Fondation

- Ceux que Dieu Aime. Sylvie Craxi. Italie

- Dieu est Unité. Sri Sathya Sai Book. Italie

- Dieu et son disciple. Org. S.S. Baba, Italie

- Le chemin vers Dieu. Jonathan Roof. Ed. Sathya Sai France
- I’Ordre Universel. Editions Sathya Sai France

- La Paix Supréme. Editions Sathya Sai France

- La voie de ’Amour. Editions Sathya Sai France

- Mission Divine du Consolateur. Pierre Frober

- La revue Prema France, no. 1 a 30.

- Sai Baba Gita. Al Drucke. Atma Press, Crestone, CO USA

- La vie de Sathya Sai Baba. N. Kasturi. Ed. Sathya Sai France
- Un traité sur le Feu Cosmique. A. Bailey. Ass. Lucis Trust

- Mon Baba et Moi. John Hislop. Ed. Sathya Sai France

- L’aube d’une nouvelle ¢re. A.etS. Craxi

- La Doctrine des Avatars. Michel Coquet. Ed. 1’Or du Temps
- Demeure de Paix Supréme. Michel Coquet. Ed. 1’Or du Temps

154



- I’Incarnation de 'amour. Ron Laing. Editions Arista

- Le Saint homme et le psychiatre. S. Sandweiss. I’Or du Temps

- Le Singe Piégé. Phyllis Krystal. Ed. Du Roseau

- La Limitation des désirs. Phyllis Krystal. Ed. Sathya Sai France
- Healing the chils within. Charles L.. Whitfield 1989

- Conversation avec Sathya Sai Baba. J. Hislop. Ed. S. Sai France

TABLE DES MATIERES
INTRODUCTION

Premiére Partie
I’HOMME ET SA NATURE

Chapitre 1 - La descente du Divin
Chapitre 2 - Le cosmos et le monde
Chapitre 3 - La nature de ’'homme
Chapitre 4 - La quéte du savoir
Chapitre 5 - Un temps d’introspection

Deuxiéme Partie
DE I HOMME A I’HUMAIN

Chapitre 1 - La vie humaine

Chapitre 2 - Les valeurs morales

Chapitre 3 - La force d’ame : les vertus

Chapitre 4 - La limitation des besoins
et des désirs

Chapitre 5 - Les devoirs du citoyen

Troisiéme Partie
DE IHUMAIN A I’HOMME DIVIN

Chapitre 1 - I’homme le reflet du Divin
Chapitre 2 - La voie de 'immortalité
Chapitre 3 - La discipline spirituelle

155



Chapitre 4 - La dévotion
Chapitre 5 - ILa sagesse

Quatrieme Partie
DE I’AGE NOIR A IAGE D’OR

Chapitre 1 - L’aube dorée
Chapitre 2 - Ma mission d’enseigner
Chapitre 3 - Notre mission selon Baba

CONCLUSION
BIBLIOGRAPHIE

156



